

#### سڀ حق ۽ واسطا ڇپائيندڙ وٽ محفوظ

پهريون ڇاپو: 2010ع کتاب جو نالو: موسيٰ کان مارکس تائين ليکک: سبط حسن سنڌيکار: ډاکٽر محبت ٻرڙو رياضت ٻرڙو ڇپيندڙ: آزاد کميونيکيشنز، کراچي ڇپائيندڙ: سنڌيکا اکيڊمي کراچي قيمت: = 250 رييا

#### "Moosa Khaan Marx Taaen"

(Sindhi Translation of Mosac To Marx)
Written by: Sibt-e-Hassan
Translation by: Dr. Muhabbat Buriro & Riazat Buriro
Published by: Sindhica Academy,
B-24, National Auto Plaza, Marston Road,
Karachi-74400 Phone:021-32737290
www.sindhica.org
Email:sindhica\_academy@yahoo.com

#### استاكست

سنڌيڪا بوڪشاپ، 19 بلدي پلازه گهنٽا گهر چوڪ سکر فون: 80582-071, سنڌيڪا بوڪشاپ، 19 بلدي پلازه گهنٽا گهر چوڪ حيدر آباد فون: 03013594679 – سنڌيڪا بوڪشاپ، روم نمبرا ، مهراڻ هوٽل، اسٽيشن روڊ ۽ لاڙڪاڻوفون: 03468960942 مهراڻ هوٽل، اسٽيشن روڊ ۽ لاڙڪاڻوفون: 03468960942 0300-3431115 ، 0212214521 ، 0300-3431115 ، 03121452 ، 0300-3431115 ، 03121452 ، 0300-3431115 ، 0300-24 ڪتاب مرڪز فريئر روڊ ۽ عزيز ڪتاب گهر بئراج روڊ ، سکر - ڪاٺياواڙ بوڪ اسٽور اردو بازار ڪراچي - سنڌي ادبي بورڊ بوڪشاپ، تلڪ چاڙهي حيدر آباد - شاه لطيف بوڪشاپ، ڀٽ شاهر - عثماني لائبريري، چنيهاڻي ڪنڍيارو , قاسميد لائبريري ڪنڍيارو - نيشنل بوڪ اسٽور ، نوراني بوڪ ڊپو بندر روڊ , رابيل ڪتاب گهر اسٽيشن روڊ , رهبربوڪ اسٽور ، ابعا سينٽر بندر روڊ لاڙڪاڻو - رحيم ڪتاب گهر مهراڻ چوڪ بدين جنيد بوڪ اسٽور ۽ رشيد بوڪ اسٽور ، گل ڪتاب گهر لکي در شڪارپور - المهراڻ ڪتاب گهر , زاهد بوڪ اسٽور ، شاهي بازار نوشهروفيروز - ڪنول ڪتاب گهر ، مورو - حافظ اينڊ ڪمپني، لياقت مارڪيٽ، نواب اسٽور ، شاهي بازار نوشهروفيروز - ڪنول ڪتاب گهر ، مورو - حافظ اينڊ ڪمپني، لياقت مارڪيٽ، نواب شاه - ٿر ڪتاب گهر ، عمر ڪوٽ - ديدار بوڪ ڊپو ، ٽنڊوالهيار - رفعت بوڪ هاڻوس ، ماتلي - مرچو لال پريمي ، بدين - مڪتب يوسفيه ، ميرپور خاص . فون . 03695 0300-0300 ، عطار ڪتاب گهر ، بدين ، جنيد بوڪ اسٽور ، دادو ، مهراڻ ڪتاب گهر ، عمر ڪوٽ - ديدار بوڪ افظ ڪتاب گهر ، کپرو ، سنڌ ڪتاب گهر ، بدين ، جنيد بوڪ اسٽور ، دادو ، مهراڻ ڪتاب گهر ، عمر ڪوٽ ، حافظ ڪتاب گهر ، کپرو ، سنڌ ڪتاب گهر ، مدرو ،

لکپڙه ۽ وي پيءَ ذريعي گهرائڻ لاءِ سنڌيڪا اڪيڊمي B\_24, نيشنل آٽوپلازه مارسٽن روڊ ڪراچي74400

# مــوســـیٰ کان مارڪس تائين

(سوشلزم جي دؤر وار تاريخ)

ليكك: سبطِ حسن سنڌيكار ڊاڪٽر محبت ٻرڙو ۽ رياضت ٻرڙو

| 248 | مارڪس ۽ اينجلس جا پهريان ڪتاب    | .16 |
|-----|----------------------------------|-----|
| 262 | تاريخي ماديت جي جوڙجڪ            | .17 |
| 287 | ڪميونسٽ لِيگ ۽ ڪميونسٽ مينيفيسٽو | .18 |
| 298 | يورپ ۾ انقلاب جي نئين لھر        | .19 |
| 307 | مارڪس، اينجلس ۽ هندستان          | .20 |
| 324 | پهرين انٽرنيشنل                  | .21 |
| 330 | اضافی قدر ۽ سرمايو               | .22 |
| 348 | پيرس ڪَميون ۽ اُن کان پوءِ       | .23 |
| 360 | زندگیءَ جیشام                    | .24 |

# فهرست

| 1   | رياضت ٻرڙو                     | ۽ اڪر  |
|-----|--------------------------------|--------|
| 11  | ظ سبطِ حسن                     | پيش لف |
| 47  | ا الله م                       | _      |
| 17  | ابتدائى كميونزم                | .1     |
| 28  | موسوي شريعت جون رهيل نشانيون   | .2     |
| 38  | اسپارٽا جو فوجي ڪميونزم        | .3     |
| 47  | افلاطون جو اميراڻو ڪميونزم     | .4     |
| 67  | مسيحى سوشلزم                   | .5     |
| 86  | مزدڪ جي تحريڪ                  | .6     |
| 103 | سر ٿامس مور جو يوٽوپيا         | .7     |
| 117 | بيڪن جي ماديت ۽ خيالي سوشلزم   | 8.     |
| 132 | فرانسي انقلاب جا كاتُو         | .9     |
| 146 | فرانسی انقلاب کان پو <i>ءِ</i> | .10    |
| 180 | ڪارل مارڪس جو ننڍپڻ ۽ تعليم    | .11    |
| 199 | عملی زندگیءَ جی شروعات         | .12    |
| 213 | جلاوطنيپيرس ۾                  | .13    |
| 219 | ماركس جو لاتعلقىءَ وارو فلسفو  | .14    |
| 239 | ف بدر ک اینجلس                 | .15    |

4

# ارينا

ڪامريڊ سوڀي گيانچنداڻي ۽ جناب رشيد ڀٽيءَ جي نالي

"كجه ذئي وينداسين، كجه نه كلي وينداسين، پُور آهيون، ذئي ميوو ۽ ڇلي وينداسين، تو تان هك بار ته گهوري تا وڃون سِر ليكن، آس ٻئي ڀيري مرط لاءِ كلي وينداسين." (تنوير عباسي)

\_ ریاضت ہرڙو

6

هند ۽ سنڌ مان انگريزن جي نڪرڻ وقت هند جي ورهاڱي ۽ پاڪستان ۽ انڊيا جي قيام کان پوءِ وڏي ضرورت هئي ته هتان جي ادب ۾ سوشلزم ۽ ان جي بانين ۽ سندن تحريرن ۽ سرگرمين بابت ڪو جامع ڪتاب لکيو وڃي، تہ جيئن پاڪستان واسين کي بہ نين واٽُن جي ڄاڻ ملي ۽ اُهي دنيا جي هڪ وڏي فلسفي کان واقف ٿي سگهن. ان ضرورت کي نظر ۾ رکي، اردو ادب جي نامور محقق ۽ اديب سيد سبط حسن هيءُ ڪتاب "موکل ت مارک تَک" (1976ع) لکيو، جيڪو پاڪستان ۾ سوشلزم جي تاريخ تي پهريون مستند تاريخي ۽ تفصيلي ڪتاب آهي، ۽ سِبطِ حسن جي مشهور ترين ڪتاب مان هڪ آهي. سِبطِ حسن جو شمار سنجيده ۽ سُڄاڻ سوشلسٽ دانشورن ۽ اديبن ۾ ٿئي ٿو، جنهن جي تحريرن کي وڏي حيثيت حاصل سوشلسٽ دانشورن ۽ اديبن ۾ ٿئي ٿو، جنهن جي تحريرن کي وڏي حيثيت حاصل آهي ۽ سندس ڪتابن کي قدر جي نگاه سان پُرجهيو ويندو آهي.

سبط حسن 31 جولاءِ 1916ع تي, انڊيا جي رياست اَتر پرديش جي شهر اعظم ڳڙه ۾ پيدا ٿيو. هن گريجوئيشن جي تعليم علي ڳڙه يونيورسٽيءَ ۾ پڙهيو. هند جي ڪئي, پوءِ اعليٰ تعليم لاءِ آمريڪا جي ڪولمبيا يونيورسٽيءَ ۾ پڙهيو. هند جي ورهاڱي کان پوءِ هو پاڪستان لڏي آيو. سبط حسن پاڪستان ۾ سوشلزم ۽ مارڪسزم جو بنياد وجهندڙن مان هو ۽ انجمن ترقي پسند مصنفين Progressive) مارڪسزم جو بنياد وجهندڙن مان هو ۽ انجمن ترقي پسند مصنفين Writers Association) ادب" برگرم ڪارڪن هو. هُو اردو رسالن "نيا ادب" جو ايڊيٽر رهيو. ان حوالي سان هن جو ادبي" بيادي طور محقق هو. شمار ناليوارن صحافين ۾ به ٿئي ٿو. ادبي دنيا ۾ سبط حسن بنيادي طور محقق هو. هن تهذيب ۽ تاريخ جي مسئلي جي حوالي سان بنيادي نوعيت جو تحريري ڪم ڪيو هن تهذيب ۽ تاريخ جي مسئلي جي جهول ۾ وڌا. سندس هيٺيان سرجيل ڪتاب موجود آهي.

- 1. موسیٰ سی مارکس تک
  - 2. شهر نگاران
  - 3. ماضي ڪي مزار
- 4. ياكستان ۾ تهذيب كا ارتقا
  - 5. انقلاب ایران
  - 6. نويدفكر
  - 7. ادب اور روشن خيالي
- 8. يڳت سنگه اور اس ڪي ساٿي
- The Battle of Ideas in Pakistan .9
  - 10. ماركس اور مشرق
- 11. سُخن در سُخن (مرتب: حسن عابدی)

#### بہ اکر

سائنسي سوشلزم (Socialism) دنيا جو اهو فڪر آهي، جنهن پاڻ منجهه سمايل پورهيت دوستيءَ، همدرديءَ ۽ پورهيت-دوست معاشي برابريءَ توڙي تنظيم ڪاريءَ سبب پورهيت دنيا جي وڏي حصي کي بيحد متاثر ڪيو، جنهن ڪري سرمائيدار دنيا نَنهن چوٽيءَ جو زور لڳائي ان کي ختم ڪرڻ ۾ به وسان نه گهٽايو، اهو فيصلو ڪرڻ ته سرمائيدار گٽي ويو ۽ پورهيت هارائي ويو، يا ڪئپيٽلزم (Capitalism) حاوي ٿِي ۽ سوشلزم پست، اسان جي موضوع کان ٻاهر آهي. اسان بهرحال اهوڏنو ته سوشلزم پورهيت جي عزت ڀرئي جياپي لاءِ اُسري ۽ پورهيت جي حق ادائيءَ لاءِ ئي برقرار رهي آهي، پوءِ ڀلي ته ان تي ڪهڙو به ڏکيو وقت آيو هجي يا اها ٻه وکون پنتي هجي.

جئين سائنسي سوشلزم بقادار آهي, ايئن اُن جا باني ڪارل مارڪس (1818-1883ع) ۽ فريڊرڪ اينجلس (1820-1895ع) به سدا حيات آهن, جن پنهنجيون حياتيون سائنسي سوشلزم جي واڌ ويجه لاءِ فڪري توڙي عملي طور وقف ڪري ڇڏيون هيون ۽ پورهيتن لاءِ ئي جدوجهد ڪندي پنهنجي زندگيءَ جو پل پل سجايو ڪيو ۽ ڌرتيءَ تي لڳ ڀڳ 30 لک سالن کان آباد ماڻهوءَ لاءِ تاريخي ماديت جا اصول ڳولي سماجي ارتقا جو قانون هٿ ڪيو.

جڏهن اُڻويهين صديءَ ۾ مارڪس ۽ اينجلس جي رهنمائيءَ هيٺ سوشلزم لاءِ مختلف فڪري ۽ عملي جدوجهدن مان يورپ گذري رهيو هو, تڏهن سنڌ ٽالپرن جي حڪمرانيءَ مان نڪري انگريزن جي قبضي ۾ آئي هئي ۽ علم ۽ ادب توڙي ٻوليءَ جي رسم الخط جي طَي ٿيڻ بعد علمي ۽ تعليمي طور ابتدائي وکون کڻي رهي هئي، ۽ تحريڪي, تنظيمي ۽ سياسي طور تمام گهڻو پٺتي هئي. ان صورتحال ۾ اهو ڪيئن ممڪن هو ته اها "جو کيڙي سو کائي" کان اڳتي وڌي "سڄي دنيا جا مزدورو! متحد ٿيو "تائين پهچي, ان کي اڳتي وڌائي منظم هلچل جو روپ ڏئي سگهي ها ۽ سنڌي عوام کي سوشلزم جي آگاهي ڏئي سگهي ها! ڪجه اهڙي ئي صورتحال هِندُ سنڌي عوام کي سوشلزم جي ڦرلٽ ۽ قبضي هيٺ هئي.

12. افكار تازه (مرتب: سيد جعفر عابدي)

نندي كنڊ ۾ ترقي پسنديءَ جي شروعات 1940ع ڌاري ٿي هئي، جنهن جي واڌاري لاءِ سبطِ حسن سڄي زندگي ارپي ڇڏي. 1942ع ۾ هُو ڪميونسٽ پارٽي انڊيا ۾ شاملَ ٿيو. پاڪستان اچڻ كان پوءِ هُو ماٺ ڪري نه ويٺو ۽ سدائين متحرڪ رهيو. ان ئي سلسلي هيٺ هُو 1985ع ۾ لندن ۾ منعقد ٿيل انجمن ترقي پسند مصنفين جي گولڊن جوبلي ۾ شريڪ ٿيو ۽ اتي ڀرپور مضمون پڙهيائين. ان كان پوءِ ڪراچيءَ ۾ اهڙي ئي هڪ ڪانفرنس منعقد ڪرايائين جنهن ۾ سرگرم ڪردار ادا ڪيائين. انڊيا ۾ پڻ اهڙي ڪانفرنس رکي وئي ته ان ۾ به شريڪ ٿيو، جتان موٽي رهيو هو ته نئين دهليءَ ۾ دل جي دوري سبب 20 اپريل 1986ع تي سندس وفات ٿي. کيس ڪراچيءَ ۾ ابدي جڳه ڏني وئي. سندس وفات کان پوءِ هن جي ڪم جي مڃتا ۾ ۽ ان کي اڳتي وڌاڻ لاءِ " سبطِ حسن ريسرچ سينٽر" پڻ قائم ڪيو ويو.

سبطِ حسن جي ڪتابن جو مطالعو سنڌي ادب ۽ ٻوليءَ جي اهم محقق, اديب, مترجم ۽ منهنجي ڀاءُ ڊاڪٽر محبت ٻُرڙي (ڄم: 25 مارچ 1952- وفات: 9- اپريل 1997ع) لياقت ميڊيڪل ڪاليج ڄامشوري ۾ تعليمي پڙهائيءَ دوران (1971-1979ع) ڪيو هو، تنهن وقت هُو ترقي پسند سياست ۾ سرگرم بهرو وٺي رهيو هو ۽ ترقي پسند ۽ سوشلسٽ لٽريچر جو گهڻ رُکو مطالعو ڪرڻ سميت, سوشلزم, ڪميونزم, جدلي ۽ تاريخي ماديت تي علمي ليڪچر ڏئي رهيو هو. اهو سڀ ڪجه, سندس سکڻ ۽ سيکارڻ جي سلسلي جي اهم ڪَڙي هو. هن پنهنجي سڄي زندگي ان سائنسي فڪر موجب ۽ ان کي علمي ۽ عملي طرح پکيڙڻ ۾ گذاري. ان سلسلي ۾ سرجيل سندس ڪتاب "شعور" (پهريون ڇاپو 2004ع) ۽ ٻيو ڇاپو 2008ع) پڻ اهم.

ڊاڪٽر محبت ٻرڙي 1980 ع تائين سبط حسن جي ان ڪتاب ''موس *ٿ* سڪ مار کس تک'' جي پهريَن 10 بابن جو ساڳئي نالي جي سنڌي ترجمي "موسيٰ کان مارڪس تائين" سن 2005ع ۾ ڇپايو هو.

هي ڪتاب "موسيٰ کان مارڪس تائين" جملي 24 بابن تي مشتمل آهي، جن مان 2005 ع ۾ پهرئين ڀاڱي طور ڇپيل پهريان 10 باب، ڪارل مارڪس جي ڄمڻ تائين سوشلزم (جنهن کي سبطِ حسن مارڪس جي ڏنل نالي موجب "خيالي سوشلزم" سڏيو آهي)، جي پس منظر ۽ تاريخي جائزي کي تفصيل سان بحث هيٺ آڻن ٿا، جنهن ۾ عام ماڻهن، خاص ڪري پورهيتن، هارين ۽ مزدورن جي ڀلائين ۽ بهترين لاءِ جاکوڙيندڙ انيڪ شخصيتن جي زندگين، سندن تحريرن، جدوجهدن ۽ کين آيل\ مليل سزائن ۽ تڪليفن، ۽ حاڪم ۽ امير (شرفاء) طبقن کي مليل رعايتن ۽ سندن اٽڪلن جو داستان آهي، جڏهن ته پڇاڙڪا اڻ ڇپيل 14 باب ڪارل مارڪس جي

حياتيءَ ۽ تحريرن, سندس لاثاني ساٿي فريڊرڪ اينجلس جي ساٿ, سهڪار ۽ لکتن ۽ سائنسي سوشلزم جي فلسفي ۽ سمجهاڻِيءَ جو احاطو ڪن ٿا. پهرئين ڀاڱي جي ان سنڌي ترجمي کي سنڌ ۾ تمام گهڻو پسند ڪيو ويو ۽ مسلسل گهُر پئي ڪئي وئي تان ڪتاب جو رهيل ترجمو بہ ڇپي پڌرو ڪيو وڃي, پر مسئلو هيءُ هو ته اُهي باب ترجمو ٿيل نه هئا.

مون کي خوشي آهي ته سنڌ جي ناليواري پبلشنگ اداري "سنڌيڪا اڪيڊميءَ" جي چيئرمين ۽ مانائتي سڄڻ, جناب نور احمد ميمڻ اهو ڪتاب مڪمل صورت ۾ ڇپڻ جو فيصلو ڪيو ۽ ان ريت مون کي به سُڪون ۽ سُرهائي ڏيندڙ موقعو مليو ته نہ صرف ان اهم ڪتاب جو ترجمو ڪيان, پر ڊاڪٽر محبت جي وڌيڪ هڪ علمي ڪمر جي پيشڪش ۾ ڀاڱي ڀائيوار ٿي سگهان. هاڻ هيءُ اهم ڪتاب "موسيٰ کان مارڪس تائين" پهريون ڀيرو مڪمل صورت ۾ سنڌيءَ ۾ پڌرو ٿي رهيو آهي. مون کي پڪ آهي تہ ڪتاب کي پسنديدگيءَ سان پڙهيو ويندو, جنهن ۾ معلومات جو هڪ ساگر گڏ ڪيل آهي. هتي اهو ڄاڻڻ پڻ ضروري ٿو سمجهان ته من کان اڳ "سنڌيڪا اڪيڊميءَ" سن 2000ع ۾ ڊاڪٽر محبت ٻرڙي جي لسانيات تي لکيل اهم مضمونن جي هڪ سهيڙ "اچو ته پنهنجي سنڌي لکت سنواريون" جي نالي سان پيش ڪري چُڪي آهي, جنهن کي پڻ علمي حلقن مانائتي موٽ ڏني هئي.

ساٿ سلامت. ر**ياضت برڙو** 

Email:riazatburiro@yahoo.com

19- نومبر 2010ع, لاڙڪاڻو

## ييش لفظ

سوشلزم جا شروعاتي اصول مون مشهور انقلابي تاريخدان ڊاڪٽر محمد اشرف مرحوم کان سکيا هئا. هي قصو انهن ڏينهن جو آهي جڏهن ملڪ تي انگريزن جي عملداري هئي ۽ ڪميونسٽ ادب جي داخلا تي بندش هئي. ڪڏهن ڪڏهن مارڪس, اينجلس يا لينن جو ڪو ڪتاب لِڪ ڇپ ۾ اچي ويندو هو, ته ان جا سائيڪلو اسٽائيل نقل ڳجهي نموني گشت ڪندا هئا, پر اسان جي پهچ انهن دستاويزن تائين ڪا نه هئي. بس ڏئي وٺي برٽرانڊرسل, برنارڊ شا, ڊي.ايڇ. ڪول يا سڊني هُڪ جون لکڻيون پڙهڻ لاءِ ملنديون هيون, جيتوڻيڪ انهن مان ڪو به حقيقي معنيٰ ۾ سوشلسٽ يا ڪميونسٽ ڪو نه هو. سوشلسٽ ادب جي ان اڻهوند کي آڏو رکندي, ڊاڪٽر اشرف سوشلزم جي هڪ ترتيبوار جامع تاريخ لکڻ جي رٿابندي ڪئي هئي, پر ڪجه عرصي کان پوءِ هو سياسي سرگرمين ۾ اهڙو اڙيو, جو رٿا رکئ ئي رهجي وئي.

ان ڳاله کي 35 سالن کان وڌيڪ مُدو گذري ويو آهي. ان وچ ۾ دنيا اندر اڻ ڳڻيا انقلاب آيا. ڪيترن ئي ملڪن ۾ سوشلسٽ قوتن جي حاڪمي قائم ٿي. سوشلسٽ تحريڪن ايشيا ۽ آفريڪا ۾ واڌارو ماڻيو ۽ سوشلزم جو آواز عام ٿي ويو. تان جو اسان جي ملڪ ۾, هاڻي شايد ئي ڪو پڙهيل لکيل شخص هجي, جنهن سوشلزم جو نالو نه ٻڌو هجي. هاڻي ته هتي به سوشلسٽ ادب سولائيءَ سان ملي وڃي ٿو. اها بي ڳاله آهي ته

يري هين جس قدر جامر و سبُو مَـــي خانــ خالـــي هــــي.

پر حيرت آهي ته پاڪستان جي ڪنهن به زبان ۾ سوشلزم متعلق سُٺي يا بُري هڪ به تاريخ موجود ڪانهي. هيءُ ڪتاب ان گهٽتائيءَ کي ختم ڪرڻ جي مقصد خاطر لکيو ويو آهي.

ماركس ۽ اينجلس پنهنجن كميونسٽ نظرين جي لاءِ سائنسي سوشلزم جو اصطلاح ۽ پراڻي سوشلزم لاءِ خيالي سوشلزم جو اصطلاح استعمال كيو. خيالي سوشلزم مان سندن مراد سماجي ڀلائيءَ جا اهي منصوبا هئا جيكي يورپ جا مفكر وقت به وقت پيش كندا رهندا هئا. اهي منصوبا سماج جي معروضي حالتن مان

ڪڍيل ڪو نه هئا, پر انهن مفڪرن جي ذاتي خواهشن جا عڪس هئا. ان جي ابتڙ سائنسي سوشلزم سرمائيداري نظام جي معروضي حالتن جو لازمي ۽ منطقي نتيجو هئي. ان جا اصول سماجي ارتقا, خاص طرح سرمائيداري نظام جي ڳوڙهي اڀياس کان پوءِ اخذ ڪيا ويا هئا. سائنسي سوشلزم مان مراد اهو سماجي نظام آهي جنهن ۾ پيداوار جا سمورا وسيلا \_ زمين, معدنيات, ڪارخانا, فيڪٽريون, بئنڪون, واپار وغيره \_ سماج جي گڏيل ملڪيت هوندا آهن ۽ انهن جي پيداوار جسماني ۽ ذهني ڪم ڪندڙن جي تخليقي پورهيي مطابق ورهائي ويندي آهي. ڪميونزم سائنسي سوشلزم جو اڳيون قدم آهي. ان مان مراد اهو گڏيل نظام آهي جنهن ۾ پيداواري قوتون ۽ پيداوار, ٻئي, ايترو وڌي ٿيون وڃن جو واهپي ۾ ايندڙ شين جي استعمال جو ماپو ماڻهن جو پورهيو نه, پر انهن جي ضرورت هوندي آهي.

سوشلزم جا دشمن عام ماڻهن کي سوشلزم کان بدگمان ڪرڻ لاءِ اها پروپيگنڊا (تشهير) كندا آهن ته سوشلسٽ سماج ۾ كنهن به شخص كي ذاتي ملكيت جو حق نه هوندو آهي, پر اها تهمت غلط آهي. ڳالهه هيءَ آهي, ته ذاتي ملكيت بن قسمن جي هوندي آهي: هك اها ذاتي ملكيت جنهن ذريعي بين جي پورهيي جو استعمال كري پنهنجو مال ۽ ڌُن وڌايو ويندو آهي. مثال طور زمين, معدنيات, فيكتري, بئنك وغيره. ان قسم جي ذاتي ملكيت كي پيداوار جا وسيلا چئبو آهي. سرمائيداري ۽ جاگيرداري نظام ۾ ذاتي ملڪيت وڏي مقدس ش*ي* سمجهی ویندی آهی. جڏهن ته سوشلزم جو بنياد ئي پيداواري وسيلن جي ذاتي ملكيت كي ختم كري, انهن وسيلن كي سماجي ملكيت بنائل تي آهي. پيداواري وسيلن جي ذاتي ملڪيت هئڻ ڪري سماج ۾ ايتريون خرابيون پيدا ٿي پيون آهن جو هاڻي سرمائيدار ملڪن ۾ بہ ان کي ختم ڪرڻ جي اصول کي مڃيو پيو وڃي ۽ پيداواري وسيلن جي ادارن کي سرڪاري ضابطي ۾ ورتو ويو آهي. جيئن پاڪستان ۽ هندستان ۾ بئنڪن ۽ انشورنس ڪمپنين وغيره جي ڪاروبار کي. ٻي قسمر جي ذاتي ملڪيت اها آهي جنهن کي اسان واهپي ۾ ايندڙ شيون چئون ٿا. انهن ۾ استعمال جو مله ته هوندو آهي پر مٽاسٽا جو مله نه هوندو آهي. مثال طور ڪپڙا لٽا, ٿانوَ ٿپا, گهر، كتابُ، ريڊيو، گراموفون، سائيكل، موٽر، هَر، ڏاند، ذاتي استعمال جا اوزار وغيره. سرمائيداري سماج ۾ ماڻهن جي وڏي اڪثريت انهن شين کان محروم رهندي آهي, جڏهن ته سوشلزم جو مقصد ئي واهپي جي شين جي ذاتي ملڪيت کي گهڻي کان گهڻو ماڻهن ۾ عام ڪرڻ هوندو آهي, تنهنڪري سوشلزم ۾ ان قسم جي ذاتي ملكيت كي ختم كرڻ جو سوال ئي پيدا كو نہ ٿو ٿئي. پر سپني ماڻهن جي تخليقي صلاحیت یا کم کار جیئن ته برابر نه هوندا آهن ان کری سوشلست نظامر ۾ به آمدني برابر كا نه هوندي آهي. بئي طرف هر ماڻهوء كي پنهنجي پورهيي جو ميوو

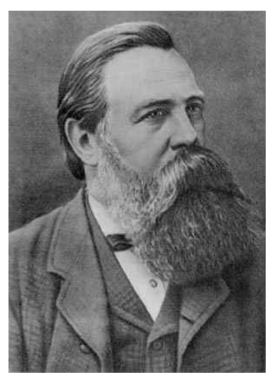
كائڻ ۽ پنهنجي تخليقي صلاحيتن كي وڌائڻ جو هڪ جهڙو حق ۽ موقعو ملندو آهي. سوشلسٽ برابري ان كي چئبو آهي. برابريءَ جو مقصد اهو بنه كونهي تر سڀني ماڻهن جو لباس هڪجهڙو هجي، انهن جو كاڌو هڪ جهڙو هجي ۽ سندن رهڻي كهڻي ساڳي هجي، پر هر ماڻهوءَ كي پورو اختيار هوندو آهي ته هو پنهنجي آمدنيءَ مان پنهنجي مزاج ۽ شوق جي تسكين جو سامان پيدا كري. سوشلزم ۾ انفراديت كي چيڀاٽيو نه ويندو آهي، پر ان جي حوصلي افزائي كئي ويندي آهي، اتي كنهن به ماڻهوءَ كي ٻين جي پورهيي جي ڦرلٽ كري، پنهنجي آمدني يا اثر رسوخ وڌائڻ جي موكل نه هوندي آهي.

سوشلزم هي وسيع علم آهي, جنهن جو گهرو اڀياس بيحد ضروري آهي. هي هڪ انقلابي علم به آهي جنهن تي عبور حاصل ڪرڻ کان سواءِ اسان نہ تہ هاڻوڪي سماج جي اصل حقيقت سمجهي سگهون ٿا ۽ نہ پنهنجين مخصوص حالتن جي روشنيءَ ۾ پنهنجي حڪمت عمليءَ ۽ طريقيڪار جو رخ مقرر ڪري سگهون ٿا ۽ نئي اهو فيصلو ڪري سگهون ٿا ته هنن ڏينهن ۾ سوشلزم جي نالي ۾ جيڪي تحريڪون هلي رهيون آهن اهي سچيون آهن يا ڪُوڙيون. مون سوشلزم جي هن تاريخ کي اينجلس جي وفات تي ختم ڪيو آهي، جيتوڻيڪ گذريل 80 سالن ۾ سوشلزم حياتيءَ جي فلسفي کان ترقي ڪري هڪ جيئري جاڳندي حقيقت، هڪ عالمگير قوت بنجي ويو آهي. هن نئين دؤر جي سڀ کان عظيم شخصيت روسي عالمگير قوت بنجي ويو آهي، جنهن بالشويڪ پارٽيءَ جي اڳواڻيءَ هيٺ دنيا جي پهرين سوشلست حڪومت قائم ڪئي ۽ ثابت ڪري ڏيکاريو تہ سائنسي سوشلزم پهرين سوشلست حڪومت قائم ڪئي ۽ ثابت ڪري ڏيکاريو تہ سائنسي سوشلزم جي چڪرن مان نڪري نہ سگهندو. لينن جي ڪارنامن ۽ ويهين صديءَ جي حميونسٽ تحريڪن جو گهيرو ڪرڻ لاءِ ڌار لکيتن جي ضرورت يوندي.

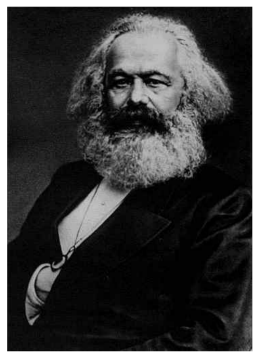
هن ڪتاب جي تاليف ۾ هونئن تہ ڪيترن ئي مهربانن جي حوصلي افزائي شامل آهي, پر مان جناب محمد عثمان جو ڏاڍو ٿورائتو آهيان, جنهن ڪجه اڻلڀ ڪتابن جا نقل برٽش ميوزم مان فوٽو اسٽيٽ ڪرائي موڪليا. مان "پاڪستاني ادب" جي ايڊيٽر عزيزه سعيده گزدر جو به بيحد شڪر گذار آهيان, جو هُن مارڪس جي ڪجه ٽڪرن جو ترجمو ڪري ڏنو ۽ مسودي جي گهڻن حصن کي پڙهي, مون کي ڏاڍيون ڪارائتيون صلاحون ڏنيون. مان جناب بنياد علي ۽ جناب شفيق احمد جو باحسانمند آهيان, جن مسودي جو نقل ڪري منهنجو بار هلڪو ڪيو.

سبطِحسن

ڪراچي **ـ 3 جنوري 1976ع** 



فريڊرك اينجلس (ڄم: 28 نومبر 1820ع-وفات 5 آگسٽ 1895ع)



كارل هينرك ماركس (جمر: 5 مئي 1818ع- وفات 14 مارچ 1883)

# مــوســـئ کان مارڪس تائين

16 15

#### باب يهريون

# ابتدائي كميونــزم

پندرهين صديءَ (عيسويءَ) جي پڄاڻيءَ تي آمريڪا ۽ هندستان جي ڳولا کان پوءِ يورپي ماڻهن کي جتي بيشمار مادي فائدا پهتا, اتي سندن ڄاڻ ۾ به ڏاڍو واڌارو ٿيو. هُو سمنڊ -پار کان موٽندڙ واپارين، جهازين ۽ سياحن جا قصا ڏاڍي شوق سان ٻڌندا ۽ انهن جي سفرنامن کي وڏي دلچسپيءَ سان پڙهندا هئا، جيتوڻيڪ انهن قصن ۾ سچ کان وڌيڪ ڪُوڙ مليل هوندو هو. انهن جي اهڙين ڳالهين ڪري ماڻهن ۾ جيڪڏهن هڪ طرف دولت حاصل ڪرڻ جي لالچ وڌندي هئي، ته ٻئي طرف اڻڄاتل دنيا کي ڏسڻ جو جوش به پيدا ٿيندو هو. اهڙي ذهني ماحول کان متاثر ٿي "سرٿامس مور" پنهنجي مشهور ڪتاب "يوٽوپيا" ۾ هڪ فرضي سياح جا تجربا لکيا. ان سياح جو لنگه هڪ اهڙي ڏورانهين ٻيٽ کان ٿيو جتي ڪميونسٽ نموني جو سماج هلندڙ هو ۽ ماڻهو سک اهڙي ڏورانهين ٻيٽ کان ٿيو جتي ڪميونسٽ نموني جو سماج هلندڙ هو ۽ ماڻهو سک نويس ڊيفو کان "رابن سن ڪروسو" ۽ سُوئفٽ کان "گليوَر جو سير سفر" لکرايو. خير، اهي ته قصن ۽ ڪهاڻين جون ڳالهيون هيون، پر سترهين صديءَ جي وچ ڌاري خير، اهي ته قصن ۽ ڪهاڻين جون ڳالهيون هيون، پر سترهين صديءَ جي وچ ڌاري مغرب (اوله) جي سياسي مفڪرن کي به اڳوڻن انسانن جي سماجي زندگيءَ بابت مغرب (اوله) جي سياسي مفڪرن کي به اڳوڻن انسانن جي سماجي زندگيءَ بابت مغرب (اوله) جي سياسي مفڪرن کي به اڳوڻن انسانن جي سماجي زندگيءَ بابت مغرب (اوله) جي سياسي مفڪرن کي به اڳوڻن انسانن جي سماجي زندگيءَ بابت

اڻويهين صديءَ ۾ جڏهن نت نوان اوزار ايجاد ٿيا ۽ نيون نيون صنعتون قائم ٿيون، سائنسي علمن جي نين شاخن جو بڻ بنياد پيو، ته صنعتارن جا گماشتا ڪچي مال جي ڳولا ۾ زمين جو چپو چپو ڀيٽڻ لڳا ۽ سفر جون سهولتون وڌيون ته مهم جُو دانشورن ۾ به سير سفر جو جذبو جاڳيو. قديم آثارن سان دلچسپي رکندڙن عراق ۽ ايران، مصر ۽ فلسطين، ميڪسيڪو ۽ يونان جي تاريخي کنڊرن کي کوٽيو ۽ پراڻي زماني جا جيڪي ڍانچا، مجسما، ڪتبا، هٿيار ۽ اوزار، زيور ۽ ٿانو وغيره هٿ لڳا، تن مان فنا ٿيل قومن جي حياتيءَ جي طور طريقن ۽ ادب ۽ فن جي پوري تاريخ ترتيب ڏني. اهڙيءَ طرح سائنسدانن جي ٽولن آفريڪا، ڏکڻ آمريڪا ۽ ڏکڻ-اوڀر ترتيب ڏني. اهڙيءَ طرح سائنسدانن جي ٽولن آفريڪا، ڏکڻ آمريڪا ۽ ڏکڻ-اوڀر

ایشیا جي جهنگن, جبلن ۽ سمنڊن مان اهڙا تہ عجب جهڙا پکي پکڻ, چوپایا جانور, مڇیون, سپون ۽ ڪوڏ, جیت جڻیا, گل ۽ ٻوٽا گڏ ڪیا, جن جو ڪنهن نالو بہ نہ ٻڌو هو. انهن سڀني ۾ وڌیڪ قیمتي انهن جانورن جا ڍانچا هئا جیڪي لکین سال اڳ موجود هئا, پر هاڻي اڻلڀ ٿي چڪا هئا. اڻويهين صديءَ جي انهن تحقيقي سرگرمين جو عروجُ ارتقا جو نظريو هو, جنهن جي ڪري مروج مذهبي عقيدن جي دنيا ۾ ٿر ٿلو پئجي ويو ۽ دنيا ۾ موجود سڀني جاندارن ۽ خاص طرح انسان ذات جي باري ۾ ماڻهن جي سوچ ۾ انقلاب اچي ويو.

اهو خيال تر سمورن جانورن ارتقا كري هاڻوكي شكل ورتي آهي، نئون نه هو. مثال طور هراقليتس, ايمپوڊوكليس ۽ ارسطوءَ جي لکڻين ۾ ارتقا جو هلكو تصور ضرور ملي ٿو, پر يوناني فلسفين وٽ ارتقا جي نوعيت "ڏاڪڻ" جهڙي هئي. ان ڏاڪڻ جو هيٺيون ڏاڪو جمادات جو, ان کان مٿيون نباتات جو, تنهن کان مٿيون پاڻيءَ جي جاندارن جو, ان کان مٿيون خشكيءَ جي جانورن جو ۽ ان کان مٿيون انسانذات جو, جيڪا اشرف المخلوقات آهي. پر انهن جو چوڻ هو تر ڏاڪڻ جا اهي ڏاڪا هميش کان ايئن ئي هڪٻئي کان ڌار رهيا آهن. اهو ممكن ڪونهي, تر هڪ قسم جون شيون ترقي ڪري ٻئي ڏاڪي تي پهچي وڃن.

آسماني صحيفن جي مڃيندڙن جي دعوا هئي، تہ خدا ڪائنات جي هر شُي کي ڇهن ڏينهن ۾ خلقيو ۽ اهو بہ تہ ان مخلوق ۾ ڪا تبديلي نہ ٿي اچي سگهي. اهي هميش کان ايئن ئي آهن ۽ قيامت تائين اهڙيون ئي رهنديون. عيسائي پادري تہ وڏي يقين سان چوندا هئا، تہ دنيا جي عمر ڇهن هزار سالن کان وڌيڪ نہ آهي.  $\bullet$  سندن عقيدو هو تہ پهريون انسان حضرت آدم هو، جيڪو جنت ۾ رهندو هو. هن شيطان جي ڏٽن ۾ اچي منع ڪيل وڻ (صوف يا ڪڻڪ) کاڌو، جنهن ڏوه ۾ زمين تي ڦٽو ڪيو ويو. شروع ۾ آدم جي اولاد جي زندگي ڏاڍي پاڪ ۽ صاف هئي، پر دنيائي غلاظتن جي ڪري ڏينهون ڏينهن بد کان بدتر ٿيندي وئي. ارتقا جي نظريي انهن عقيدن کي تاريخي شاهدين سان غلط ثابت ڪيو.

اُرتقا جو نظريو سڀ کان اول فرانسي سائنسدان زَان لَمارڪ 1809ع ۾ پيش کيو. سندس دعويٰ هئي ته سادي قسم جي جسمي بناوت اڻ-جيئندڙ مادي مان اسري آهي، جڏهن ته اعليٰ درجي جي حيوانن سادي قسم جي حيوانن مان ترقي (ارتقا) ڪري، هاڻوڪي شڪل اختيار ڪئي آهي. انسان جي باري ۾ هن جو خيال هو، ته اهو چوپاين جي نسل مان آهي ۽ ڏاڍي ڊگهي مدي جي ارتقا جا ڏاڪا طَي ڪندي ماڻهو ٿيو آهي. هن ڪيترن ئي قسمن جي ٻوٽن ۽ جانورن جي مثالن سان سان ماڻ هي هن ڪيترن ئي قسمن جي ٻوٽن ۽ جانورن جي مثالن سان

<sup>◘</sup> تشكيل انسانيت. رابرت بريفالت. ص: 1. لاهور (اردو).

ثابت كيو ته جسم جي كنهن عضوي جو لا گيتو استعمال توانائيءَ ۽ ترقي جو كارڻ بڻيو آهي ۽ جيكڏهن استعمال گهٽائي ڇڏجي، ته ان ۾ كوٽ شروع تي ويندي آهي ۽ آخركار بيكار ۽ گم ٿي ويندي آهي. مثال طور مال ڍوئيندڙ گودي يا گدام جي مزدورن جي پيرن جون تندون ڏاڍيون مضبوط هونديون آهن. ملاحن، نانوائين، كاسائين ۽ ذكڻن جي ٻانهن ۽ كلهن جو گوشت ڏاڍو طاقتور هوندو آهي ۽ ڏبڻ يا گپ جي پكين، مثال طور سارس، ٻگه، چيهي وغيره جون ڄنگهون، چهنبون ۽ گچيون ڏاڍيون ڊگهيون هونديون آهن. لمارك اهو به ثابت كيو ته واهپي يا اڻ واهپي سان جسم ۾ جيكي تبديليون اينديون آهن، اهي نئين نسل ۾ ورثي طور اينديون رهنديون آهن، پر سندس خيال هو ته ٻوٽن ۽ جانورن ۾ مٿاهين سطح تائين ترقي كرڻ جي خواهش موجود هوندي آهي ۽ اهي اندروني طرح ترقيءَ جي كوشش كرڻ جي خواهش موجود هوندي آهي ۽ اهي اندروني طرح ترقيءَ جي كوشش كندا رهندا آهن. سائنس اڃا مابعد الطبعيات جي اثر كان آزاد كا نه ٿي هئي.

ارتقا جي نظريي جو حقيقي مؤجد چارلس ڊارون (1809-1882ع) آهي. لَمارڪ ۽ ڊارون جي تحقيقن ۾ جيتوڻيڪ 50 سالن جي وَٿي آهي ۽ ان وچ ۾ ڪيترن ئي سائنسدانن ارتقا جي باري ۾ پنهنجن خيالن جو اظهار ڪيو،  $^{\bullet}$  پر ڊارون ئي اهو عظيم سائنسدان هو جنهن حياتيءَ جي سڀني پاسن کي نج قدرتي لقائن جي حيثيت ۾ ڏٺو ۽ قدرتي سببن ۽ ٺوس حقيقتن وسيلي انهن جي تشريح ڪئي.

جارون جي جڳ مشهور تصنيف "جنسن جو بڻ بنياد" (Origin of Species) جارون جي جڳ مشهور تصنيف "جنسن جو بڻ بنياد" (1859ع ۾ شايع ٿي. هيءُ ڪتاب سندس 28 سالن جي تحقيق ۽ جاچ جو نتيجو هو. (ڊارون 5 سال دنيا جي سفر ۾ گذاريا هئا ۽ ڪيترن ئي قسمن جا پکي، ٻوٽا، ڪوڏ، سپون، پٿر ٿي ويل جاندارن جا ٽڪرا ۽ هڏين جا ڍانچا گڏ ڪيا هئا ۽ لنڊن موٽي اچي نسل وڌائڻ جي تحقيق ڪندڙ ماهرن ۽ مالهين جي طريقيڪار جو اڀياس ڪيو هو). هن ڪتاب جو قدرتي سائنس ۾ اهو رتبو آهي جيڪو "ڪميونسٽ مينيفيسٽو" جو سماجي سائنس ۾ آهي. جيئن مارڪس ۽ اينجلس ڊارون کان ٻارهن تيرهن سال اڳ تاريخي ماديت جا اصول ڳولي، سماجي ارتقا جو قانون هٿ ڪيو، بلڪل ايئن ڊارون تاريخي جو نسن جي ارتقا جو قانون جي جنسن جي ارتقا جو قانون جي جنسن جي ارتقا جو قانون ڪي.

ڊارون جو چوڻ هو تہ ٻوٽن ۽ جانورن جي شروعاتي شڪل اها نہ هئي جيڪا اڄ آهي, پر ان ۾ لکن ڪروڙن سالن کان تبديليون ٿينديون آيون آهن. انهن تبديلين جو بنيادي سبب موسم ۽ جاگرافيائي ماحول جي تبديلي هئي. جن ٻوٽن ۽ جانورن موسم ۽ ماحول جي قير سان پنهنجن جسمن ۾ تبديليون آنديون, اهي زنده رهيا ۽

جيكي موسم ۽ ماحول سان هڪجهڙائي پيدا نه كري سگهيا, اهي فنا ٿي ويا. ڊارون بقا ۽ فنا جي قانون جي تائيد ۾ موجود ۽ گم ٿيل ٻوٽن ۽ جانورن جا كيترائي مثال ڏنا ۽ ٻڌايو ته كهڙيءَ طرح عضوي تبديليون نوَن نسلن ۾ تبديل ٿيون ۽ نين جنسن جي وجود ۾ اچڻ جو كارڻ بڻيون. ڊارون قدرت جي ان عمل كي "قدرتي چونڊ" جو عمل چئي ٿو.

دارون "قدرتي چوند" جي طريقي کي "هٿراڌو چوند" جي وسيلي سمجهايو. هٿراڌو چوند جو مطلب سٺن يا نون قسمن جي ٻوٽن ۽ جانورن جي واڌاري جون اهي تدبيرون آهن جيڪي انسان پنهنجي فائدي لاءِ اختيار ڪندو آهي. مثال طور اسان جو روزانو ٿيندڙ تجربو آهي ته هاري، مالهي ۽ باغائي اَنَ، ڀاڇين ۽ مَيون جا سٺي کان سٺا ٻج چونديندا آهن، تہ جيئن نئون فصل وڌيڪ سٺو ٿئي. هيءُ عمل هزارين سالن کان هلندو اچي، ان جي ڪري پيداوار جي مقدار ۾ ئي واڌارو نه ٿيو آهي، پر ڪيترن ئي قسمن جا اهڙا نوان اناج، ٻوٽا ۽ ٻج حاصل ٿيا آهن جيڪي اڳ قدرت ۾ موجود نه عئا. اسين اڄ جيڪا ڪڻڪ ۽ جو کائون ٿا، اهي اڳ جهنگلي گلن جا ٻج هئا جن انسانن جي ڪوششن سان ترقيءَ جا ڏاڪا طَي ڪيا ۽ آخرڪار پنهنجِي اصل جنس کان صفا ڌار قسم جا ٿي ويا.

فطرت ۾ هارين, مالهين, باغائين ۽ نسل وڌائڻ جي ماهرن جو ڪردار "قدرتي چونڊ" ڪري ٿو. اهو ايئن, تہ ٻوٽا ۽ جانور پنهنجي ماحول ۽ حريف (مخالف) ٻوٽن ۽ جانورن جو مقابلو ڪرڻ لاءِ پنهنجي جسم ۾ ضروري تبديليون ڪندا رهن ٿا. بقا لاءِ جدوجهد جو هيءُ عمل ڪروڙين سالن کان جاري آهي. تبديليون نون نسلن ۾ ورثي طور منتقل ٿينديون رهن ٿيون ۽ نوان نسل پنهنجي ماحول مطابق وڌيڪ تبديليون ڪندا رهن ٿا. رد ڪرڻ ۽ قبول ڪرڻ جي ان عمل ڪري نيون جنسون وجود ۾ اچن ٿيون. انسان به قدرت جي ان قانون کان ٻاهر ڪونهي, تنهنڪري انسانذات به لکن سالن ۾ ارتقائي عمل جا کوڙ ڏاڪا طي ڪري, هاڻوڪي شڪل اختيار ڪئي آهي. جڏهن ته ان جا اڳوڻا وڏا بوزيند (بندر) هئا.

ڊارون جي انڪشافن مان اهو نتيجو ڪڍڻ ڏکيو ڪو نه هو ته ٻوٽن, جانورن, ويندي انسانذات کي به ڪنهن خلقيو ڪونهي, پر اهي جاندار مادي مان ترقي ڪري هاڻوڪي سطح تي پهتا آهن. ان مان اهو به ثابت ٿي ويو ته "انساني زوال" جو مذهبي عقيدو رڳو افسانو هو, ڇو ته انسان جو اولاد خاتمي طرف نه پيو وڌي, پر ذهني ۽ جسماني لحاظ کان لاڳيتي ترقي ڪري رهيو آهي. ان ۾ ذات جي تخليق, ذات جي بچاءَ ۽ ذات جي واڌاري جون صلاحيتون وڌنديون پيون وڃن.

انساني علم جي كوجنائن مان انهن خيالن كي وڌيك هٿي ملي. انساني علم جي تحقيق جو دائرو انهن قومن جو اڀياس هو جن كي عامر طرح جهنگلي يا وحشي

<sup>•</sup> Karuzina: Biology. PP 270-274. Moscow. 1969.

چون ٿا. ڊارون جيڪڏهن انسان جي ارتقا جو پايو هٿ ڪيو، تر سماج جي عالمن وري انسانذات جي ارتقا جون ڪڙيون هٿ ڪيون، تنهنڪري ڪرسٽن ٽامسن نالي هڪ فرانسي عالم 1836ع ۾ انسان جي سماجي ارتقا جا ٽي ڏاڪا مقرر ڪيا ۽ پيداواري اوزارن کي انهن ڏاڪن جي سڃاڻ جو معيار مقرر ڪيو. هن جي خيال ۾ پهريون دؤر پير جو هو، جڏهن انسان پٿر، ڪاٺي ۽ هڏي جي اوزارن ۽ هٿيارن کي استعمال ڪندو هو. ٻيو دؤر ڌاتوءَ جو هو، جڏهن انسان ڌاتن کي پگهاري هٿيار ۽ اوزار ٺاهڻ لڳو ۽ ٽيون دؤر لوه جو آهي، جيڪو اڃا تائين هلي ٿو. ان ڪري ڪارل مارڪس پنهنجي جڳ مشهور ڪتاب "سرمايو" ۾ لکي ٿو ته اسان مختلف اقتصادي دؤرن کي شين جڳ مشهور ڪتاب "سرمايو" ۽ سڃاڻپ ان مان ٿئي ٿي ته شيون ڪيئن ۽ ڪهڙن اوزارن وسيلي ٺاهيون ويون.

سماج جي پستيءَ ۽ بلنديءَ کي ماپڻ جو هيءُ ڏاڍو صحيح ماپو هو, ڇو تہ پيداواري اوزارن جي قسمن وسيلي ئي انسانن جا پاڻ ۾ رشتا مقرر ٿيندا آهن ۽ سماج جي سڄي مٿين اڏاوت ٺهندي آهي.

اهو ڄاڻڻ لاءِ ته پوئتي پيل قومن جي رهڻي ڪهڻي ڪيئن آهي ۽ هنن ٻين قومن وانگر ترقي ڇو نه ڪئي، پر بيهجي ويون، سماجي علم جي ماهرن پرانهن ٻيٽن، جهنگن ۽ برپٽن جو سفر ڪيو ۽ اتان جي وحشي قومن ۾ سالن تائين رلي ملي رهيا. هنن انهن جي ٻولي سکي ۽ انهن جي معاشي وسيلن، هٿيارن ۽ اوزارن، رسمن ۽ رواجن ۽ هنر ۽ فن جو ڳوڙهو مطالعو ڪيو ۽ ترقي يافته دنيا کي انهن ڌڪاريلن جي حالتن کان واقف ڪيو.

انسان جي سماجي تاريخ ۾ انهن پوئتي پيل قومن جي اها ئي اهميت آهي جيڪا حيواني زندگيءَ جي ارتقائي تاريخ ۾ برفاني دؤر جي انهن جانورن جي آهي جن پنهنجو پاڻ کي نہ بدلايو ۽ گم ٿي ويا. اهي چوَڻ ڪاڻ تہ جيئريون آهن پر تبديليءَ، جيڪا حياتيءَ جي نشاني آهي، کان اڻواقف آهن. پر انهن جي اڀياس مان اسان کي اها خبر ضرور پوي ٿي ته اڳوڻن انسانن جو سماج ڪيئن هو ۽ اهي ماڻهو ڪيئن زندگي گهاريندا هئا. انهن جا ننڍا وڏا قبيلا (جن جي آبادي ڏينهون ڏينهن گهٽبي وڃي ٿي) ڏکڻ آمريڪا، آفريڪا ۽ ڏکڻ-اوڀر ايشيا ۾ اڄ به موجود آهن. انهن جون جاگرافيائي حالتون هڪٻئي کان مختلف آهن، ان ڪري انهن جي سماجي زندگيءَ جي سطح به برابر نہ آهي. مثال طور ڪجھ قبيلا جهنگلي گلن، ميوَن ۽ ساڳ جي پَئن سان پنهنجو پيٽ ڀريندا آهن، ڪجھ گوشت خور بلڪ آدم خور آهن، ڪجھ جانور پالن ٿا ۽ ٿورو گهڻو بني ٻارو به ڪندا آهن، ڪن ۾ جادو قيڻي جو رواج آهي يا

انسان هن زمين تي لڳ ڀڳ ٽيه لک سالن کان آباد آهي. ان ڊگهي عرصي ۾ هن ڪڏهن به اڪيلي سر زندگي ڪا نه گذاري آهي، پر ڪنهن نه ڪنهن خاندان، قبيلي يا ٽولي سان ضرور ڳنڍيل رهيو آهي. هو اڪيلو رهي به ڪو نه ٿو سگهي، ڇو ته اڪيلو ماڻهو نه پنهنجي حفاظت ڪري سگهي ٿو، نه ٻارن ٻچن جي پرورش ۽ نه ئي خوراڪ جو سامان مهيا ڪري سگهيو پئي، هن کي وِک وک تي ٻين جي مدد گهربل هوندي آهي، ٻين جو سهارو وٺڻو پوندو آهي. سماج جي اندر ئي ان جي شعور ترقي ڪئي، هن پنهنجي وجود کي سجاتو ۽ پنهنجي فطري صلاحيتن کان ڪم ورتو.

انسان جيڪي کوجنائون يا ايجادون ڪيون آهن اهي سڀ گڏيل هيون. انهن جو هئڻ به گڏيل ضرورت هئي ۽ سماج جي سڀني فردن ان کان هڪجهڙو فائدو ورتو. اهو ئي سبب آهي جو اڄ ڪو به اهو ٻڌائي نه سگهندو ته ٻولي، جيڪا سڀ کان وڌيڪ عاليشان گڏيل تخليق آهي، ڪنهن ايجاد ڪئي، باهه جو استعمال ڪنهن ڳوليو، تير ڪمان ۽ پٿر جا اوزار ۽ هٿيار ڪنهن ٺاهيا، ٻني ٻارو ڪرڻ، ٿانو ٺاهڻ، لٽو ڪپڙو اُڻڻ، شاعري، مصوري ۽ ناچ جهمر ۽ موسيقيءَ جو ايجاد ڪندڙ ڪير آهي. انهن مان ڪو به هڪ فن يا هنر ڪنهن جي اڪيلي تخليق ڪونهي پر سڄي سماج جي گڏيل شعور، احساسن ۽ تجربن جي پيداوار آهي. قديم سماج ۾ کڻي ڪري اهو شڪارين، ماهيگيرن ۽ ڌڻ پاليندڙن جو هجي (جنهن ۾ خوراڪ جو سامان سنئون سڌو قدرت مان حاصل ڪيو ويندو آهي) يا ٻني ٻارو ڪرڻ وارن جو (جنهن ۾ خوراڪ پيدا ڪئي مان حاصل ڪيو ويندو آهي) يا ٻني ٻارو ڪرڻ وارن جو (جنهن ۾ خوراڪ پيدا ڪئي وڃي ڀاڻ ۽ پوءِ پاڻ ۾ ورهائيندا هئا. سماج جي ان دؤر کي سماجي علم جي ٻوليءَ ۾ "ابتدائي ڪميونزم" ورهائيندا هئا. سماج جي ان دؤر کي سماجي علم جي ٻوليءَ ۾ "ابتدائي ڪميونزم" وديم رعيتي راڄ) جو دؤر چوندا آهن. هيءُ دؤر لکين سال رهيو.

<sup>●</sup> سرمايو. جلد پهريون. صفحو: 180

ابتدائي ڪميونزم جو جيئرو جاڳندڙ ۽ شايد سڀ کان وڌيڪ آڳاٽو نمونو تاسادي (Tasaday) قبيلي جا ماڻهو آهن. هڪ سَو ماڻهن جو هيءُ ٽولو ويجهڙائيءَ ۾ (1961ع ۾) اتفاق سان ليي پيو. اهو فلپائن رياست جي هڪ ٻيٽ مندانو جي جبلن ۾ رهي پيو. هي جبل گهاٽن ٻيلن ۾ لڪل آهن ۽ انهن تائين پهچڻ ڏاڍو ڏکيو آهي. 15 سال اڳ جي ڳاله آهي، ته هڪ ڏينهن دُفالو نالي هڪ شڪاريءَ جو ان ٻيلي مان لنگه ٿيو، ته هن کي زمين تي ڪيترائي انساني پيرن جا رند نظر آيا. هو انهن نشانن جو پيرو کڻي اڃا ٿورو ئي اڳتي هليو، ته کيس ٽي انگ اگهاڙا ماڻهو نظر آيا جن جو اڳ ۽ پٺ پنن جي رسين سان ڍڪيل هو. شڪاريءَ کي ڏسي اهي وٺي ڀڳا، پر جڏهن هن انهن کي پهريون ڀيرو هن انهن کي پهريون ڀيرو درتيءَ جي قديم انسانن جو سراغ مليو.

تاسادي اڃا سوڌو پٿر جي اُن زماني ۾ رهن ٿا, جيڪو 15 هزار سال اڳ ختمر ٿي ويو. انهن جي پناه گاه 50 فوٽ ويڪري ۽ 30 فوٽ گهري هڪ غار آهي. ناريل ۽ بانس جون مکڙيون انهن جي خوراڪ آهي. هو ڪائيءَ جي ٽڪرن کي گسائي باهم پيدا ڪندا آهن ۽ پٿر جي مترڪن ۽ بانس جي ننڍين ننڍين ڇُرين کان سواءِ انهن وٽ ڪو به اوزار ڪونهي. هو ننڍڙيون مڇيون, ڏيڏر ۽ گانگٽ هٿ سان پڪڙيندا آهن ۽ ڀُجي کائيندا آهن. هو ٻني ٻارو ڪرڻ بلڪل ڪو نہ ڄاڻن ۽ نه ئي چوپايا پاليندا آهن. هنن لوڻ, چانور, مڪئي يا کنڊ ڪڏهن نہ چکي. هو تماڪ جي استعمال کان به الاوقف آهن. هو ٻيٽ تي رهن ٿا, پر هنن ڪڏهن به سمنڊ نه ڏٺو آهي.

هو ڏاڍا امن پسند ماڻهو آهن ۽ وٽن ڪنهن به قسم جو ڪو به هٿيار ڪونهي، تان جو انهن جي ٻوليءَ ۾ دشمن، جنگ، قتل ۽ بديءَ لاءِ لفظ به ڪونهن. هو سٺائيءَ ۽ حسن لاءِ هڪ ئي لفظ "مافِيُون" استعمال ڪندا آهن. هنن جو نه ته ڪو مذهب آهي ۽ نه ئي هو آرٽ ڄاڻن. هنن وٽ ڏيئي وٺي بانس جو هڪ باجو هوندو آهي جنهن جو نالو "ڪوبنگ" آهي جيڪو بربط سان ملي ٿو. هو ڪيترن ئي گهراڻن ۾ ورهايل آهن. هر گهراڻو ماءُ پيءُ ۽ غير شادي شده ٻارن تي ٻڌل هوندو آهي. البت رهندا سڀئي گهراڻا گڏ آهن. هو کاڌي جو سامان رلي ملي هٿ ڪندا آهن ۽ پاڻ ۾ ورهائي کائيندا آهن. هنن جي قبيلي جو ڪو سردار نه آهي. جڏهن ته ڪنهن ڪم جو فيصلو ڪرڻ وقت هر بالغ مرد ۽ عورت کي راءِ ڏيڻ جو برابر حق هوندو آهي.

هو ننڍي قد جا تندرست ما آهن ۽ مليريا, سله ۽ ڏندن جي بيمارين کان صفا بچيل آهن, پر هنن ۾ ڇن ۽ گهر گهي جا مريض نظر ايندا آهن. گذريل ٽن سالن

۾ هنن جو فقط هڪ ماڻهو مئو ۽ اهو بہ اتفاق سان. هنن جي مشهور چوڻي آهي تہ "اچو اسان سڀني انسانن کي هڪ انسان چئون. "

اهڙيءَ طرح هڪ پوئتي پيل قبيلو "سيمانگ" (Semang) ملايا جي جابلو ٻيلن ۾ رهندو آهي. هي ماڻهو ويهن ويهن, ٽيهن ٽيهن جي ٽولن ۾ هڪ ٻئي کان ڪجه مفاصلي تي جهوپڙين ۾ آباد آهن. هر ٽولو حقيقت ۾ هڪ گهراڻو آهي. سيمانگ جهنگلي ميون, گلن ۽ جڙين ٻوٽين تي گذر سفر ڪندا آهن ۽ بيد جي ٽڪرن کي رڳڙي باه پيدا ڪندا آهن. تير ۽ ڪمان انهن جو اڪيلو هٿيار آهي, جنهن سان پکين, نوريئڙن ۽ ڪوئن جو شڪار ڪندا آهن. هو پنهنجن مردن کي دفن ڪندا يا پري وڃي جبلن تي ڦٽو ڪندا آهن.

ابتدائي ڪميونزم مطابق زندگي گذارڻ وارا ڪيترائي قبيلا آمريڪا ۾ به آهن. مثال طور هڪ قبيلو "پييوت" (Paiute) آهي. هي ماڻهو خيمن ۾ رهندا آهن ۽ سندن گذر جو ذريعو شڪار آهي. شڪار ۾ قبيلي جا سمورا صحتمند ماڻهو شريڪ ٿيندا آهن ۽ جيڪڏهن ڪاميابي ٿي وڃي، ته پوءِ سڄو قبيلو عورتن ۽ ٻارن سميت جهمريون هڻي سوڀ جي خوشي ملهائيندو آهي. شڪار وقت هنن جون عورتون مٿي تي هرڻ جي کل پائي جانورن جهڙا آواز ڪينديون ۽ رسمي گيت ڳائينديون آهن.

هڪ ٻيو قبيلو "يوڪوت" (Yokot) آهي جيڪو ڪيليفورنيا ۾ آباد آهي. هي ماڻهو ڌار ڌار گهرن ۾ نه رهندا آهن پر انهن جو گهر هڪ وڏو صحن هوندو آهي جنهن ۾ ڏه ٻارهن گهراڻا گڏجي رهندا آهن. شادي ٿيڻ کان پوءِ مرد پنهنجن ساهرن ۾ وڃي رهندو آهي ۽ زال جي قبيلي جو فرد بڻجي ويندو هو. هنن ماڻهن جو ڪل تعداد 20 هزار آهي.

هڪ قبيلو آمريڪا ۽ ڪئناڊا جي سرحد تي رهندو آهي، جنهن جو نالو "بليڪ فٽ" آهي. شڪار انهن جي گذر جو وسيلو آهي. انهن جو ڪو سردار نه هوندو آهي، پر قبيلي جا جيڪي ماڻهو وڌيڪ تندرست يا هوشيار هوندا آهن، انهن جي ڳاله عام طور تي مڃي ويندي آهي. هي ماڻهو جهنگلي مينهن جو گڏجي شڪار ڪندا آهن. جهنگلي مينهن جي ڳولا کان پوءِ هو پنهنجي ماهر شڪاريءَ کي مينهن جي کل پارائيندا ۽ مينهن جي منڍي هن جي مٿي تي ٻڌي ڇڏيندا آهن، پوءِ هو جهنگلي مينهن جي وچ ۾ گهڙي ويندو آهي ۽ هوري هوري شڪارين طرف وٺي جهنگلي مينهن جي وچ ۾ گهڙي ويندو آهي ۽ هوري هوري شڪارين طرف وٺي ايندو آهي. اڪيلي سر شڪار جي انهن وٽ سخت منع آهي. هي ماڻهو مينهن جي کل مان پنهنجي لاءِ ڪپڙا، جوتا، ڳوڻيون ۽ نوڙيون وغيره ٺاهيندا آهن. هو خيمي ۾ کل مان پنهنجي لاءِ ڪپڙا، جوتا، ڳوڻيون ۽ نوڙيون وغيره ٺاهيندا آهن. هو خيمي ۾

<sup>• (</sup>هفتيوار "تائيم" نيويارك. 18 آكٽوبر 1971ع. 30 جون 1975ع)

رهندا آهن, جيڪو عورت جي ملڪيت هوندو آهي. اهي خيما شاديءَ وقت ڇوڪريءَ کي ڏاڄ ۾ ڏنا ويندا آهن ۽ انهن کي سڄو قبيلو گڏجي تيار ڪندو آهي. هي ماڻهو گوشت جو ٻوڙ پچائڻ نہ ڄاڻن, پر ان کي سيڪي کائيندا آهن.

ڏکڻ آمريڪا جي رياست ڪولمبيا ۾ مهاڻن جو هڪ قبيلو آهي, جيڪو "نُوت ڪا" (Nootka) سڏجي ٿو. هي ماڻهو نديءَ ڪناري آباد آهن. انهن جون جهوپڙيون ڏاڍيون وڏيون هونديون آهن جن ۾ مختلف گهراڻن جا لڳ ڀڳ هڪ سَو ماڻهو گڏ رهندا آهن. ان جهوپڙيءَ کي سڀئي گڏجي ٺاهيندا آهن ۽ مڇين جو شڪار هر گهراڻي ۾ هڪ جيترو ورهايو ويندو آهي.

روسي انقلاب كان اڳ سائبيريا ۾ شكارين جو هك قبيلو هو جيكو "يوكاگهير" (Yokaghir) سڏبو هو. انهن جو گذر سفر هرڻن (ٻارهن سڱن) ۽ مڇين جي شكار تي ٿيندو هو. شكار جي ورهاست سڀ كان پوڙهي فرد جي زال جي ذمي هوندي هئي، جيكا هر خيمي جي ضرورت جو خيال ركندي هئي. انهن جا خيما، ڄار ۽ ٻيڙيون سڄي قبيلي جي گڏيل ملكيت هئا. هنن جي ذاتي ملكيت پوشاك ۽ شكاري اوزارن تائين محدود هئي.

رياست نائجيريا ۾ ٻه قبيلا "يورُوبا" (Yoruba) ۽ "بولوڪي" (Boloki) رهندا آهن. سندن آبادي ويهن لکن ويجهو آهي. هي ماڻهو ٻني ٻارو ڪندا, چوپايا پاليندا ۽ شڪار به ڪندا آهن. انهن ۾ زمين سڄي قبيلي جي ملڪيت هوندي آهي جيڪا وڪڻي يا خريد ڪري نه ٿي سگهجي. ٻني ٻارو عورتون ڪنديون ۽ ٿانوَ ٿپا به اهي ئي ٺاهينديون آهن, پر شڪار ڪرڻ ۽ چوپايا سنڀالڻ مردن جي ذميواري آهي. انهن جي قبيلي جو سردار "الورفن" (Alorfin) سڏائيندو آهي. جيڪڏهن سندس صحت خراب ٿي پوي ته هو خودڪشي ڪري ڇڏيندو آهي ۽ جيڪڏهن هن کي سرداريءَ تان لاهڻو هوندو آهي ته قبيلي جا ماڻهو ان جو گهيرو ڪري نفرت ڀريا گيت ڳائيندا آهن, تان جو نيٺ تنگ ٿي هو خودڪشي ڪندو يا ڳوٺ ڇڏي ڀڄي ويندو آهي.

ابتدائي كميونزم جي پاڇاتي ، (باقيات) مان هك مشهور قوم "اسكيمو" آهي جيكا اتر كئنادا كان فنلئند تائين برف سان ڍكيل ميدانن ۾ رهندي آهي. جيتوڻيك اسكيمو قبيلا هكېئي كان سوين ميلن جي مفاصلي تي آباد آهن, پر انهن جي جسماني بناوت, ٻولي ۽ تهذيب ۾, عجب ۾ وجهندڙ هكجهڙائي آهي. نسلي لحاظ كان انهن جو تعلق منگولن سان آهي ۽ انهن جي آبادي 55 هزارن كان وڌيك نہ آهي.

اسڪيمو ماڻهن جو گذارو سيل مڇيءَ ۽ برفاني رڇن جي شڪار تي آهي. اهي گوشت ڪچو کائيندا آهن, جڏهن ته انهن کي باه جي استعمال جي خبر به آهي. هو کل جا ڪپڙا پائيندا آهن ۽ کل جي ئي تنبن يا برف ۾ زمين هيٺ گهرن ۾ رهندا آهن.

هو كتا ۽ ٻارهن سگا پاليندا آهن. انهن جون گاڏيون بنا ڦيٿي ۽ چمڙي جون ٺهيل هونديون آهن, جن كي ٻارهن سگا برف تي گهليندا وتندا آهن. اسكيمو ننڍن ننڍن ٽولن ۾ ورهايل آهن. انهن جو ڪو باقائدي سردار يا اڳواڻ ڪونهي, پر ذهين ۽ تجربيكار ماڻهن جي صلاحن تي هي ماڻهو عمل كندا آهن. شكار ۽ شكاري اوزار, تنبو, كتا ۽ ٻارهن سگا, گاڏيون ۽ ٻيڙيون سڄي قبيلي جي گڏيل ملكيت هونديون آهن. آهن. آهن. وڏو گناه سمجهيون وينديون آهن. انهن جي سماج ۾ خود غرضيءَ ۽ لالچ كي سڀ كان وڏو گناه سمجهيو ويندو آهي. هي ماڻهو هڪٻئي سان سهڪار جا ان حد تائين قائل آهن جو جيڪڏهن ڪو ماڻهو ٻين سان هٿ ونڊائڻ كان ناڪار ڪري, تہ ان كي سماج جو ڏوهاري سمجهيو ويندو ويندو آهي.

ننڍو کنڊ پاڪ ۽ هند (۽ بنگلاديش) دنيا جي انهن علائقن مان آهي جتي پٿر جي زماني کان فولاد جي زماني تائين هر دؤر جا ماڻهو اڄ سوڌو موجود آهن. جيڪڏهن ڪو ماڻهو سماجي ارتقا جي تاريخ ترتيب ڏيڻ چاهي, تران کي علائقي کان ٻاهر وڃڻ جي ضرورت نہ پوندي. گوند، ڀيل, سنٿال, کاسي, مونگ, پُوندا, مطلب تہ بيشمار اهڙيون ذاتيون ملي وينديون جيڪي پراڻي دؤر کان اڳتي نہ وڌيون آهن. مثال طور, اسان سرحد (هاڻ خيبر پختون خواه) ۾ ماڻهن کي غارن ۾ رهندي ڏٺو ۽ چقمقي پٿر سان باه ٻاريندي ڏٺو ۽ اهڙا قبيلا به ڪيترائي آهن جيڪي ٻني ٻارو ڪو نہ ڪن پر مڇيون پڪڙيندا يا چوپايا پاليندا يا گل ميوا کائي جيئرا رهندا آهن ۽ اڃا اڌ صدي اڳ تائين سرحد ۾ ٻنيون هر ٽيهن سالن کان پوءِ قبيلي جي ماڻهن ۾ برابر برابر ورهايون وينديون هيون.

گهڻائي سال ٿيندا, جو انساني علم جو ماهر هڪ آمريڪي پروفيسر مري بلوچن ۾ اچي رهيو، تر جيئن انهن جي سماجي طور َ طريقن جو مطالعو ڪري. هن جو موت بلوچن جي ئي ڳوٺن ۾ ٿيو، پر سندس ساٿين ڪم جاري رکيو ۽ 1966ع ۾ "مري بلوچن جي سماجي تنظيم" نالي هڪ ڪتاب شايع ڪيو. ان ڪتاب ۾ لکيل آهي تہ جانور پالڻ ۽ ٻني ٻارو ڪرڻ مري بلوچن جو ڌنڌو آهي. پراڻي زماني ۾ ته هي صفا لاڏائو هئا، پر هاڻي جتي ڪٿي ڳوٺن ۾ آباد ٿي ويا آهن. ليکڪ جو چوڻ آهي ته قبيلي جي هر ماڻهوءَ کي چراگاهن، کوهن ۽ چشمن تي هڪ جيترو حق آهي. زمين سڄي خاندان جي گڏيل ملڪيت هوندي آهي ۽ ڪيترائي اهڙا علائقا به آهن جن ۾ زمين سڄي قبيلي جي گڏيل ملڪيت هوندي آهي. جتي ايئن نه آهي، اتي به زمين هر پندرهن ويهن سالن کان پوءِ سڀني مردن جي اصول تي برابر برابر ورهائي ڏني

<sup>•</sup> كولمبيا انسائيكلوپيڊيا. صفحو: 670. نيويارك 1968

#### بابېيو

# موسوي شريعت جون رهيل نشانيون

"ڪتاب پيدائش" ۾ لکيل آهي تہ جڏهن فلسطين ۾ ڏڪر پيو ۽ ماڻهو بک مرڻ لڳا، تڏهن حضرت يعقوب پنهنجن يارهن پٽن ۽ انهن جي اولاد کي ساڻ وٺي مصر هليو ويو. اتي سندس ننڍو (ٻارهون) پُٽ يوسف فرعون جو وزير هو. يوسف پنهنجن گهر -ڀاتين جي ڏاڍي آجيان ڪئي. اهي ڪل 66 هئا. فرعون جي موڪل وٺي انهن کي جشن جي علائقي ۾ آباد ڪيو ۽ رعمسين جو علائقو، جيڪو سڀ کان وڌيڪ زرخيز علائقو هو، کين جاگير ڪري ڏنو، جڏهن ته يعقوب جي اولاد جو اباڻو ڌنڌو جانور پالڻ هو.

هوري هوري انهن جو نسل وڌڻ لڳو ۽ هو ٻارهن قبيلن ۾ ورهائجي ويا. هي قبيلا حضرت يعقوب (اسرائيل) جي ٻارهن پٽن جو اولاد هئا.

بني اسرائيل (اسرائيل جو اولاد) مصر ۾ 430 سال رهيا ♥ پر هنن مصرين جي مذهب، رسمن، رواجن ۽ تهذيب کي ڪڏهن به قبول نہ ڪيو ۽ پنهنجي اباڻي مذهب، قومي روايتن ۽ ريتن رسمن جي سختيءَ سان پابندي ڪندا هئا. هو رڍون، ٻڪريون چاريندا يا ٻني ٻارو ڪندا هئا ۽ مصرين کان ڌار پنهنجين وستين ۾ رهندا هئا، پر ڪجه عرصي کان پوءِ جڏهن انهن جي آبادي وڌي لکن تائين پهچي وئي ۽ فرعون جي ڏنل زمين انهن جو پيٽ ڀري نہ سگهي، ته هو شهرن ۾ محنت مزوري ڪرڻ تي مجبور ٿيا. هو پٿر ٽوڙيندا، سرون ٺاهيندا ۽ کاڻين ۾ ڪم ڪندا هئا ۽ اهڙيءَ طرح ڏينهن جي ماني حاصل ڪندا هئا. ٻئي طرف مصري حڪومت جو رويو اهو نه رهيو هو، ڇو ته يوسف کي گذاري زمانو ٿي ويو هو ۽ مصر جا ماڻهو بني اسرائيل جي قومي انفراديت يوسف کي گذاري زمانو ٿي ويو هو ۽ مصر جا ماڻهو بني اسرائيل جي قومي انفراديت ۽ قبيلائي ٻڌيءَ کي شڪ جي نگاه سان ڏسڻ لڳا هئا. بس پوءِ فرعون ۽ ان جي سردارن بني اسرائيل تي سختيون شروع ڪري ڏنيون. هو انهن سان غلامن جهڙو سلوڪ ڪندا, بني اسرائيل تي سختيون شروع ڪري ڏنيون. هو انهن سان غلامن جهڙو سلوڪ ڪندا, انهن کان بيگر وٺندا ۽ انهن جا جانور زوريءَ کڻي ويندا هئا.

• كتابِ پيدائش. باب 26 • كتابِ خروج. باب 12 لاڏائن جو ذڪر ڪندي هو لکي ٿو ته انهن کي "پوندا" ۽ انهن جي ويهڪ کي "هلڪ" چوندا آهن, جيڪا اٺن ڏهن تنبن ۾ ورهايل هوندي آهي. هلڪ جي اڳواڻ کي "هلڪ واج" ۽ ان جي زال کي "واج" چوندا آهن. هر هلڪ ۾ هڪ تنبو مهمانن لاءِ مخصوص هوندو آهي, جنهن کي "اوطاق" چوندا آهن. انهن جي سماج جو بنياد "شرڪت" ("گڏپ") تي آهي. (ص: 79). "شرڪت" جي معنيٰ سڄي مال ملڪيت جو گڏيل هئڻ آهي. اها شرڪت چوپاين جي ڌڻن ۽ زرعي پيداوار جي گڏيل ملڪيت جي مختلف ڏاڪن تي حاوي آهي... ماڻهو فصلن ۽ جانورن جي وڪري جي آمدني بي پاڻ ۾ ورهائي ڇڏيندا آهن. ماڻهن جي پورهئي جي پيداوار ۽ جانور گڏيل هوندا آهن. چلهو به گڏيل, مهمان خانو به گڏيل ۽ دستر خوان به گڏيل هوندو آهي. اهڙيءَ طرح اهو سڄو ٽولو هڪ وڏو گهراڻو بڻجي پوندو آهي.

مري بلوچن جي هن قديم رعيتي راڄ واري زندگيءَ تي تبصرو ڪندي ليکڪ لکي ٿو, "جانور پالڻ, زراعت ۽ لڏ پلاڻ جون گهرجون هڪٻئي سان سهڪار وسيلي ئي پوريون ٿي سگهن ٿيون ۽ اها ئي ضرورت هنن کي پنهنجي گڏيل زندگيءَ ۾ واڌ ڪرڻ تي مجبور ڪري ٿي."

ابتدائي ڪميونزم جي انهن مثالن مان ڪنهن "سونهري دؤر" جي تاريخ يا ان جي ختم ٿي وڃڻ جو ماتم ڪرڻ نه هو. پر اهو ٻڌائڻ هو ته گذر جي شين کي رلي ملي پيدا ڪرڻ ۽ پوءِ انهن کي ضرورت موجب پاڻ ۾ ورهائڻ ڪو نئون يا عجب جهڙو طريقو نه آهي. حقيقت ۾ انسان جي سماجي زندگيءَ جي شروعات ايئن ٿي ۽ لکين سال انهيءَ راهه تي هلندي رهي. مطلب ته پيداواري وسيلن جي ذاتي ملڪيت ڪو ابدي، اٽل يا مقدس حياتيءَ جو قانون نه آهي، پر ان جو رواج به سماجي ضرورتن هيٺ سماجي ارتقا جي هڪ مخصوص دؤر ۾ ٿيو. سبب اهو هو ته ابتدائي ڪميونزم ۾ ڪم ورڇيندڙ (تقسيم ڪر) جي گنجائش بيحد محدود هئي. ڪم ورڇيندڙ جي کوٽ جي ڪري پيداوار ۾ واڌارو ممڪن نه هو ۽ نه ئي ماڻهن جون وڌندڙ گهرجون پوريون ٿي پئي سگهيون. سماجي ترقيءَ جي گهرجن ڪم جي ورهاست جي ريت پوريون ٿي پئي سگهيون. سماجي ترقيءَ جي گهرجن ڪم جي ورهاست جي ريت جيڪي تضاد ظاهر ٿيا، انهن جو اڪيلو حل اهو ئي هو ته پيداواري وسيلا ذاتي ملڪيت ۾ تبديل ٿي ويا جي ويا انهن جو سماج کي نئين سوشلسٽ راهه تي قائم ڪرڻ کان سواءِ انسان نه انهن آهن، جو سماج کي نئين سوشلسٽ راهه تي قائم ڪرڻ کان سواءِ انسان نه انهن انهن تضادن کي ختم ڪري سگهي ٿو ۽ نه ئي ترقي ڪري سگهي ٿو.

تڏهن بني اسرائيل جو نجات ڏياريندڙ حضرت موسيا پيدا ٿيو. هن پنهنجي قوم کي مصر ۾ رهائش ختم ڪري، اباڻي وطن فلسطين موٽي هلڻ تي راضي ڪيو، ڇو ته "فلسطين ۾ ماکيءَ ۽ کير جون نديون وهنديون آهن ۽ خداوند يهوداه وعدو ڪيو آهي تہ توهان کي فلسطين ۾ حڪمراني عطا ڪندو. " بني اسرائيل حضرت موسيٰ جي ڳاله مڃي، پنهنجا خيما، ديرا، رڍون، ٻڪريون ۽ ڍور ڍڳا ميڙيا ۽ "ڳوٿل اٽي ۾ خمير وجهڻ کان سواءِ ڪڻڪ سميت ڪپڙن ۾ ٻڌي پنهنجن ڪلهن تي رکيو ۽ مصرين کان سون ۽ چاندي جا زيور ۽ ڪپڙا به گهري ورتا " ۽ فلسطين روانا ٿي ويا. ان وقت انهن جي ڳڻپ ڇهن لکن جي ويجهو هئي. پر تحقيق ڪندڙن جو اندازو آهي ته هو لڳ ڀڳ چاليه هزار هئا. هي واقعو ٻارهين صدي ق.م جو آهي.

بني اسرائيل جي قبائلي زندگي اهڙي ئي هئي جهڙي رڍون ۽ ٻڪريون پاليندڙ دنارن جي پراڻي زماني ۾ هوندي هئي. هر قبيلو هڪ سماجي ۽ اقتصادي وحدت هوندو هو. قبيلي جو بزرگ ۽ ذهين مرد قبيلي جو سردار هوندو هو. قبيلي جي هر فرد تي قبيلي جي قائدن ۽ ضابطن جي پابندي لازمي هئي. ان جي موٽ ۾ قبيلو پنهنجي هر فرد جي جان ۽ مال جي حفاظت جو ذميدار هوندو هو. هنن جا جانور سڄي قبيلي يا گهراڻي جي گڏيل ملڪيت هوندا هئا ۽ انهن تي هر ماڻهوءَ جو هڪ جيتر و حق هوندو هو.

بني اسرائيل مصر كان فلسطين تائين سفر 40 سالن ۾ پورو كيو. ان سفر ۾ هنن كي سُكن ۽ سُجن برپٽن ۽ سڙندڙ ۽ تپندڙ وارياسن علائقن مان لنگهڻو پيو، جتي منزلن جي مسافريءَ تائين نه ڇانو ميسر هئي، نه ساوڪ ۽ نه پاڻي. نيٺ هو تنگ ٿي چوڻ لڳا ته هن آزاديءَ كان ته فرعون جي غلامي سٺي هئي، جنهن ۾ كين ٻن ويلن جي ماني ته ملي پوندي هئي، هن برپٽ بيابان ۾ بكيو اچيو مرڻ كان وڌيڪ سٺو هو ته مصر ۾ ئي جهڙي تهڙي زندگي گذارين ها. تڏهن خداوند انهن لاءِ آسمان مان مَن جي برسات وسائي ۽

"موسيٰ هنن کي چيو ته هيءُ اهو رزق آهي جيڪو خداوند توهان کي کائڻ لاءِ ڏنو آهي. خداوند جو اهو حڪم آهي ته توهان ان کي پنهنجي پنهنجي کاڌي جي مقدار جيترو يعني پنهنجن ماڻهن جي ڳڻپ موجب هڪ ماڻهوءَ تي هڪ اومر گڏ ڪجو ۽ هر ماڻهو ايترن ماڻهن لاءِ گڏ ڪري جيترا هن جي ديري ۾ هجن ۽ بني اسرائيل جيستائين آباد ملڪن ۾ نه آيا يعني چاليهن سالن تائين من کائيندا رهيا." (خروج ب-16)

• كتابِ استثناب. باب 13 • كتابِ خروج. باب 12

مطلب تہ بني اسرائيل جو هي قافلو من ۽ صلويٰ سان پيٽ ڀريندو ۽ چاليهن منزلن تي ترسندو، نيٺ اچي اردن نديءَ جي ڪناري تي پهتو جنهن موآب جي ميدانن ۾ تنبو کوڙيا. ڪنعان جي دعويٰ ڪيل زمين اردن جي هُن پار هئي.

"۽ خداوند موسيٰ کي چيو تربني اسرائيلن کي چئر تر جڏهن توهان اردن پار ڪري ڪنعان ملڪ ۾ داخل ٿيو تر ان ملڪ تي قبضو ڪري ان ۾ رهجو, ڇو تر مون اهو ملڪ توهان کي ڏنو آهي, تر جيئن توهان ان جا ملڪ ٿيو ۽ توهان ڪڻا وجهي ان ملڪ کي پنهنجن گهراڻن ۾ ميراث ملرو روهائجو. جنهن خاندان ۾ وڌيڪ ماڻهو هجن, ان خاندان کي وڌيڪ ۽ جنهن ۾ ٿورا هجن ان کي ٿوري ميراث ڏجو ۽ جنهن ماڻهوءَ جو ڪُڻو جنهن جڳه لاءِ نڪري, اهو حصو ان کي ملي. توهان پنهنجن اباڻن قبيلن مطابق پنهنجي ميراث وٺجو."

هن ٽڪري مان خبر پوي ٿي ته بني اسرائيل ان دؤر مان گذري چڪا هئا، جڏهن زمين سڄي قبيلي جي گڏيل ملڪيت هوندي هئي. اهو به ممڪن آهي ته انهن تي شايد اهو دؤر ڪڏهن به نه آيو هجي، ڇو ته انهن جو اباڻو ڏنڌو ٻني ٻاري ڪرڻ نه, پر چوپايو پالڻ هو، پر جڏهن مصر ۾ هنن کي آباد ڪرڻ لاءِ زمين ملي هئي، ته هنن مصرين جي قائدي موجب گهراڻن ۾ ورهائي ڇڏي. موسوي شريعت ان اصول کي قبول ڪيو، پر قبائلي انصاف ۽ برابريءَ جي گهر هئي ته جنهن گهراڻي ۾ ماڻهو گهڻا هجن انهن کي نسبتن گهٽ زمين هجن انهن کي وڌيڪ ۽ جنهن گهراڻي ۾ ماڻهو گهڻا وجهي ڪئي وڃي ته جيئن ڪنهن به گهراڻي وڃي. مطلب ته زمين جي هيءَ ورهاست ڪُڻا وجهي ڪئي وڃي ته جيئن ڪنهن به گهراڻي کي شڪايت جو موقعو نه ملي.

حضرت موسيل بني اسرائيل جي بزرگن ۽ سردارن کي "گڏجاڻيءَ واري خيمي" ۾ گڏ ڪيو ۽ شريعت جا حڪم انهن کي ڏاڍي تفصيل سان سمجهايا ۽ چيو ت ڏسو، خبردار، شريعت جي حڪمن ۽ تلقينن کان ڪڏهن به پاسو نه ڪجو، بني اسرائيل جي واحد خدا يهوداه کان سواءِ ڪنهن بُت، ڪنهن ديوتا, ڪنهن خدا جي عبادت نه ڪجو، پنهنجي پيداوار مان هر سال خيرات ڏجو، بيواهن ۽ يتيمن جي خبرچار ڪجو، هر ستن سالن کان پوءِ پنهنجي قرضدار کان ڇوٽڪارو حاصل ڪجو،

<sup>€</sup> Max Beer: Social Struggles in Antiquity. P-20. Landon. 1922.

مفلسن جي گهرج پوري ڪجو ۽ انهن کي فراخدليءَ سان قرض ڏجو, پاڙيسرين جي مال تي لالچي نظر نه وجهجو, جيڪڏهن ڪو عبراني مرد يا عورت قرض جي بدلي توهان وٽ وڪامي ۽ ڇهن سالن تائين توهان جي خدمت ڪري, ته ستين سال ان کي آزاد ڪجو, پر ان کي خالي هٿ وڃڻ نه ڏجو, پنهنجن ڳوٺن ۾ انهن ماڻهن کي قاضي ۽ حاڪم مقرر ڪجو جيڪي سچائيءَ سان انصاف ڪري سگهن, انصاف جو خون نه ڪجو, نه ڪنهن سان ڇڏڇوٽ ڪجو ۽ نه ئي رشوت وٺجو, توهان پنهنجن ڀائرن مان ئي جيڪڏهن ڪنهن کي چاهيو ته بادشاهه به بڻائي سگهو ٿا, پر اهو پنهنجي لاءِ گهڻا گهوڙا نه رکي ۽ گهڻيون زالون نه رکي ۽ نه پنهنجي لاءِ سونَ ۽ چانديءَ جو ذخيرو ڪري, پر شريعت ۽ دستور جي سڀني ڳالهين تي عمل ڪرڻ سکي. ڪنهن اسرائيليءَ کي وياج تي قرض نه ڏجو, پنهنجن نوڪرن تي ظلم نه ڪجو ۽ سڄ لهڻ کان اڳ مزور جو اجورو ادا ڪجو.

ڪتاب استثنا جا صفحا ان قسم جي نيڪ تلقينن ۽ تنبيهن سان ڀريا پيا هئا. انهن مان ڪجه حڪم اخلاقي آهن ۽ ڪجه اقتصادي. حڪمن جو جائزو وٺڻ سان خبر پوي ٿي، تہ ڪنعان ۾ داخل ٿيڻ کان اڳ ئي اسرائيلي سماج ۾ طبقا پيدا ٿي ويا هئا ۽ قبيلي جي زميني ملڪيت کان سواءِ ذاتي ملڪيت جو رواج به شروع ٿي چڪو هئا ۽ قبيلي جي ماڻهو ڪله تائين فرعوني شهنشاهيت ۾ غلامن جهڙي حياتي گذاري هئو. جيڪي ماڻهو ڪله تائين فرعوني شهنشاهيت ۾ برادشاهه کي وڌيڪ عيش رهيا هئا, اهي هاڻي پاڻ تخت ۽ تاج جي آرزو ڪرڻ لڳا, پر بادشاهه کي وڌيڪ عيش عشرت جي اجازت نه هئي. انهن ۾ هاڻي ڪجه ماڻهو دولتمند هئا، جيڪي ٻين کي قرض ڏيندا هئا (پر وياج شرعي طور ناجائز هو) ۽ باقي ضرورتمند هئا. ڪجه آقا هئا ۽ ڪجه غلام, پر ڪو اسرائيلي جيڪڏهن غلام بڻجڻ تي مجبور هوندو هو ته ستن سالن کان پوءِ قانوني طور آزاد ٿي ويندو هو. ڪجه ماڻهو واپاري هئا ۽ ڪجه مزور، پر واپارين کي حڪم هو ته مزورن جو اجورو ڏيڻ ۾ دير نه ڪن. مطلب ته هن سماج ۾ هاڻي نه گڏپ رهي هئي ۽ نه برابري.

۽ جڏهن بني اسرائيل ڪنعان تي زوريءَ قبضو ڪيو تہ مال ۽ ملڪيت جو فرق ايا وڌي ويو, جڏهن ته هن زرخيز ملڪ ۾ پاڻيءَ جي گهڻائي هئي ۽ ڪڻڪ, جَوَ جون جهولندڙ ٻنيون هيون ۽ انگور, انجير ۽ زيتون جا باغ هئا ۽ ٽامي ۽ لوه جون کاڻيون هيون, تڏهن تہ خداوند يهوداه چيو هئو تہ:

"هن ملڪ ۾ تو کي کوڙ ماني ملندي ۽ تو کي ڪنهن شَي جي کوٽ نہ هوندي, تون کائيندين ۽ پيٽ ڀريندين."(استثناب)

پر طبقاتي نظام جي پنهنجي "شريعت" ۽ پنهنجو "دستور" هوندو آهي. ان "دستور" مطابق دولت پيدا ڪرڻ جا سمورا وسيلا ــ ٻنيون, کاڻيون, باغ, واپاري كاروبار, غلام ــ هڪ مخصوص طبقي جي ملكيت ٿي ويندا آهن. اهڙيءَ صورت

۾ هڪ سٺو آقا پنهنجن غلامن سان انسانن جهڙو سلوڪ تہ ڪري سگهي ٿو، پر هو پنهنجي مالڪيءَ جي حق تان هٿ نہ کڻندو، نہ تہ آقا سڏائڻ جو حقدار نہ رهندو. اهڙيءَ طرح زميندار جيڪڏهن رحمدل هجي ته هو پنهنجن هارين سان نرمي تہ ڪري سگهي ٿو پر هُو پنهنجيون ٻنيون هارين ۾ وراهي نہ ٿو سگهي ۽ جيڪڏهن ايئن ڪري تہ پوءِ زميندار ئي نہ رهندو. اهڙيءَ طرح قرض ڏيندڙ پنهنجي قرض موٽائڻ ۾ سختيءَ کان پاسو تہ ڪري سگهي ٿو، پر پنهنجي رقم معاف نہ ٿو ڪري سگهي ۽ جيڪڏهن هو ايئن ڪري، تہ پوءِ هن کي ڏي وٺ جو ڪاروبار ختم ڪرڻو پوندو.

موسوي شريعت جو بنيادي تضاد اهو ئي هو ته اها هڪ طرف سڄي ۽ قوم بني اسرائيل کي خوشحالي ۽ ۽ آسودگيءَ جي بشارت ٿي ڏئي, ته ٻئي طرف آقا ۽ غلام, بادشاه ۽ رعيتَ غنيءَ ۽ محتاج جي طبقاتي فرق کي به جائز تي سمجهي.

بني اسرائيل جي سردارن ڪنعانين جي ٻنين, باغن, شهرن, محلن, صنعتن ۽ واپاري مڏين تي قبضو ڪيو, هر جاءِ پنهنجيون بادشاهيون قائمر ڪيون ۽ شان شوڪت سان زندگي گذارڻ لڳا, پر ان ڦر جي مال مان عامر يهودين کي دسترخوان جي بچيل پاروٿين مانين کان سواءِ ٻيو ڪجه نه مليو ۽ انهن جي حالت اڳي کان بخراب ٿي وئي. پراڻي قبائلي نظام ۾ انهن کي سڄي قبيلي جو تحفظ حاصل هو ۽ سڀني کي رزق ۽ روزگار جي برابر ضمانت ملندي هئي. هاڻي هر ماڻهو بکون ڪٽڻ يا ڍاپڻ لاءِ "آزاد" هو. قبائلي نظام ۾ قانون سڀني سان هڪجهڙو سلوڪ رکندو هو ۽ عدالت مان ڪو به فريادي انصاف کان محروم ٿي نه موٽندو هو. نئين نظام ۾ قانون سيٺين جو سات ڏيندو هو, عدالتن جا فيصلا دولتمندن جي حق ۾ هوندا هئا ۽ سرڪاري عملدار مال ملڪيت وارن جي پٺ جهليندا هئا.

پر ان کان انڪار نہ ٿو ڪري سگهجي تہ اسرائيلي پيشوائن هر موقعي تي ظلمر ۽ ناانصافيءَ جي مذمت ڪئي ۽ مظلومن جي حق ۾ آواز اٿاريو. هنن جو خيال هو ته سماجي نابرابريءَ جي ڪري دولتمند طبقي موسوي شريعت کي وساري ڇڏيو آهي ۽ عيش عشرت ۾ پئجي ويو آهي, تنهنڪري عاموس بني ملڪيت جي مالڪن کان ڏاڍو خفا هو، ڇو تہ هو ماڻهو پٿر جي محلن ۾ رهندا هئا، عاج جي پلنگن تي سمهندا هئا، ريشمي لباس پائيندا هئا، چانديءَ ۽ سونَ جي ٿانون ۾ کائيندا هئا، عمدا مهانگا شراب پيئندا هئا، ۽ ناچ گاني جون محفلون سينگاريندا هئا، پر محتاجن ۽ مسڪينن جي پرواه نه ڪندا هئا. جيڪڏهن هو پنهنجين حرڪتن کان نہ مڙيا تہ انهن تي ڄاڻ خدا جو قهر نازل ٿيندو.

"سامريہ جي جبلن تي جمع ٿي وڃو ۽ ڏسو تہ هن ملڪ ۾ ڪهڙو جهيڙو ۽ ظلم هلي پيو، ڇو تہ اهي نيڪي ڪرڻ نه ٿا ڄاڻن جيڪي پنهنجن محلن ۾ ظلم ۽ ڦر گڏ ٿا ڪن، ان ڪري خداوند اهو ٿو فرمائي ته دشمن

تنهنجي ملك جو گهيرو كندو ۽ تنهنجي قوت كي توكان ڌار كندو ۽ تنهنجا محل لُٽجي ويندا. "(عاموسب 3)

۽ هوسيع بني للڪاري چوي ٿو ته:

"فلسطيني سڌي راه, شفقت ۽ خداشناسيءَ کان پري ٿي ويا آهن. بدزباني ۽ واعدي خلافيءَ ۽ قتلام ۽ چوريءَ ۽ حرامڪاريءَ کان سواءِ هتي ڪجه نه آهي. هو ظلم ڪن ٿا ۽ خون مٿان خون ٿئي ٿو." (هوسيع ب

هوسيع بنيءَ جو خيال هو ته "بني اسرائيل جي سردارن شرارت جو هَر كاهيو, بدكردارن جو فصل وڍيو ۽ كوڙ جو ميوو كاةو. بس جيكڏهن توهان عذاب كان بچڻ ٿا گهرو, ته سچ جو تخمر پوكيو, شفقت جو فصل وڍيو ۽ پنهنجي برباد ٻنيءَ ۾ هر هلايو." (هوسيع ب 10) ۽ ميكاه غضبناك ٿي آواز ٿو ڏئي ته:

"اي بني يعقوب جا سردارو ۽ بني اسرائيل جا حاڪمو! ٻُڌو! توهان ماڻهن جون کلون لاهيو ٿا ۽ انهن جي هڏين تان گوشت پُٽيو ٿا ۽ انهن کي ٽڪرا ٽڪرا ڪيو ٿا ۔ اي بني يعقوب جا سردارو ۽ بني اسرائيل جا حاڪمو! جيڪي انصاف سان دشمني رکو ٿا ۽ شرافت کي ماريو ٿا، هيءَ ڳاله ٻڌو! توهان جيڪي صيون کي قتلام ۽ يروشلمر کي بي انصافيءَ سان اڏيو ٿا, ان جا سردار رشوت وٺي انصاف ڪن ٿا ۽ ان جا ڪهنَ (عبادتگاه جا نگران) اجورو وٺي تعليم ڏين ٿا ۽ ان جا بني مٺائي وٺي ڦارون (تعويذ) ڪيو ٿا ۔ ان ڪري صيون توهان جي ڪري مٺائي وٺي ڦارون (تعويذ) ڪيو ٿا ۔ ان ڪري صيون توهان جي ڪري ٿي ٻنيءَ جيان کيڙيو ويندو ۽ يروشلم کنڊر بڻجي ويندو." (ميڪاهب 3) جهڙيءَ طرح اسان جو دولتمند طبقو مذهبي رسمن تي دل کولي خرچ ڪري ٿو ۽ جهڙيءَ طرح اسان جو دولتمند طبقو مذهبي رسمن تي دل کولي خرچ ڪري ٿو ۽

غرور ۾ هو ته يهوداه انهن جي قربانين سان خوش ٿيندو, پر اها انهن جي ڀُل هئي.

"اي سدوم جا حاڪمو! خدا فرمائي ٿو ته توهان جي قربانين جي گهڻائي،
سان کهڙو واسطو! مان دنبن جي ٿلهين قربانين کان ۽ چرٻي چڙهيل پاڏن
جي چرٻي، کان بيزار آهيان ۽ ڍڳن ۽ رڍن ۽ ڇيلن جي خون ۾ منهنجي
خوشي کانهي. جيئن مون کي بخور کان نفرت آهي، تيئن چنڊ ۽ پوري
چنڊ ۽ عيد جي گڏجاڻي، کان به نفرت آهي، ڇو ته مون کي بدڪرداري،
واري ڪيل عيد قبول نه آهي. منهنجي، دل ۾ توهان جي نون چنڊن ۽
وهان جي مقرر عيدن کان نفرت آهي. اهي مون تي بار آهن. توهان جا
چنبا رت ۾ ٻڏل آهن. پنهنجن برن ڪمن کي منهنجين اکين کان پري

اهو ٿو سمجهي ته خدا خوش ٿي ويندو, اهڙيءَ طرح يهودين جو دولتمند طبقو به انهيءَ

ڪيو. بدفعليءَ کان بس ڪريو. نيڪي ڪرڻ سکو. مان انصاف چاهيان ٿو. مظلومن جي مدد ڪريو. يتيمن جي فرياد ٻڌي پوري ڪريو. بيواهن جا حامي ٿيو. توهان جا سردار قاتلن ۽ چورن جا ساٿي آهن. انهن مان هر هڪ رشوت, دولت ۽ انعام گهري ٿو. اهي يتيمن سان انصاف نہ ٿا ڪن ۽ انهن تائين بيواهن جي فرياد نہ ٿي پهچي. "(يسعيابب1)

يهودي پيشوا اصولي طور ذاتي ملكيت جا مخالف نه هئا پر ذاتي ملكيت جي حد كان وڌي وڃڻ كري جيكي سماجي ۽ اخلاقي برايون پيدا ٿين ٿيون، انهن جي مذمت كندا هئا. انهن كي ملوكيت (موروثي بادشاهيءَ) تي به اعتراض كو نهو، پر هنن چاهيو پئي ته بادشاه پنهنجي رعيت جو نگهبان ۽ محافظ هجي. هو واپارين جا به دشمن كو نه هئا پر هنن چاهيو پئي ته اهي پنهنجي كاروبار ۾ بي ايماني نهن. هو دولتمندن كي اهو كو نه ٿا چون ته توهان پنهنجي سڄي ملكيت عوام ۾ ورهايو پر اهو ضرور چاهيائون پئي ته ان دولت جو كجه حصو محتاجن، مسكينن، بيواهن ۽ يتيمن جي ڀلائيءَ تي به خرچ كن. مختصر طور هي، ته هو طبقاتي نظام جي خلاف كو نه هئا پر سماج ۾ اهڙيون سٺايون پئي چاهيائون جن جي كري ماڻهن جو بار كجه هلكو ٿئي.

ان سماجي اڻ برابريءَ جو ردعمل هڪ سوشلسٽ فرقي جي شڪل ۾ ظاهر ٿيو. عبراني ٻوليءَ ۾ ان فرقي جا ڪيترائي نالا آهن. مثال طور حشيم (ماٺ رهندڙ)، عساه يا عنشي ماسح (عمل ڪرڻ وارا ماڻهو)، وتيقمر ۽ بنائيم (اُڏيندڙ/معمار). يوناني، لاطيني ۽ انگريزيءَ ۾ ان کي ايسين (Essene) چوندا آهن. البيروني (وفات 1048ع) ۽ شهرستاني (وفات 1153ع) ان فرقي کي مغاريہ يعني غارن ۾ رهندڙن جي لقب سان ياد ڪندا هئا. هي فرقو قديم ڪميونزم جي اصول تي سختي سان عمل ڪندو ۽ ٻين کي به ان جي تلقين ڪندو هو. هن فرقي جو ڪو هڪ شخص اڳواڻ نههو, پر شايد ڪيترن ئي بزرگن ملي ان جو بنياد وڌو هو. مئڪس بيئر جو خيال آهي ته هي فرقو ٻي صدي ق.م ۾ وجود ۾ آيو. پهرين صدي عيسويءَ جي ٽن مشهور تاريخدانن فيلو (20 ق.م - 50ع)، جوزيفس (37 - 59ع) ۽ پلاڻني ڪبير (23 - 79ع) هن فرقي جي پوئلڳن جو اکين ڏٺو احوال لکيو آهي. فيلو اسڪندريہ ۾ رهندڙ يهودي فلاسافر هو. هو پنهنجي ڪتاب ۾ لکي ٿو:

"فلسطين ۾ چار هزار متقي ماڻهو رهندا هئا جن کي ايسين سڏبو هو. اهي ڳوٺن ۾ آباد هئا ۽ شهرن کان پاسو ڪندا هئا، ڇو ته شهرين ۾ برائي عام هئي. انهن مان گهڻا ٻني ٻارو ڪندا هئا ۽ باقي پرامن ڏنڌا ڪندا هئا. هو سونُ ۽ چاندي گڏ نہ ڪندا هئا ۽ نہ ئي زمينون وٺندا هئا تہ جيئن پنهنجي آمدني وڌائن, پر رڳو ضروري گذر سفر لاءِ پورهيو محنت

ڪندا هئا. اهي ئي آهن جيڪي ملڪيت جا مالڪ ناهن, ان ڪري نہ, جو انهن جي قسمت ۾ ملڪيت ڪانهي پر ان ڪري جو انهن وٽ دولت جي لالچ كانهى. حقيقت ۾ اهي ئي سڀني كان وڌيك دولتمند آهن ڇو تہ انهن وٽ اصل دولت قناعت ۽ توڪل آهي. توهان کي انهن ۾ تير, يالا, تلوارون، ڍالون, لوهي ٽوپلا ۽ زرهون ٺاهڻ وارا ڪو نہ ملندا ۽ نہ ئي ڪو اهڙو ماڻهو، جيڪو جنگي هٿيار ٺاهيندو هجي يا جنگ سان تعلق رکندو هجي. واپار, شراب, صنعت ۽ جهاز راني اُنهن جي ذهن ۾ ڪا نہ ٿي اچي. چو تہ هو انهن سيني شين کان ياسو ڪندا آهن جنهن سان حرص ۽ حوس پيدا ٿئي. انهن ۾ ڪو به غلام نه هوندو آهي. سڀ ماڻهو آزاد هوندا آهن ۽ هڪبئي جي لاءِ ڪم ڪندا آهن. اهي حاڪمن ۽ صوبيدارن کان نفرت ڪنڌا آهن جو تہ انهن ماڻهن برابري ختم ڪري ڇڏي آهي ۽ فطرت جي دين کي ڇڏي ڏنو اٿائون. اهو فطرت جو دين ماءُ جيان آهي جيڪو سيني کي هڪ جيترو پيار ڪندو آهي ۽ سيني جي پرورش كندو آهي، ته جيئن ڀائرن جيان پيار محبت سان رهن، پر هي رشتو دغابازيءَ ۽ لالچ جي ڪري ٽٽي پوي ٿو ۽ ڀروسي جي جاءِ تي بي اعتمادي ۽ پيار جي جاءِ تي نفرت پيدا ٿئي ٿي. ايسين کي خدا ترسيءَ, نيڪيءَ ۽ پاڪيز گيءَ جي تعليمر ڏني ويندي آهي. گهريلو معاملن ۾ بہ ۽ قومي مسئلن ۾ به انهن کي خير ۽ شر جو فرق سيکاريو ويندو آهي. انهن جا ٽي بنيادي اصول هي آهن: خدا سان محبت, نيڪيءَ سان محبت ۽ انسانذات سان محبت. انسانذات سان محبت جو اظهار سخاوت, برابري ۽ ملڪيت ۾ شريڪ هئڻ وسيلي ٿيندو آهي. انهن جي جيتري تعريف ڪئي وڃي. اها گهٽ آهي. سوشلسٽ رهڻيءَ جي باري ۾ آءُ كجه وڌيك چوڻ به چاهيان ٿو. پهرين ڳاله اها آهي، تہ كنهن وٽ بہ اهڙو گهر ڪونهي جيڪو سيني جي ملڪيت نہ هجي. ان کان سواءِ هو سماجي طور گڏجي رهندا آهن. هر گهر جو دروازو پري کان آيل هر ساٿيءَ لاءِ کليل رهندو آهي. گهر جو سجو مال متاع بہ سڀ لاءِ هوندو آهي, ويندي لباس به. اهڙيءَ طرح انهن ماڻهن لاءِ بہ کاڌو ڪڍي رکيو ويندو آهي جيڪي لنگر (گڏجي کائڻ) وقت پهچي نہ سگهندا آهن. گڏجي رهڻ ۽ کائڻ جو رواج انهن ماڻهن کان وڌيڪ ٻيءَ ڪنهن بہ قوم ۾ ايترو سٺو ۽ مڪمل نہ آهي. هو ڏينهن جو جيڪو ڪمائيندا آهن ان کي پنهنجي گهرن ۾ لڪائي نه رکندا آهن, پر بيت المال ۾ جمع ڪرائي ڇڏيندا آهن, جيئن سڀني جي ڪم اچي. بيمارن ۽ پوڙهن جي خبرچار ڏاڍي پيار سان ڪئي ويندي آهي.<sup>"</sup>

جوزيفس به ان فرقي جو ذكر ڏاڍي احترامر سان کيو آهي. هو لکي ٿو:

"ايسين دولت كان نفرت كن ٿا. انهن جي گڏيل زندگي حيرت جهڙي آهي. انهن ۾ اهڙو هڪ ماڻهو به نه ملندو جيكو مال ملكيت جي كري پاڻ كي ٻين كان مٿاهون سمجهندو هجي، ڇو ته انهن جو قانون آهي ته جيكو ماڻهو انهن جي برادريءَ ۾ داخل ٿئي، اهو پنهنجو سڀ مال متاع برادري جي حوالي كري. ان كري نه انهن ۾ غربت آهي، نه بك، نه زيانُ ۽ نه عيش."

ان فرقي يا برادريءَ جا باقائدي قانون هئا. فرقي جي ميمبري ورثي ۾ نه ملندي آهي, پر اهي ماڻهو شامل ڪيا ويندا آهن جيڪي برادريءَ جي قانونن کي قبول ڪن ۽ انهن تي سچيءَ دل سان عمل ڪن. ميمبري گهرڻ وارن ماڻهن کي ٽي سال اميدوار ٿي رهڻو پوندو آهي. ان عرصي ۾ انهن کي برادريءَ جي اصولن جي سکيا ڏني ويندي هئي ۽ انهن جي ڪردار ۽ رهڻي ڪهڻيءَ جي نظرداري ٿيندي هئي. انهن جا ڳوٺ گهڻو ڪري مُردار سمنڊ (Dead Sea) جي الهندي ڪناري تي آباد هئا، پر هو شهرن ۾ بر رهندا هئا. انهن جو لباس ۽ کاڌو ڏاڍو سادو هوندو هو تنهنڪري انهن جي لنگرخانن ۾ هڪ وقت ۾ رڳو هڪ ڀاڄي پچندي هئي. سيءُ هجي يا گرمي، هو سدائين ٿڌي پاڻيءَ سان وهنجندا هئا. ان درويشاڻي حياتيءَ باوجود انهن جو رهبانيت سان ڪو به تعلق ڪو نه هو، پر هو عام ماڻهن جي غمن ۽ خوشين ۾ برابر شريڪ سان ڪو به تعلق ڪو نه هو، پر هو عام ماڻهن جي غمن ۽ خوشين ۾ برابر شريڪ جدوجهد ۾ به حصو وٺندا هئا، تنهنڪري رومين جڏهن فلسطين تي حملو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته بنائين وڏي بهادريءَ سان انهن جو مقابلو ڪيو ته

هن فرقي جي تعليم جي باري ۾ كيتريون ئي ڳالهيون كيون ويون آهن. كو چئي ٿو تہ سوشلسٽ رهڻي كهڻيءَ جو اثر بنائين حكيم پٿاگورس جي سوشلسٽ برابريءَ مان ورتو. كن جو خيال آهي ته هي ماڻهو گوتم ٻڌ جي ڀكشُن جي زندگيءَ كان متاثر ٿيا. كن جي راءِ آهي تہ ايئن نہ آهي پر يهودين جون پراڻيون روايتون ئي ان قسم جون هيون ۽ يهودي بني به اهڙي ئي زندگيءَ جي تلقين كندا هئا. تنهنكري بنائين جيكڏهن طبقاتي زندگي ڇڏي، گڏيل زندگيءَ جي طريقن كي پنهنجو كيو هو، ته كا عجب جي ڳالهه كا نہ كئي هئي پر يهودي قوم فلسطين ۾ آباد ٿيڻ كان پوءِ پنهنجين جن پرائين روايتن كي وساري ويٺي هئي، انهن كي ٻيهر جياريو هو. اها ئي ڳاله وڌيك صحيح لڳي ٿي. آهو به ممكن آهي تہ بنائي، حكيم پٿاگورس ۽ گوتم ٻڌ جي تعليمن كان واقف هجن ۽ پنهنجي برادري قائم كرڻ ۾ كين انهيءَ گوتم ٻڌ جي تعليمن كان واقف هجن ۽ پنهنجي برادري قائم كرڻ ۾ كين انهيءَ تعليم مان مدد ملي هجي، ڇو تہ ان زماني ۾ فلسطين جا واپاري لاڳاپا يونان ۽ اٽليءَ سان به هئا تہ هندستان سان به، تنهنكري بنائين لاءِ پٿاگورس يا گوتم ٻڌ جي سوشلسٽ برادرين كان واقف ٿيڻ كا عقل كان پري جي ڳاله كانهي.

<sup>•</sup> Encyclopaedia Brittanica. Vol. 8. P-718.

#### باب ٽيون

# اسپارٽا جو فوجي ڪميونزم

"لائي ڪرگس جو ٻيو ۽ انتهائي جرئت ڀريو سڌارو زمين جي ٻيهر ورهاست هو، ڇو تہ ان زماني ۾ ڏاڍي گهڻي اَڻ برابري پيدا ٿي وئي هئي. دولت ڪجه هٿن ۾ ميڙجي وئي هئي ۽ شهر ۾ جن ماڻهن جي گهڻائي هئي انهن وٽ ٻنيءَ جو ٻارو بہ ڪو نه هو. لائي ڪرگس دولت جي هوس، شان شوڪت، حسد ۽ ڇڙواڳيءَ کي ۽ ان کان وڌيڪ زهريلي بيماريءَ يعني مفلسيءَ ۽ دولت جي براين کي تباهم ۽ برباد ڪرڻ جو سندرو ٻڌو، تنهنڪري هن شهرين جي براين کي تباهم ۽ برباد ڪرڻ جو سندرو ٻڌو، هڪ اهڙي نئين ورهاست تي راضي ڪيو جنهن مطابق سڀني جي ملڪيت ۽ زندگيءَ جو نمونو هڪجهڙو هجي." (پلوٽارڪ)

پراڻي زماني ۾ بلقان ٻيٽ جو سڀ کان ڏاکڻو علائقو اسپارٽا سڏبو هو. هيءُ نج زرعي علائقو هو. اتي ڊورين قوم جا ماڻهو آباد هئا ۽ انهن جو بنيادي ڌنڌو ٻني ٻارو ڪرڻ هو. اسپارٽا جي اتر ۾ ايٿنز جو علائقو هو. اتي آيونين قوم جا ماڻهو آباد هئا. انهيءَ نالي پٺيان اڳتي هلي هن سڄي ملڪ کي يونان ۽ اتان جي ماڻهن کي يوناني سڏيو ويو. ايٿنز جا ماڻهو واپاري هئا ۽ سامونڊي واپار ۾ انهن جي جتيءَ ۾ ڪو پير وجهي نہ سگهندو هو. آيونين ۽ ڊورين قومون هڪ ٻئي جون حريف قومون هيون. ايٿنز ۽ اسپارٽا، ٻنهي جاين تي شهري رياستون قائم هيون جيڪي مڙئي پيون هڪ ٻئي جي ڪن-مهٽ ڪنديون هيون.

اسپارٽا جي سماجي سڌارن جو ذڪر سڀ کان اول تاريخ جي ابي هيروڊوٽس (484-485 ق.م) جي تصنيف "تاريخ" ۾ ملي ٿو. هو لکي ٿو:

"قديم دؤر ۾ سڄي يونان ۾ سڀ کان وڌيڪ خراب حڪومت جيڪڏهن ڪا هئي، ته اها هئي اسپارٽا. اهي ڌارين سان ڪنهن به قسم جو واسطو نه رکندا هئا، پر هينئر انهن جي حڪومت ڏاڍي سٺي آهي."

ان کان پوءِ هو ان حيرت جهڙي تبديليءَ جو سبب بيان ڪندي لکي ٿو:

فلسطين جي تاريخ ۾ بنائين جو نشان ٻي صدي عيسويءَ کان پوءِ ڪو نہ ٿو ملي، پر انهن جي تاريخي ڪردار کان انڪار ڪري نہ ٿو سگهجي. هنن طبقاتي هيٺ متاهين جي ماحول ۾ رهندي سوشلسٽ اصولن کي نہ رڳو هلايو پر ڪاميابيءَ سان عمل ۾ آندو. اها بہ حقيقت آهي تہ پنهنجي ڪردار ۽ عمل جي سمورين خوبين باوجود اهي فلسطين جي سماجي ڍانچي، جيڪو ذاتي ملڪيت جي طبقاتي بنيادن تي ٻڌل هو، بدلائي نہ سگهيا. انهن ان تبديليءَ جي ڪوشش ئي نہ ڪئي ۽ شايد ضرورت به محسوس نہ ڪئي. شايد انهن او خيال هو تہ انهن کي ڏسندي (۽ ريس ڪندي) ٻيا دولت ۽ اقتدار تان کل خوشيءَ سان هٿ نہ کڻندو آهي پر ان کي زوريءَ بي دخل ڪيو ويندو آهي. اهو زور عوام جي سمجه ۽ ٻتيءَ سان پيدا ٿيندو آهي. پر بنائين اها زور جي تنظيم ۽ اڳواڻي پنهنجو فرض نہ سمجهندا هئا تنهنڪري جنهن سوشلسٽ نظام جو تجربو هنن ڪيو هو، اهو انهن سان گڏ ئي دفن ٿي ويو ۽ فلسطين جي سماج تي ان جو ڪو چٽو اثر نہ پيو.

" 1947ع ۽ 1952ع جي وچ ڌاري مُردار سمندر جي الهندي ڪناري قمران جي غارن مان کُل تي لکيل جيڪي ٽڪرا هٿ آيا آهن, انهن مان به هن سوشلسٽ فرقي جي رهڻي ڪهڻيءَ ۽ عقيدن تي اڃا وڌيڪ روشني پوي ٿي. اهي ليک-کلون لڳ ڀڳ ٻه هزار سال پراڻيون آهن. انهن مان ڪجه تر پراڻي عهد نامي جو نقل آهن پر ڪجه تي مغارين جا اقتصادي سماجي قانون ۽ ضابطا ۽ دعائون لکيل آهن. انهن مان پهرين صديءَ جي تاريخدانن جي بيانن جي پوري تصديق ٿئي ٿي. قديم آثارن جي ماهرن تمران جي جبلن ۾, جيڪي بيت المقدس کان رڳو ويه ميل پري آهن, کوٽائي ڪري مغارين جو هڪ پراڻو ڳوٺ به لڌو آهي. اهو ڳوٺ 135 ق.م لڳ قائم ڪيو ويو ۽ محاري يعني لڳ ڀڳ ٻه سَو سالن تائين آباد رهيو.

بي صدي ق.م ۾ فلسطين جو علائقو سڪندراعظم جي پوئلڳن جي قبضي ۾ هو. 135 ق.م ۾ جڏهن بادشاه هرسانوس پروشلم جي يهودين کي يوناني تهذيب قبول ڪرڻ تي مجبور ڪيو، تہ مغارين جي هڪ ٽولي يونانين جي ظلمن کان تنگ ٿي قمران جي جبلن ۾ وڃي پناه ورتي ۽ پوءِ اتي ئي لاڳيتو آباد رهيو. انهن جي پيشوا يا اڳواڻ جو نالو صدوق (سچو) هو, ان ڪري هو پنهنجو پاڻ کي صدوقي يا بني صدوق چوندا هئا. 70ع ۾ رومي فوجن جي هٿان پروشلم جي تاريخي برباديءَ کان پوءِ قمران جو صدوقي ڳوٺ تباه ٿي ويو ۽ ان جو نالو نشان به نه رهيو.

T.M. Allegro: Dead Sea Scrolls, London, 1958.

"اسپارٽا جو لائي ڪرگس نالي هڪ عمدو شهري هڪ ڀيري ڊلني جي مندر ۾ ويو. اتان جي وڏي پوڄاريءَ (مها پروهت) هن تي حڪومت هلائڻ جا اهي طريقا ظاهر ڪيا، جيڪي اڄ تائين اسپارٽا ۾ رائج آهن، پر اسپارٽا وارن جو چوڻ آهي تد لائي ڪرگس جڏهن اسپارٽا جي اڳوڻي بادشاه ۽ پنهنجي ڀائٽي ليوتس جو استاد مقرر ٿيو، تڏهن هن اهي قانون ڪريٽ مان حاصل ڪيا، ڇو تہ استاد ٿيڻ کان هڪدم پوءِ هن اسپارٽا جي قانون ۾ بنيادي تبديليون ڪيون ۽ ان ڳاله جو به پورو بندوبست ڪيو تہ ڪو ماڻهو انهن قانون کي رد ڪري نہ سگهي، پوءِ هن فوج جي نئين سر تنظيم ڪئي ۽ گڏيل لنگر (کاڌي کائڻ) کي رائج ڪيو. "(ص: 73. باب1)

لائي ڪرگس يونان جي هڪَ اڌُ-تاريخي ۽ اڌ-افسانوي شخصيت آهي. سندس جنم ۽ موت جي باري ۾ ڪا به ڳاله يقين سان چئي نہ ٿي سگهجي. تاريخدانن جو اندازو آهي ته هو حضرت عيسي کان اٺ نو سال اڳ پيدا ٿيو. هڪڙي روايت آهي ته هن مصر، وچ ايشيا ۽ هندستان جو به سفر ڪيو. هن جو استاد ٿيڻ تاريخ ۾ ثابت آهي, پر اسپارٽا جو جيڪو مخصوص سماجي نظام قائم ٿيو, ان جو سمورو اعزاز لائي ڪرگس کي ملڻ گهرجي يا نہ ان باري ۾ اختلاف جي ڏاڍي گنجائش آهي. اسان کي ول ڊيورانٽ جي اها راءِ اهم لڳي ٿي ته:

"سڌاري جا هي مثال ڪنهن اڪيلي ماڻهوءَ جي قانون سازيءَ جو نتيجو نہ آهن, پر مختلف قاعدا ۽ رواج هئا, جن کي قانونن جي صورت ۾ آندو ويو ۽ سهولت خاطر ان ماڻهوءَ سان منسوب ڪيا ويا جنهن انهن قانونن حي تيب ڏني "•

ڊيورانٽ جي راءِ آهي ته اسپارٽا جا قانون ۽ دستور ڪنهن هڪ شخص ڪو نه لکيا, پر مختلف وقتن ۾ مختلف ماڻهن اهو ڪم پئي ڪيو, سڌارن جي شروعات شايد لائي ڪرگس ڪئي تنهنڪري پوءِ ڪيل سڌارا به سندس نالي منسوب ٿي ويا.

جڏهن لائي ڪرگس استاد قرر ٿيو, تڏهن اسپارٽا جي زَرعي زمين ڪجهہ گهراڻن جي ملڪيت هئي باقي ٻيا ماڻهو هارين يا سرڙين جيان ٻنين ۾ ڪم ڪندا هئا. ٻنيءَ تي انهن جو ڪو حق نه هو. لائي ڪرگس آباد زمين جا 39-هزار هڪ جيترا ٽڪرا ڪيا ۽ انهن کي کيڙيندڙن ۾ هڪ جيترو ڪري ورهايو.

لائي كرگس اميرن جي نه تبديل ٿيندڙ (غير منقول) جائداد ــ سونُ, چاندي, زيور وغيره, به زمين جيان ماڻهن ۾ برابر كري ورهائڻ جي كوشش كئي پر كيس

ڪاميابي نہ ٿي، تنهنڪري هن هڪ ٻيو نئون طريقو استعمال ڪيو. هن سونَ ۽ چانديءَ جو دولت جي حيثيت ۾ استعمال بند ڪري ڇڏيو يعني ڪو بہ ماڻهو سونَ يا چانديءَ جي بدلي ۾ ڪا شَي خريد ڪري يا وڪڻي نہ ٿو سگهي. انهن قيمتي ڌاتن جي جانديءَ جي بدلي ۾ ڪا شَي خريد ڪري يا وڪڻي نہ ٿو سگهي. انهن قيمتي ڌاتن جي جو لوه رکڻ لاءِ هڪ سڄي ڪمري جي ضرورت ٿي پئي. ايترو وزني (پر گهٽ مله وارو) سامان چور چوري ڪري نہ پئي سگهيا ۽ نہ ئي اهو رشوت ۾ ڏئي سگهجي پيو. لوه کي مَٽا سَٽا جو سڪو بڻائڻ ۽ سونَ چاندي جي خريد ۽ وڪري کي ختم ڪرڻ ڪري قيمتي ڌاتن جي اقتصادي اهميت تہ ختم ٿي وئي پر سماج ۾ انهن جي حيثيت ب ڪري قيمتي ڌاتن جي ان وقت تائين دولت ۽ عزت جي نشاني هئا، ماڻهن جي نظر ۾ پنهنجي عزت ڪيرائي ويٺا. لائي ڪرگس جي دستور موجب اسپارٽا جي شهرين لاءِ لنگر ۾ ويهي هڪجهڙو کاڌو کاڏو کاڏڻ لازمي هو. کاڌي ۾ رڳو ماني، پنير، شهرين لاءِ لنگر ۾ يهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۾ پهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۾ پهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۾ پهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۾ پهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۾ پهچائڻيون هونديون هيون (۽ جيڪڏهن هو ايئن نہ مقدار ۾ ۽ مقرر وقت تي لنگر ۽ کين محروم ڪيو ويندو هو.

اسپارٽا جي سياسي تنظيمر بہ يونان جي ٻين شهري رياستن کان مختلف هئي. لائي ڪرگس جي دستور مطابق اتي ٻہ بادشاھ هوندا هئا ۽ ٻنهي کي لڳ ڀڳ هڪ جيترا اختيار هئا. هڪڙي مجلس شوري (صلاحڪارن جي ٽولي) هئي جنهن جا ٻنهي بادشاهن سميت ٽيه ميمبر هوندا هئا. مجلس شوري جي ميمبرن لاءِ 60 سالن کان وڏو هئڻ ضروري هو. ڄڻڪ هيءَ بزرگن جي ٽولي هئي. هن ٽوليءَ کي اسپارٽا جا شهري سڄي عمر لاءِ چونديندا هئا پر شهر جا سکيا ماڻهو ئي هن ٽوليءَ جا ميمبر ٿي سگهندا هئا.

ان کان سواءِ هڪ شهري اسيمبلي به هئي. ٽيهن سالن کان وڏي عمر جو هر شهري هن جو ميمبر هوندو هو. هڪ مهيني ۾ هڪ گڏجاڻي ضرور ٿيندي هئي. هيءَ اسيمبلي مجلس شوريٰ جي چونڊ ڪندي، مئجسٽريٽ (منصف، عدل ڪندڙ، جج) ۽ مُکي (Ephors) مقرر ڪندي ۽ جنگ يا صلح ڪرڻ جو فيصلو ڪندي هئي. ظاهري طرح سمورا اختيار اسيمبليءَ جي هٿ ۾ هئا، پر حقيقت ۾ اسپارٽا جي اڇي ڪاري جا مالڪ مُکي هوندا هئا. شروع ۾ پنجن ڳوٺن ملي اسپارٽا جو شهر ٺاهيو هو ۽ هر ڳوٺ جو هڪ مکي هوندو هو، تنهنڪري اسپارٽا ۾ پنجن مُکين جي ريت ۽ هر ڳوٺ جو هڪ مکي هوندو هو، تنهنڪري اسپارٽا ۾ پنجن مُکين جي ريت پئجي وئي. مکين کي ڏاڍا وسيع اختيار حاصل هئا. هو بادشاهه کي به پنهنجي عدالت ۾ سڏڻ جا حقدار هئا. ديواني مقدمن جي سڀ کان مٿاهين ڪرسي (عدالت) انهن جي هئي ۽ امن ۽ قانون جو تحفظ به انهن جي صوالي هو.

پر اسپارٽا جي هر ماڻهوءَ کي شهري حق حاصل نه هئا. اهو رتبو رڳو انهن ڪجه هزار ماڻهن کي حاصل هو جن جو تعلق ڊورين قوم سان هو. آباديءَ جي وڏي

Will Durant: The Life of Greece. P- 77. New York. 1939.

گهڻائي, جنهن کي هيلات (Helots) سڏيندا هئا, شهريت جي سڀني حقن کان محروم هئي. هيلات حقيقت ۾ اسپارٽا جا قديم رهاڪو هئا يا غلام. هو اسپارٽا جي شهرين جي زمين يا گهرن ۾ ڪم ڪندا هئا. مالڪ انهن کان هر سال 120 بشل اناج ۽ مقرر مقدار ۾ شراب ۽ ميوا وٺندا هئا. باقي بچيل پيداوار غلام پنهنجي استعمال ۾ آڻيندا هئا. انهن ماڻهن (غلامن) جي حياتي ڏاڍي ڏکي هئي. هر سال غلامن جو عام قتل اسپارٽا جي عجيب ريت هئي. اهڙي وقت غلامن جي وسندين تي باقاعدي ڪاهون ٿينديون هيون ۽ مخبرن (چغلن) جي رپورٽ مطابق خود سر (مٿي قرين) ۽ باغي غلامن کي چونڊي چونڊي قتل ڪيو ويندو هو. انهن ظلمن جي ڪري اسپارٽا ۾ غلامن جون بغاوتون پيون ٿينديون رهنديون هيون.

اسپارٽا ۾ حقيقت ۾ هٿياربند سفيد پوش شهرين جو راڄ هو، تنهنڪري لائي ڪرگس جي سڀني اقتصادي ۽ سماجي سڌارن جو اڪيلو مقصد سٺا سپاهي پيدا ڪرڻ هو. سفيد پوش شهرين سڄي ملڪ کي فوجي ڇانوڻيءَ ۾ تبديل ڪري ڇڏيو هو ۽ هر شخص جي زندگي رياست جي فوجي ضرورتن جي پابندي ڪندي هئي. غلام غذا جو سامان پيدا ڪندا هئا ۽ شهرين جي تعليم ۽ تربيت اهڙيءَ طرح ڪئي ويندي هئي جو انهن جا جسم ته سگهارا ۽ مضبوط هجن پر انهن جي ذهن ۾ ملڪي قانونن جي اطاعت کان سواءِ ٻيو ڪو خيال به نه اچي سگهي.

چوڪرن کي ستن سالن جي عمر ۾ ئي گهر وارن کان ڌار ڪيو ويندو هو ۽ انهن جي تعليم ۽ تربيت رياست جي نگهبانيءَ ۾ ٿيندي هئي. ٽيهن سالن جي عمر تائين انهن کي بيرڪن ۾ رکيو ويندو هو. اتي انهن کي ڪشتي وڙهڻ, ترڻ, ڊوڙڻ, سواري ڪرڻ, تلوار, نيزا ۽ تير هلائڻ, مطلب ته اهي سمورا هنر سيکاريا ويندا هئا جن سان بدن ۾ ڦڙتي ۽ طاقت اچي. پارا پون يا باه وَسي, انهن کي هر موسم ۾ کليل آسمان هيٺ تڏي تي سمهڻو پوندو هو, ته جيئن جسم هر قسم جي سختيون سهڻ جو عادي ٿي وڃي. هر سال قومي ڏڻ جي موقعي تي انهن کي آريمٽس ديوتا جي عبادتگاه ۾ ايترا دفعا ٽڪا هنيا ويندا هئا جو زمين انهن جي رت جي رنگ سان ريٽي ٿي ويندي ايترا دفعا ٽڪا هنيا ويندا هئا جو زمين انهن جي رت جي رنگ سان ريٽي ٿي ويندي حڪمرانن کي نه علم ۽ حڪمت سان واسطو هوندو هو ۽ نه ڊرامي, شاعريءَ ۽ موسيقيءَ سان. هنن کي ته رڳو تندرست ۽ ويڙها سپاهي گهربا هئا.

اسپارٽا ۾ ڇوڪرين جي جسماني صحت جو به پورو پورو خيال رکيو ويندو هو، تنهنڪري ورزش، ڪشتي وڙهڻ ۽ ڊوڙڻ انهن لاءِ به لازمي هو. ڏڻن جي موقعي تي مقابلي جي راندين ۾ هو ڇوڪرن جون مخالف ٿي شريڪ ٿينديون هيون. اهو ئي سبب آهي جو هو ايٿنس جي عورتن وانگر نازڪ ۽ گهريلو نه هيون. انهن جي سماج ۾ عورتن جو مڙس کان سواءِ ٻي مرد سان جنسي تعلق قائم ڪرڻ عيب نه سمجهيو

ويندو هو, پر ان شرط تي ته ان جو مقصد صحتمند اولاد پيدا كرڻ هجي, تنهنكري پروفيسر بري لكي ٿو, ته اسپارٽا ۾:

"ڇوڪريون ڇوڪرن سان گڏجي جمناسٽڪ جي تربيت حاصل ڪنديون هيون. انهن کي هيون. اها ورزش هو ذري گهٽ اگهاڙيون ٿي ڪنديون هيون. انهن کي جيڪا آزادي حاصل هئي اها يونان جي ٻين رياستن ۾ ڪنڊائتو ٿي رهندڙ عورتن کان مٿيرو ڪندي هئي. ان باوجود انهن جي پاڪدامني، ۽ عصمت جو آواز پري پري پيو ٻڌبو هو. ها, اهو به هو ته حڪومت جيڪڏهن انهن کي ملڪ جي مفاد لاءِ ٻار پيدا ڪرڻ جو حڪم ڏيندي هئي ته ان جي پوئواري، لاءِ کين ذرو به نهڪر نه هوندي هئي، ڀلي کڻي ان حڪم جي ڪري سندن گهريلو رشتن جي پاڪائي، تي حرف ڇو نه احد. "●

اسپارٽا ۾ نئون ڄاول ٻار رياست جي ملڪيت سمجهيو ويندو هو. ڪو ٻار جيڪڏهن بيمار, ڏٻرو يا عيبدار پيدا ٿيندو هو, ته ان کي جبل جي چوٽيءَ تان هيٺ اڇلائي ماريو ويندو هو.

سماجي روايتن ۽ رياستي ضابطن جي ڪري اسپارٽا جي شهرين جي ذهنيت ڪجه اهڙي قسم جي ٿي وئي هئي جو ريس ۽ ساڙ انهن ۾ هيو ئي ڪو نه. پلوٽارڪ جي چوڻ موجب, ان ڪري لائي ڪر گس ريس ۽ جنسي هڪ هٽيءَ تي ٽوڪ منجهان کلندو هو ۽ ماڻهن جي ذهنيت تي مرڪندو هو ته "اهي پنهنجن ڪُتن ۽ گهوڙن جو خيال ٿا رکن ۽ انهن مان عمدو نسل حاصل ڪرڻ لاءِ ٻيا خرچ ٿا ڪن, پر پنهنجين زالن کي گهرن ۾ بند ٿا رکن تہ جيئن انهن جو اولاد سندن ئي نطفي مان پيدا ٿئي, پوءِ ڀل تهاو اولاد ڪيترو ئي احمق, ڏٻرو ۽ بيمار ڇو نه هجي."

اها هڪ تاريخي حقيقت آهي تہ اسپارٽا جا مرد ۽ عورتون پنهنجي سگھ سونهن ۽ تندرستيءَ جي ڪري سڄي يونان ۾ مشهور هيون.

لڳ ڀڳ 200 سالن تائين (560-380 ق.م) اسپارٽا جي اقتدار جو جهنڊو جهوليندو رهيو. ان وچ ۾ هن پنهنجي سڀ کان وڏي حريف ايٿنز کي هَر هر هارايو ۽ اڻ ڳڻ لڙاين ۾ پنهنجي طاقت جو زور مڃايو، پر ڪو به سماج، جنهن جو بنيادي مقصد جنگ ۽ جدل تي هجي ۽ جيڪو ملڪ جي گهڻائيءَ کي غلام بنائي انهن جي پورهيي سان پنهنجي قوت ۽ دولت جا محل اڏائي، پائدار نہ ٿيندو آهي. پوءِ اهو به ٿيو، تہ جنگي سوڀن ۾ جيڪو مال غنيمت هٿ آيو ان جي ڪري خود شهرين ۾ طبقاتي فرق جو واڌارو ٿيو. زمينون, جيڪي لائي ڪرگس جي اصول موجب سڀني طبقاتي فرق جو واڌارو ٿيو. زمينون, جيڪي لائي ڪرگس جي اصول موجب سڀني

J.B. Bury: A History of Greece. P- 133. New York. 1944.

شهرين ۾ هڪ جيتريون ورهايل هئڻ گهربيون هيون, اسپارٽا جي سَو گهراڻن تائين پابند ٿي ويون ۽ اسپارٽا جو سماج به يونان جي ٻين رياستن وانگر ٿي ويو.

وري ٽين صدي قبل مسيح جي وچ ڌاري اسپارٽا جي شاهي گهراڻي جي هڪ نوجوان جي ذهن ۾ لائي ڪرگس جي سڌارن کي ٻيهر نافذ ڪرڻ جو خيال سمايو. ان نوجوان جو نالو آگِس هو. مئڪس بيئر ان کي "پهريون ڪميونسٽ شهيد" سڏيو آهي. جڏهن تد لائي ڪرگس جي سڌارن سان اسپارٽا ۾ نه سوشلسٽ سماج قائمر ٿيو ۽ نه ئي آگس جي منصوبن سان ان جو امڪان هو. 240 ق.م ۾ جڏهن هو تخت تي ويٺو، تڏهن هن سوچيو ته سندس لاءِ ٻين بادشاهن کان شان شوڪت ۾ اڳ ڪڍي ويئو، تڏهن هن سوچيو ته سادگيءَ، خوشحاليءَ ۽ عالي دماغيءَ وسيلي ڪو وڃڻ ڏکيو آهي، پر هو چاهي ٿو ته سادگيءَ، خوشحاليءَ ۽ عالي دماغيءَ وسيلي ڪو اهڙو ڪم ڪري جيڪو ٻين بادشاهن جي شهرت کي شهد ڏئي، ته جيئن هو صحيح معنيٰ ۾ هڪ عظيم حاڪم سڏائڻ جو حقدار بڻجي. هو چاهي پيو ته زمين سڀني شهرين ۾ هڪ جيتري ڪري ورهائي.

آگس اسيمبليءَ آڏو راءِ رکي ته قرضين جا سمورا قرض معاف ڪيا وڃن ۽ زمين کي 19 هزار 5 سَو هڪ جيترن ٽڪرن ۾ ورهايو وڃي. 4 هزار 5 سَو ٽڪرا اسپارٽا جي شهرين کي ملن ۽ پندرهن هزار ٽڪرا اسپارٽا جي قديم رهاڪن ۽ انهن غير ملڪين کي ملن جن ۾ اسپارٽا جي شهري بڻجڻ جي صلاحيت هجي. پراڻي قسم جا لنگر، جن ۾ سڀ ماڻهو گڏجي کاڌو کائين، ٻيهر شروع ڪيا وڃن ۽ اسپارٽا جي اقتصادي سماجي زندگيءَ کي لائي ڪرگس جي پراڻن اصولن موجب نئين سر ترتيب ڏنو وڃي. آگس پنهنجي سموري جائداد ۽ پنهنجي ماءُ ۽ پيءُ جي سڄي ملڪيت براسيمبليءَ جي حوالي ڪري ڇڏي.

آگس جي انهن تجويزن کي شهر جي نوجوانن ڏاڍو پسند ڪيو، پر شهر جي سفيد پوشن ۽ زميندارن آگس جي سخت مخالفت ڪئي. ان ٽولي جو اڳواڻ اسپارٽا جو ٻيو بادشاه ليونيداس (Leonidas) هو. اسپارٽا جي مجلس شوريٰ ليونيداس جو ساٿ ڏنو ۽ مُکين جي اڪثريت به ليونيداس جي حامي ٿي پئي. مطلب ته دولتمند طبقو آگس جو دشمن ٿي پيو. جيتوڻيڪ آگس نيپچون ديوتا جي مندر ۾ پناه ورتي, تڏهن به آگس کي گرفتار ڪري قيدخاني ۾ وڌو ويو. (اسپارٽا جو صديون پراڻو قانون هو ته جيڪڏهن ڪو ماڻهو نيپچون ديوتا جي عبادتگاه ۾ پناه وٺي ته ان کي گرفتار نه ٿو ڪري سگهجي، پر اختياريءَ وارن جي مفادن کي جيڪڏهن خطرو هجي ته هو پاڻ پنهنجي ٺاهيل قانونن جي ڀيجڪڙي ڪرڻ کان لنوائيندا نه آهن). هنن آگس تي کليل عدالت ۾ مقدمو هلائڻ بدران قيدخاني اندر هڪ مخصوص عدالت آگس تي کليل عدالت آڳ ۾ آگس کي سمجهايو ته جيڪڏهن هو پنهنجي ارادي تان هٿ قائم ڪئي. عدالت آڳ ۾ آگس کي سمجهايو ته جيڪڏهن آگس جواب ڏنو ته هو

لائي ڪرگس جي قانون تي قائمر آهي ۽ مرڻ گهڙيءَ تائين قائمر رهندو, تر پوءِ هن کي ڦاهي ڏني وئي. آگس جي موت کان پوءِ هن جي ماءُ ۽ ڏاڏيءَ کي به قتل ڪيو ويو.

آگس جي موت کان 5 سال پوءِ جڏهن ليونيداس جو پٽ ڪليومينس (235 ق.مر) پيءُ جي جاءِ تي تخت تي ويٺو, ته هن آگس جي سڌارن کي زوريءَ نافذ ڪرڻ جو فيصلو ڪيو. هن فوج کي پنهنجو هم خيال بڻايو ۽ سپاهين جي مدد سان زمين شهرين ۾ ورهائي ڇڏي ۽ قرضين جا قرض معاف ڪري ڇڏيا, پر شهر جا سفيد پوش به هيٺاهان تي ويهڻ وارا ڪو نه هئا. هيءُ ته اهو ٽولو آهي جيڪو پنهنجن طبقاتي مفادن جي حفاظت لاءِ ملڪ جي آزاديءَ جو سودو ڪرڻ ۾ به عار محسوس ڪو نه ڪندو آهي، تنهنڪري اسپارٽا جي رئيسن مقدونيا جي بادشاه سان گڏجي ڳٺ جوڙ ڪئي ۽ کيس اسپارٽا تي حملو ڪرڻ لاءِ تيار ڪيو. جنگ ۾ ڪليومينس کي شڪست تي ۽ مقدونيا جي بادشاه هن جي سڌارن کي رد ڪري اسپارٽا جو انتظام شهر جي رئيسن جي حوالي ڪري ڇڏيو ۽ اسپارٽا جو سوشلسٽ تجربو هميش لاءِ ختم ٿي ويو.

ان باوجود اسپارٽا جي هن تجربي جي تاريخي اهميت کان انڪار ڪري نہ ٿو سگهجي، ڇو تيونان جو دولتمند طبقو اسپارٽا جي حياتي گهارڻ جي هن طريقي کان ڏايو متاثر هو. ان جي دلي آرزو هئي ته يونان جي جمهوري روايتن کي ڪنهن طرح ختم ڪري ڇڏجي ۽ ان جي جاءِ تي اسپارٽا جو عسڪري (لشڪري، فوجي) نظام رائج ڪجي، ان ڪري افلاطون، زينوفان، پلوٽارڪ ۽ ٻيا يوناني مفڪر، جن جو واسطو يونان جي مٿئين طبقي سان هو، اسپارٽا جي ثنا ڪندي ٿڪبا نه هئا. افلاطون جي نظر ۾ ته اسپارٽا هڪ مثالي حڪومت هئي. هن پنهنجي مشهور ڪتاب ريپلڪ" (Republic, جنهن جو ترجمو سنڌيءَ ۾ "رعيتي راڄ" نالي سان ڇپجي چڪو آهي) ۾ اسپارٽا کي ئي سامهون رکي سوشلسٽ رياست جو خاڪو ڪڍيو هو.

جديد دؤر جي مفڪرن کي به اسپارٽا جي سماجي نظام ۾ سوشلزم جون جهلڪيون ڏيکارجن پيون. مثال طور مئڪس بيئر ان نظام کي "ڪميونسٽ" چوي ٿو (صفحو 66) پر هو تسليم ڪري ٿو ته "انهن جو ڪميونزم دولت سان گڏجي لطف وٺڻ ۾ لڪل هئو، نه ڪي ڪميونزم مطابق گڏجي پيداوار ڪرڻ ۾."

زمين جي برابر ورهاست, قرضن جو خاتمو ۽ لنگرن جو رواج حقيقت ۾ سوشلزم جون خاصيتون نه آهن, پر پراڻي قبائلي نظام جون خصوصيتون آهن. اهي خاصيتون اسان کي مشرق ۽ مغرب جي هر قبائلي سماج ۾ نظر اچن ٿيون, تنهنڪري ديودورس (اٽيلين تاريخدان, وفات 21 ق.م) اسپين جي دڪائي قبيلي جو احوال بيان ڪندي لکي ٿو ته هو پنهنجين زمينن جي هر سال نئين سر الاٽمينٽ ڪندا هئا. زمين جي پيداوار سڀني جي گڏيل ملڪيت هوندي هئي ۽ ان ۾ هر ماڻهوءَ جو حصو مقرر

هوندو هو. ان قانون جي مخلافت ڪندڙ کي ڦاهيءَ چاڙهيو ويندو هو.  $^{\mathbf{0}}$  ساڳيءَ طرح جرمن قبيلا هر سال زمينن جي مٽاسٽا ڪندا هئا، پر قبيلي جي گڏيل زمين تي سڀ ماڻهو سدا جيان ڪم ڪندا رهندا هئا. پيرو ۾ به سالياني الاٽمينٽ جو رواج هو. سرحد (خيبر پختون خوا) صوبي ۽ سوات رياست ۾ ته پهرين مهاڀاري جنگ جي ڏينهن تائين قبيلي جي آباد زمين هر ٽيهن سالن کان پوءِ نئين سر گهراڻن ۾ ورهائي ويندي هئي.

#### ليارا

سسليءَ جي اتر-اوله ۾ روم سمنڊ تائين ٻيٽن جو سلسلو پکيڙيل آهي. انهن ٻيٽن کي لپارا چوندا آهن. ڇهين صدي ق.م ۾ جڏهن وچ ايشيا جي سامونڊي ڪناري واري رياست لڊيا جا ماڻهو پنهنجن بادشاهن جي ظلم کان تنگ ٿي ملڪ بدر ٿيڻ تي مجبور ٿيا, تڏهن انهن ڏکڻ اٽليءَ ۽ سسليءَ ۾ ڪيتريون ئي وسنديون وسايون. هي يوناني ماڻهو هئا. انهن جا ڪجه ٻيڙا هڪ ڀيري لپارا ۾ لنگرانداز ٿيا ته اتان جي ماڻهن نون آيلن جي ڏاڍي آجيان ڪئي، ته اهي ماڻهو انهن ئي ٻيٽن ۾ آباد ٿي ويا. هي واقعو 580 ق.م جو آهي. نون آيلن قديم رهاڪن سان ملي سوشلسٽ ٿي ويا. هي واقعو 580 ق.م جو آهي. نون آيلن قديم رهاڪن سان کئي ويا هئا ۽ اڳ ئي سوشلسٽ هئي يا سوشلسٽ ريت وچ ايشيا کان يوناني پاڻ سان کڻي ويا هئا ۽ اتن جي اصلوڪن رهاڪن کي اها ريت اختيار ڪرڻ تي مجبور ڪيائون. بهرحال هي تجربو ڏاڍو ڪامياب رهيو. زمين سڀني ماڻهن جي گڏيل ملڪيت هئي. سڀ ماڻهو رلي ملي ٻني ٻارو ڪندا هئا ۽ ضرورت جيترو پاڻ ۾ وراهي کڻندا هئا، پر اٽليءَ جي سامونڊي ڌاڙيلن (قزاقن) جي خوف کان جيڪي ماڻهو ڪناري تي پهرو ڏيڻ لاءِ مقرر اهئ، انهن کي ٻنين ۾ ڪم ڪرڻ کان آجو سمجهيو ويندو هو, جڏهن ته پيداوار مان انهن کي ٻنين ۾ ڪم ڪرڻ کان آجو سمجهيو ويندو هو, جڏهن ته پيداوار مان انهن کي ٻنين ۾ ڪم ڪرڻ کان آجو سمجهيو ويندو هو, جڏهن ته پيداوار مان انهن کي ٻنين ۾ ڪم طرڻ کان آجو سمجهيو ويندو هو, جڏهن ته پيداوار مان انهن کي باقائدي حصو ملندو هو.

كجه وقت كان پوءِ لپارا جي ٻيٽن جي زمين هارين ۾ هك جيتري ورهائي وئي، پر ٻين ٻيٽن ۾ زراعت جو گڏيل طريقو بدستور رائج رهيو. لپارا ۾ زمين هر ويهن سالن كان پوءِ نئين سر ورهائي ويندي هئي جيئن ورثي يا خريد/وكري جي كري جيكڏهن زمين كنهن وٽ گهٽ وڌ ٿي وئي هجي، ته ان الاً برابريءَ كي ختم كيو وڃي. هي ماڻهو اسپارٽا وارن جيان كاڌو به گڏيل لنگر ۾ كائيندا هئا. اهو ئي طريقو كريٽ جي ٻين ٻيٽن ۾ بر رائج هو. ائين ٿو ڄاڻجي ته پراڻي زماني ۾ زمين جِي برابر ورهاست جو رواج ڏاڍو عام هو. كجه عرصي كان پوءِ جڏهن ان ۾ فرق پوڻ برابر ورهاست جو رواج ڏاڍو عام هو. كجه عرصي كان پوءِ جڏهن ان ۾ فرق پوڻ

لڳندو هو, تہ زمين کي ٻيهر هڪ جيترو ورهايو ويندو هو. فلسطين ۾ هي نئون بندوبست هر پنجاه سالن کان پوءِ ڪيو ويندو هو. ان سال کي فلسطين جا ماڻهو جوبلي سال چوندا هئا. جوبلي سال جي موقعي تي نه رڳو زمين جي ٻيهر ورهاست ٿيندي هئي, پر پراڻا قرض به معاف ڪيا ويندا هئا ۽ جيڪي ماڻهو قرضن جي ڪري غلام بڻجي پوندا هئا, انهن کي آزاد ڪيو ويندو هو.

ٿوري ٿوري وقت کان پوءِ زمين جي نئين سر ورهاست مان ظاهر ٿئي ٿو تہ سماج اندر طبقا پيدا ٿيڻ لڳا هئا ۽ انهن ۾ به فرق ڪيو ويندو هو. پر سماج اڃا پراڻن رعيتي (ڪميونسٽ) روايتن جي ٻنڌڻن مان نہ نڪري سگهيو هو. هو وڏن جي انهن روايتن کي ڏاڍو مقدس سمجهندا هئا. هنن گڏيل ملڪيت بدران زمين جي ذاتي ملڪيت جي اصول کي قبول ته ڪري ورتو هو، پر ان جي منطقي نتيجن کي قبول کري نہ پئي سگهيا. هو ڏاڍي سادي يقين سان زمين کي دولت وڌائڻ جو وسيلو سمجهندا هئا ۽ سماج ۾ جيڪي طبقاتي فرق ظاهر ٿيا هئا, انهن جو اصل سبب اهو آهي تہ ڪن ماڻهن وٽ زمين گهڻي هوندي آهي تہ ڪن وٽ گهٽ, تنهنڪري زمين کي جيڪڏهن وقت به وقت نئين سر برابر برابر ورهايو وڃي, ته سماج ۾ برابري برقرار رهندي.

اهڙيءَ طرح هنن وياجي ڏي وٺ جي اصول کي ته مڃيو هو, پر ان جي ڪري جيڪي خرابيون پيدا ٿينديون هيون, تنهن کي سندن ذهن قبول نه ڪندو هو. تنهنڪري هنن وياجي ڏي وٺ کي ته بند نه ڪيو (اهي ائين ڪري به نه پئي سگهيا) پر اهڙا قاعدا ٺاهيائون جو ڪجھ وقت گذرڻ کان پوءِ قرضي وياج ڏيڻ کان ڇٽي پوندا هئا.

ان وقت تائين ذاتي ملكيت ۽ طبقاتي فرق جون پاڙون مضبوط نه ٿيون هيون ۽ نه ئي اهي ماڻهو پنهنجين پراڻين روايتن كي صفا وساري ويٺا هئا، پر ٻه چار صديون گذرڻ كان پوءِ ماڻهو قبائلي برابريءَ جي پراڻن طريقن كي وساري ويٺا ۽ ذاتي ملكيت هك مقدس حقيقت بڻجي وئي جنهن جو تحفظ رياست جو فرض ٿي پيو.

orge Thomson: Aeschylus and Athens. P- 426. London. 1946.

#### باب چوٿون

# افلاطون جو اميراڻو ڪميونزم

افلاطون (427-347 ق.م) پهريون مفكر آهي جنهن اڄ كان 22 سُو سال اڳ مثالي سماج جي زبردست رٿا رٿي هئي. هيءُ رٿا جنهن كي مغرب جا داناءَ "پهريون سوشلسٽ دستاويز" چوندا آهن, افلاطون جي جڳ مشهور تصنيف "ريپبلڪ" (رعيتي راڄ) جي شكل ۾ اڄ به موجود آهي. سياست جا شاگرد ان كي وڏي شوق سان پڙهندا آهن. افلاطون كان پوءِ جن دانشورن خيالي جنت جا خاكا كڍيا, اهي سڀ "ريپبلڪ" كان متاثر آهن. پر هي كتاب كنهن مجذوب جي بڙ نه آهي ۽ نه ئي لست لاءِ لكيو ويو آهي. افلاطون پنهنجي زماني جي يوناني سماج جو ڳوڙهو اڀياس كيو هو ۽ تڏهن ان نتيجي تي پهتو ته "عدل ۽ انصاف" جي بنياد تي ترقي كرڻ لاءِ ضروري آهي ته اٿينز ۾ اميراڻي كميونزم جو نظام رائج كيو وجي.

يونان جون سرحدون اڍائي هزار سال اڳ ايئن نه هيون جيئن اڄ آهن, پر يوناني قوم جا ماڻهو ان زماني ۾ و چ ايشيا (ترڪي), مقدونيا (بلغاريا), البانيا, سسلي, ڪريٽ ۽ ٻين انهن سڀني ٻيٽن ۾ آباد هئا جيڪي روم سمنڊ جي اوڀر ۾ آهن. هي سڄو علائقو ننڍين وڏين ڪيترين ئي رياستن ۾ ورهايل هو. انهن مان ڪجه رياستون ڏاڍيون طاقتور هيون. مثال طور وچ ايشيا جي رياست لبديا, وچ يونان جي رياست اسپارٽا. اٿينز اٽيڪا، جنهن جي گاديءَ جو هنڌ اٿينز هو، ۽ ڏکڻ يونان جي ماڻهن کي وڏي نفرت سان ۽ اسپارٽا جا ماڻهو اترين علائقي (مقدونيا وغيره) جي ماڻهن کي وڏي نفرت سان وڏو مرڪز اٿينز هو. ڇهين صدي ق.م ۾ جڏهن ايران اوج حاصل ڪيو ۽ ڪوروش اعظم ۽ دارا اعظم وچ ايشيا جي يوناني رياستن کي پنهنجي قبضي ۾ ڪرڻ کان پوءِ يونان تي ڪاهون شروع ڪيون، ته يوناني رياستن کي پنهنجي قبضي ۾ ڪرڻ کان پوءِ يونان تي ڪاهون شروع ڪيون، ته يوناني رياستن ڌارئي خطري کي محسوس ڪندي, مقابلو ڪرڻ لاءِ, اٿينز جي اڳواڻيءَ ۾ هڪ وفاق ٺاهيو. ان وفاق هوري هوري اٿينز جي باقاعدي رياست جي شڪل صورت ورتي.

ايران ۽ يُونان جي جنگ 70 سُال (500-431 ق.مُ) هلندي رهي. ان جنگ ۾ آخرڪار ايران کي شڪست ملي ۽ اٿينز جي ساموندي طاقت سان ڪو ڪلهو هڻندڙ نه رهيو. جنگ هلندي اٿينز جي واپار، صنعت ۽ هنر به ڏاڍو واڌارو پاتو. ان ڪري

اٿينز جي اقتصادي حالت ئي بدلجي وئي. اٿينز جي زمين هونئن به پيداوار لاءِ موزون نه هئي، تنهنڪري آبادگار هڻي هڻي ايترو اَنُ پيدا ڪري سگهندا هئا جنهن سان ٽن مهينن جون ضرورتون به ڏاڍي ڏکيائيءَ سان پوريون ٿي سگهنديون هيون. ان ڪري اٿينز کي وڏي مقدار ۾ اناج ٻاهران گهرائڻو پوندو هو. ان جي بدلي ۾ اٿينز وارا زيتون جو تيل، ايٽ جو سامان ۽ معدني شيون چاندي، لوه، ٽامو، جست ۽ سنگ مرمر موڪليندا هئا (اٿينز معدني لحاظ کان ڏاڍو زرخيز هو). ان واپار جي حفاظت لاءِ اٿينز وٽ هڪ مضبوط جنگي ۽ واپاري ٻيڙو موجود هو.

جنگ جي زماني ۾ هڪ طرف اناج جي پيداوار گهڻي گهٽجي وئي. ٻئي طرف زمين جي وڏن مالڪن (زميندارن) کي خبر پئجي وئي تہ زيتون جي تيل جي برآمد نفعو ڏيندڙ واپار هو. تنهنڪري هنن پنهنجين زمينن ۾ به وڏا وڏا باغ رکڻ شروع کيا. ان کري اٿينز جي زرعي پيداوار واپاري پيداوار ٿي پئي ۽ هارين جي وڏي تعداد زمينن کان محروم ٿي شهرن جو رخ رکيو. هوڏانهن شهرن ۾ صنعت ۽ هنر, جيڪو اڃا بدحال دستڪارن ۽ هنرمندن جو ڏنڌو هو, وڏن وڏن ڪارخانن ۾ مڙي آيو. شهر جا امير جيكي اڃا تائين زمينن جي كمائيءَ تي گذارو كندا هئا, واپار جا بادشاه بڻجي ويا. زميندارَ سرمائيدار ۽ سامونڊي جهازن جا مالڪ بڻجي ويا. درآمد برآمد جو سڄو ڪاروبار ڪجه هٿن ۾ مڙي آيو. دستڪار ۽ دڪاندار هاڻي كارخاني جي مالكن جا محتاج بڻجي ويا. هو جنهن قيمت ۾ چاهيندا هئا سامان وڪڻندا هئا ۽ جنهن کي گُهرن تنهن کي روزگار ڏيندا هئا. اندازو آهي ته 70 سالن ۾ قيمتن ۾ پنجوڻي واڌ آئي, پر مزدورن ۽ غلامن جي روزاني اجوري ۾ ڪا ٻه واڌ نہ ٿي. ان جو نتيجو اهو نڪتو تہ "اٿينز بين الاقوامي واپار جي سڀ کان وڏي مڏي بڻجي ويو. حقيقت ۾ اٿينز جي بقا جو دارومدار ئي هاڻي واپار تي هو, تنهڪري اٿينز هر سال لڳ ڀڳ 15 ڪروڙ ڊالرن جي قيمت جو سامان بر آمد ۽ در آمد ڪندو هو پر عامر ماڻهن جي حالت ڏينهون ڏينهن خراب ٿيندي وئي. " 🖜

اڃا ايران جي جنگ کي ختمر ٿئي ڪجھ ڏينھن مس گذريا تہ اٿينز ۽ اسپارٽا جي وچ ۾ جنگ لڳي وئي، جيڪا 27-سال (431-404 ق.م) هلندي رهي. ان جنگ ۾ اٿينز کي ڏاڍو نقصان پھتو ۽ کيس ذلت ڀري شڪست جو منھن ڏسڻو پيو. ان ڪري ول ڊيورانٽ لکي ٿو تہ "هن جنگ کان پوءِ اٿينز جو روح ۽ جسم پئي ٿڪجي پيا، اٿينز جي حياتيءَ جون پاڙون لڏي ويون، اسپارٽا جي هڪ ٻئي مٿان لاڳيتن حملن جي ڪري اٿينز جون آباديون چٽ ٿي ويون، زيتون جا وڻ جيڪي ڏهن سالنِ ۾ميوو ڏيندا آهن سڙي خاڪ ٿي ويا، اٿينز جو جنگي سامونڊي ٻيڙو تباه ٿي ويو،

Will Durant.

چانديءَ جي کاڻين تي اسپارٽا قبضو ڪيو. رياست جو خزانو کپي ويو ۽ جنگ ۾ شهرين جي ٻن حصن جو ڪنڌ ڪورجي ويو."

حقيقت ۾ اٿينز جي اقتصادي ۽ سماجي زوال جي شروعات ان جنگ کان ٿي. اسپارٽا وارن اٿينز کي شڪست ڏيڻ کان پوءِ اتي شهري اميرن جي حڪومت قائمر كئى جيكا جمهوريت يسندن جي سخت دشمن هئي. ان حكومت جا سربراهم افلاطون جو چاچو سيتياس ۽ مامو ڪارميڊيز هئا. هنن هڪ سَو جهموريت پسندن کي قتل ۽ پنجن هزارن کي قتل ڪري ڇڏيو, پنهنجي مخالف ننڍن واپارين جون ملكيتون ضبط كيون, شهرين كان راءِ جي آزادي جو حق ڇني ورتو, قومي اسيمبلي ٽوڙي ڇڏي ۽ تقرير ڪرڻ يا ڪنهن جاءِ گڏ ٿيڻ (جلسو ڪرڻ) جي منع ڪري ڇڏي, تان جو تعليم ۽ تدريس تي به پابنديون هڻي ڇڏيون. پر اميرن جي آمريت (ڊڪٽيٽري) هڪ سال به هلي نه سگهي. جهموريت پسندن هٿياربند بغاوت ڪري حكومت تى قبضو كرى ورتو، پر الينز جى سماج ۾ نئين سر تعمير جى قوت نہ رهی هئی، تڏهن به هارايل جواريءَ جيان اهو پنهنجي باقي بچيل موڙي به داءَ تي هڻڻ کان مڙڻ وارو نہ هو. تنهنڪري اٿينز جي حاڪمن پنهنجي وڃايل طاقت کي موٽائڻ لاءِ هن ڀيري سسلي تي ڪاه ڪري ڏني, پر ان جنگ ۾ بہ کين شڪست ئي ملي ۽ سندن رهيو سهيو وقار به مٽي ۾ ملي ويو. بغاوت ۽ سازشن منهن ڪڍيو ۽ اٿينز جون بيٺكون (قبضي كيل رياستون) به هك هك ٿي آزاد ٿينديون ويون. 357 ق.م ۾ سلطنت جو نالي ماتر وفاق به ختم ٿي ويو. تڏهن به سڪندر اعظم جو پيءُ فلپس مقدونيا مان طوفان ٿي اٿيو ۽ اترين رياست کي فتح ڪندو, 338 ق.م ۾ اٿينز تي قابض ٿي ويو. اهو واقعو افلاطون جي وفات کان رڳو نوَ سال پوءِ ٿيو. يوناني جهموريت ان واقعي کان پوءِ ڪڏهن به پنهنجن پيرن تي بيهي نه سگهي.

افلاطون جي جنم وقت اٿينز رياست جي ڪل آبادي لڳ ڀڳ سوا ٽي لک هئي. انهن مان پوڻن ٻن لکن ويجهو شهري هئا. شهرين مان مراد اهي يوناني نسل جا ماڻهو هئا جن جي وڏن هيءَ رياست آباد ڪئي هئي. حڪومت جي واڳ رڳو انهن ماڻهن جي هٿ ۾ هئي. ان کان سواءِ سوا لک غلام هئا ۽ لڳ ڀڳ 25 هزار غير ملڪي ماڻهو هئا, پر اٿيني سلطنت جي ڪل آبادي 20 لک هئي. رياست جي سالياني آمدني اندروني وسيلن مان 24 لک ڊالر ۽ بيٺڪن مان 36 لک ڊالر هئي. ڄڻ ته اٿينز جي حاڪم طبقي ۽ ان جي مائٽن جي آمدنيءَ جو وڏو وسيلو ڏنُ هو, جيڪو بيٺڪون پرينديون هيون.

اٿيني سماج چئن طبقن ۾ ورهايل هو. سڀ کان مٿيون ۽ اختياريءَ جو مالڪ طبقو شهرين جو هو. رياست جي نظم ۽ ضبط تي ان طبقي جي هڪ هَٽي هئي، ڇو تہ ووٽ ڏيڻ ۽ پنهنجو حاڪم چونڊڻ جو حق رڳو شهرين کي هو. فوج ۾ به انهن کان

سواءِ كو ٻيو ڀرتي نہ ٿي سگهندو هو. رياست جون زمينون بہ انهن جي ملڪيت هيون. پاڻ كي ميٽكس (Metics) سڏائيندڙ ٻيو طبقو انهن غير ملكين جو هو جيكي ڊگهي عرصي كان اٿينز ۾ آباد هئا پر انهن كي شهري حق حاصل نه هئا. انهن جو ڌنڌو واپار هو. هو يوناني نسل جي گهراڻن ۾ شادي كندا ۽ اهڙيءَ طرح ملكي معاملن ۾ پنهنجو اثر رسوخ وڌائيندا هئا. ٽيون طبقو آزاد غلامن جو هو جيكو نوڪري يا كاروبار كندو هو ۽ چوٿون ۽ وڌيك اهم طبقو غلامن جو هو. ملك جي سڄي معيشت (كمائيءَ) جو دارومدار انهن جي پورهيي تي هو. كاڻيون كوٽڻ، كارخانن ۾ كم كرڻ، بار ڍوئڻ، جايون اڏڻ، سامونڊي ٻيڙا هلائڻ ۽ گهرن ۾ خدمت چاكري كرڻ، مطلب تہ اهي سمورا كم جن ۾ جسماني كم گهربل هو، غلام ئي پورو كندا هئا. غلامن جو باقاعدي خريد/وكرو ٿيندو هو ۽ كيترائي مالك غلامن كي ڀاڙي تي به هلائيندا هئا. اٿينز جي وڌ كان وڌ "غريبَ" وٽ به هي مالك غلامن كي ڀاڙي تي به هلائيندا هئا. اٿينز جي وڌ كان وڌ "غريبَ" وٽ به هي ضروري شين جي پيداوار ۾ نه رڳو كو به حصو نه وٺندا هئا پر جسماني محنت ۽ پورهيي كي ڏاڍي نفرت جي نگاه سان ڏسندا هئا، تنهنكري افلاطون جو همعصر پورهيي كي ڏاڍي نفرت جي نگاه سان ڏسندا هئا، تنهنكري افلاطون جو همعصر (ساڳئي دَور جو) زينوفون (430-355 ق.م) وڏي فخر سان لکي ٿو ته:

"مهذب قومون مشيني هنرن کي جائز طرح غليظ سمجهنديون هيون, ڇو ته انهن جي ڪري مزدورن جو به, ته انهن جي نگهباني ڪندڙن جو به جسم خراب ٿئي ٿو. انهن کي ڪنهن به طرح مٽيءَ ۾ ويهي ڪم ڪرڻو پوي ٿو يا سڄو سڄو ڏينهن بئيءَ آڏو جهڪيو رهڻو پوي ٿو. جسماني کوٽ سان گڏ انهن جو روح به هيڻو ٿي پوي ٿو. وري مٿان اهو, ته اهي ذليل ڌنڌا ايترو ته وقت ٿا وٺن, جو انسان کي دوستن يا رياست جي ڪمن طرف ڌيان ڏيڻ جو موقعو ئي نه ٿو ملي."

معاشي (اقتصادي) فكرن كان آزاد هي عُ طبقو پنهنجو وقت سياست ۽ تقرير, فلسفي ۽ شاعريءَ, گهوڙي سواريءَ ۽ ترڻ, جسماني ورزش ۽ فوجي تربيت ۽ بحث مباحثي ۾ گذاريندو هو. عورتون گهرن ۾ رهنديون هيون, ان كري سهڻن ڇوكرن سان محبت جو رواج عام هو, تان جو سقراط ۽ افلاطون به ان مرض كان بچيل نه هئا.

اٿينز جي شهري رياست جهموريت ضرور هئي, پر اهڙي جهموريت جنهن ۾ شهري حق رڳو مرد شهرين کي حاصل هئا. افلاطون جي ڏينهن ۾ انهن جو ڳاڻاٽو 43 هزار هو. عورتن کي راءِ ڏيڻ جو حق نه هو. شهري به سڀ جا سڀ اٿينز ۾ نه رهندا هئا پر سڄي سلطنت ۾ پکيڙيل هئا. انهن لاءِ سوين ميل سفر ڪري هر مهيني اٿينز ۾ اچڻ ۽ قومي اسيمبليءَ جي اجلاس ۾ شريڪ ٿيڻ ممڪن نه هو. نتيجو اهو هو ته رياست جي اڇي ڪاري جا مالڪ اڍائي ٽي هزار شهري ئي هئا.

اٿينز ۾ سياسي افتدار جو سرچشمو قومي اسيمبلي هئي. رياست جو هر بالغ (ساماڻيل) شهري اسيمبليءَ جو اجلاس مهيني ۾ چار پيرا ضرور ٿيندو هو. رياست جا سمورا قانون اسيمبليءَ ۾ پيش ٿيندا هئا ۽ گهڻائيءَ جي فيصلي سان منظور ڪيا ويندا هئا. گڏجاڻيءَ ۾ شامل ٿيندڙن کي اجورو به ڏنو ويندو هو.

اسيمبليءَ کان سواءِ پنج سَو ميمبرن جي هڪ ڪائونسل هوندي هئي. جيئن ته رياست جا باني ڏهه قبيلا هئا، تنهنڪري هر قبيلي مان 50 ميمبر ڪُڻن وسيلي چونڊيا ويندا هئا. انهن جي ميمبريءَ جو عرصو هڪ سال هوندو هو ۽ انهن کي پنج اوبول (ان وقت رائج سِڪو) روزانو اجورو ملندا هئا. اسيمبليءَ ۾ پيش ٿيڻ وارن قانونن جي مسودن جي جاچ پڙتال ڪرڻ، انتظامي محڪمن ۽ مذهبي ادارن جي حسابن جي نگراني ڪرڻ ۽ رياست جي مال ۽ عمارتن جي نگهباني ڪرڻ ڪائونسل جي فرضن ۾ شامل هو. اسيمبليءَ جو اجلاس نہ ٿيندو هو تہ حڪم جاري ڪرڻ ۽ پر انهن پرڏيهي معاملن جي باري ۾ فيصلو ڪرڻ بہ ڪائونسل جي ذميداري هئي، پر انهن فيصلن جي قبولي اسيمبليءَ ۾ لازمي هئي. ڪائونسل ۽ ان جي هيٺين ادارن جي گڏجاڻي روزانو ٿيندي هئي ۽ روزانو گڏجاڻيءَ جو نئون صدر ووٽن وسيلي چونڊيو ويندو هو.

حكومت جا نو دّار دار شعبا هئا. انهن شعبن جي اڳواڻ كي آركِن چوندا هئا. اهي به كُڻن وسيلي چونديا ويندا هئا، پر هر سال انهن كي اسيمبليءَ مان نو ڀيرا اعتماد جو ووٽ وٺڻو پوندو هو. ٻيا سركاري عهدا به كڻن وسيلي ئي ڀريا ويندا هئا، پر ملك تي حقيقي حكمراني فوج جي هئي، ڇو ته فوج جو سپه سالار (كماندر ان چيف) ۽ ٻيا كماندر (اڳواڻ) كڻن بدران اسيمبليءَ ۾ ووٽ وسيلي چونڊيا ويندا هئا ۽ انهن لاءِ هك يا ٻن سالن جي پابندي نه هئي، ان كري جو سپه سالار ئي ملك جو سپ كان وڌيك طاقتور ۽ اختيار وارو ماڻهو هوندو هو.

انهن ڏينهن ۾ باقاعدي سياسي پارٽيءَ جو رواج نه هو, پر اٿينز جا ماڻهو ٻن سياسي ٽولن ۾ ورهايل هئا. هڪ ٽولو وڏن وڏن زميندارن يعني "شرفا" (اميرن) جو هو, جيڪو صدين کان اٿينز تي حڪمراني ڪندو آيو هو, انهن جا مخالف وڏا صنعتکار, شاهوڪار ۽ سوداگر هئا. هي ٻئي طبقا (خاص ڪري اميرن جو طبقو) جمهوريت کي سخت ناپسند ڪندا هئا ۽ ڊڪٽيٽريءَ يا باشاهيءَ جي حق ۾ سازشون ڪندا رهندا هئا. ٻيو ٽولو ننڍن ننڍن واپارين, دڪاندارن, ڪاروبارين, غريب شهرين ۽ غلامن جو هو. هي ماڻهو جمهوريت جا پرجوش حامي هئا. ان جي سياسي رهنمائن ۾ ڪي چمڙي جا واپاري هئا, ته ڪي ڪپڙو وڪڻندڙ, ڪي ستار ٺاهيندڙ هئا, ته ڪي لالٽين ٺاهيندڙ. انهن ٻنهي ٽولن جون ڌار جماعتون هيون پر انهن ۾

وڌيڪ طاقتور اميرن جي انجمن هئي، ان ڪري ارسطو لکي ٿو تہ اميرن جي انجمن ۾ شامل ٿيڻ وقت اهو واعدو ڪرڻو پوندو آهي ته هو عوام جو دشمن ۽ ڪائونسل ۾ رهي ڪري انهن کي نقصان پهچائڻ جي هر ممڪن ڪوشش ڪندو.  $^{f O}$  افلاطون جي زماني جو ٻيو مفڪر آئسوڪريٽس (Isocrates) 366 ق.م ۾ لکي ٿو ته "دولتمند طبقو ايترو ته سماج دشمن ٿي پيو آهي جو پنهنجي ملڪيت سمنڊ ۾ اڇلڻ پسند ڪندو پر ڪنهن حاجتمند کي هر گز نه ڏيندو."

بدنظمي ايتري ته وڌي وئي جو دولتمند طبقو پنهنجي اقتدار بچائڻ خاطر بري کان بري ڪم ڪرڻ کان بہ پاسو ڪو نہ ڪندو هو. مثال طور سولن جي دستور موجب رشوت جي سزا موت هئي پر افلاطوني دؤر جي اٿينز ۾ شهرين جي ووٽ جي باقاعدي خريد ۽ کپت ٿيندي هئي ۽ اهم عهدن تي, جن ۾ فوجي عهدا به شامل هئا, رشوت ڏيڻ کان سواءِ مقرري لڳ ڀڳ ناممڪن هئي.

اهو ئي حال عدالتن جو هو جتي اثر رسوخ ۽ رشوت وسيلي فيصلا ٿيندا هئا ۽ ماڻهو جڏهن تنگ ٿي بغاوت ڪندا هئا، تہ فوج ان بغاوت کي سختيءَ سان دٻائڻ جي ڪوشش ڪندي هئي. ان ڏاڍ ۽ ڏهڪاءَ ڪري بي چيني وڌندي وئي، تنهنڪري 202 ق.م ۾ سيموز ٻيٽ جي ماڻهن بغاوت ڪري حڪومت تي قبضو ڪيو. هنن 200 اميرن کي قتل ڪيو ۽ 400 کي ملڪ نيڪالي ڏئي ڇڏي ۽ سڄي زمين ۽ ملڪيت پاڻ ۾ ورهائي ڇڏي. ان قسم جون بغاوتون ليون تي ني ۽ ڪورسائرا ۾ به ٿيون. 370 ق.م ۾ آرگوس جا ماڻهو هٿيار کڻي اٿيا ۽ 1200 اميرن جون سِسيون وڍي ڌار ڪيون ق.م ۾ آرگوس جا ماڻهو هٿيار کڻي اٿيا ۽ 1200 اميرن جون سِسيون وڍي ڌار ڪيون

دولت ۽ پورهيي جي هن جنگ ۾ اٿينز جا مفڪر ۽ فنڪار غير جانبدار نه هئا. ملڪ جي بدحاليءَ جو نقشو انهن جي آڏو هو ۽ سماجي مسئلن تي راءِ ظاهر ڪرڻ کان نه ڪيٻائيندا هئا. ڪجه دانشور ته خرابيءَ جي پاڙ تائين پهچي ويا ۽ اهي کلي عام چوندا هئا ته اٿينز جا شهري جيستائين بيٺڪن تان هٿ نه کڻندا انهن جي مفت خوريءَ جي عادت نه ويندي. آئسوڪريٽيز (436-338 ق.م), جيڪو اٿينز جو مشهور استاد ۽ خطيب هو, کلي عام چوندو هو ته:

"جنهن کي اسين سلطنت ٿا چئون, حقيقت ۾ اها هڪ وڏي لعنت آهي، ڇو تہ سلطنت جي فطرت ئي اهڙي آهي جو ان سان واسطو رکندڙ هر ماڻهوءَ جو ڪردار برباد ٿي وڃي ٿو. اٿينز جي شهرين کي ڏنَ تي جيئرو رهڻ سيکاري, سامراج جمهوريت جي پاڙ پٽي ڇڏي آهي. ماڻهو سرڪاري خرچ تي زندگي گذارڻ ٿا چاهن ۽ انهن

<sup>• (</sup>سياست. ص 1310).

ماٹهن کی عهدن تی ویهارین ٿا جيڪي کين گهڻي کان گهڻيون رعايتون ڏيڻ جو واعدو ڪن."

مشهور درويش صفت فلسفي ديوجانس (412-323 ق.م) به دولت جي مڙڻ ۽ دولتمندن جي عيش پرستيء جي كلي عامر مذمت كندو هو. هو غلاميء كي انصاف جي توهين سمجهندو هو. هو پاڻ انتهائي سادي زندگي گذاريندو هو ۽ ٻين کي بہ نرميءَ, نيكيءَ ۽ درگذر جي تلقين كندو هو. سندس استاد اينٽي سٿينز (Antisthenes) ذاتي ملكيت كان سخت بيزار هو: "مان ان خوف كرى دولت كان بچڻ ٿو گهران تہ متان اها منهنجو آقا نہ بٹجي پوي." هو ملڪيت وارن طبقن سان ذاتي واسطو رکڻ به پسند نه کندو هو. هو اهڙي مدرسي ۾ پڙهيو هو جتي غريب ٻار علم پرائيندا هئا. هو پڙهائڻ جو به ڪو اجورو نه وٺندو هو. اهڙيءَ طرح مشهور ڊراما ليکڪ يُوروپڊيس (480-406 ق.م) پنهنجن ناٽڪن ۾ يونانين جي وهمر پرستيءَ تي ڏاڍي ٽوڪ ڪندو هو, انهن جي ديوتائن جي مذمت ڪندو هو, عورتن جي غلاميءَ تي ڏک ڪندو هو ۽ غلاميءَ جو جاني دشمن هو. هو جنگ ۽ جنگبازن تي  $oldsymbol{\Phi}$ چتی تنقید کندو هو ۽ سوشلسٽ خيال وڌائيندو هو. $oldsymbol{0}$  آخرکار کيس ان سچ ڳالهائڻ جي سزا ملي ۽ غداريءَ جي الزام ۾ مٿس ٻه ڀيرا مقدمو هليو. پر هو آزاد ٿي ويو, ان كرى هن كي 72 سالن جي عمر ۾ جلاوطن كيو ويو.

مطلب تہ سڄي سماج ۾ سياسي بي چينيءَ سان گڏ فکري اٿل پٿل جي ڪيفيت طاري هئي. رواقي فلسفي انهن سونهري ڏينهن جو ذڪر ڪندا هئا جڏهن نه مال متاع هو ۽ نہ لالچ يا هوس جي ڪري انسان خود غرضيءَ ۽ عيش پسنديءَ جو شڪار ٿيو هو. هر طرف پيار محبت, دوستيءَ, خلوص, نيڪيءَ ۽ نرميءَ جو راڄ هو. هو چوندا هئا تہ دل جو سُکون ۽ روح جي پاڪائي گهرو ٿا تہ ان ئي سڌي ۽ سادي فطري دين طرف موٽي هلو جيڪو اوهان جي وڏن جو هو. پر اهي ذهين ماڻهو, جن جو خيال هو تہ انسان پوئتی موتی نہ ٿو سگھی، کلی عامر کمیونزم جی پرچار کندا هئا، پر انهن جي نالي چڙهي ڪميونزم ۾ واپار کي قوم جي گڏيل ملڪيت بڻائڻ جو تصور شامل نہ ہو ۽ نہ ئي ہو غلامن جي آزاديءَ جي حق ۾ هئا. هو تہ رڳو قرضن جي خاتمي جي خواهش رکندا هئا ۽ زمين کي هارين ۾ هڪ جيترو وراهڻ گهريائون پئي. هنن ڳاڙهي رنگ کي پنهنجو انقلابي نشان بڻائي ڇڏيو هو. 🗣

پر دولتمند طبقو به پنهنجي مفاد کان غافل نه ٿيو هو. ماڻهن جي ذهنن تي قبضو رکڻ جو هنر ان کي به ايندو هو. اٿينز ۾ عام راءِ کي پنهنجو هم خيال بڻائڻ

جو سڀ کان سٺو ۽ زوردار طريقو ڊرامو هو, جيڪو تعليم ۽ تفريح جون ٻئي ضرورتون پوريون ڪندو هو. چو تہ عوامر جي وڏي گهڻائي لکڻ پڙهڻ ڪو نہ جاڻيندي هئي ۽ نہ ئي فلسفي يا حڪمت جون اٽڪلون سٽڪلون سندن سمجھ ۾ اينديون هيون. اهي ناٽڪ کليل آسمان هيٺ ڪيا ۽ مفت ڏيکاريا ويندا هئا. خاص طرح خوشيءَ ۽ مشڪريءَ وارا ناٽڪ تہ هزارين ماڻهو ڏسندا هئا. انهن ناٽڪن جو سجو خرچ دولتمند طبقو يريندو هو ۽ (ظاهر آهي ته) ڊراما لکندڙ, جنهن جو کائيندا اُن جو ئي ڳائيندا. انهن ڊراما نويسن جو سرتاج ارسطوفينز (448-388 ق.م) هو. هُو ڏاڍو دولتمند شهري هو ۽ هن کي پنهنجي طبقي جو مفاد پيارو هو. ارسطوفينز سٺو فنڪار بہ هو .

ارسطوفينز پنهنجي هر ڊرامي ۾ ڪنهن نہ ڪنهن سماجي مسئلي کي کڻندو هو ۽ روشن خيال دانشورن تي دل کولي ٽوڪ ڪندو هو. سقراط خلاف سندس ڊرامن کي ڏاڍي مشهوري ملي, پر تاريخدان تہ اهو به چون ٿا تہ سقراط کي نوجوان گمراه ڪرڻ جي ڏوه ۾ جيڪا موت جي سزا ملي, ان ۾ ارسطوفينز جي ڊرامن جو وڏو حصو هو. هڪ ڊرامي ۾ هو امن پسندن تي به ڏاڍي ٽوڪ ٿو ڪري. پر اسان هتي ان ڊرامي جو جائزو وٺنداسون جنهن ۾ ارسطوفينز ڏاڍي فنڪاريءَ ۽ چالاڪيءَ سان ڪميونزم کي ملامت جو نشانو بڻايو. ان ڊرامي جو نالو "عوامر جي گڏجاڻي" (Ecclesiazusai) آهي.

ان ڊرامي جي هيروئن پُراڪساگورا آهي. هوءَ اٿينز جي عورتن کي مردن خلاف بغاوت لاءِ ورغلائي ٿي. هن کي مردن کان اها شڪايت آهي ته هو گهر جي پرسڪون ماحول کان وڌيڪ جنگ جي خوني ميدان کي پسند ڪن ٿا, پنهنجن عورتن سان ملکی مسئلن تی صلاح مشورو کرٹ تہ رہیو پری, پر ساٹن مرکی بہ كو نه ٿا ڳالهائن, اڃا به سڄو وقت گهر كان ٻاهر عياشين ۾ گذارن ٿا. انهن جي غفلتن جي ڪري ملڪ جو نظام برباد ٿي ويو آهي, تنهنڪري عورتن کي گهرجي تہ حكومت جي واڳ هٿ كن. عورتون پراكساگورا جي رٿا مڃي وٺن ٿيون ۽ پراڪساگورا جي اڳواڻيءَ ۾ مردن جو ويس ڍڪي قومي اسيمبليءَ ۾ شريڪ ٿين ٿيون. انهن جو ڳاڻيٽو مردن کان وڌيڪ آهي, تنهنڪري پراڪسا گورا پارليماني قاعدن موجب الينزجي وڏي حاڪم چونڊجي وڃي ٿي. تڏهن هوءَ اعلان ڪري ٿي ته:

"مان چاهيان ٿي تہ هر ماڻهوءَ کي هر شَي ۾ حصو ملي, سڄي ملڪيت رياست جي گڏيل ملڪيت هجي تہ جيئن ملڪ ۾ نہ ڪو امير رهي ۽ نہ ئي كو محتاج. آئندي ايئن نه ٿيندو ته هڪ ماڻهوءَ وٽ ته اڻ كٽ زمين هجي ۽ ٻئي کي قبر لاءِ بہ ٽڪرو نہ ملي... مان چاهيان ٿي تہ زندگيءَ جون سهولتون ۽ ڪمائيءَ جا موقعا سيني کي برابر هجن. مان ان جي شروعات ايئن ڪندس تہ زمين ۽ نقديءَ کي ذاتي ملڪيت بدران گڏيل

<sup>•</sup> ڊيورانٽ. ص 414 • ڊيورانٽ. ص 282

ملڪيت بڻائي ڇڏيندس ۽ سڀ تبديل ٿي سگهندڙ ملڪيت سرڪاري خزاني ۽ گدامن ۾ گڏ ڪئي ويندي."

تڏهن ان جو مڙس بلي پائرس اٿي چوي ٿو ته سمجهه ته ڪو ماڻهو پنهنجن پيسن ۽ زيورن جو ڪجه حصو لڪائي ٿو رکي ۽ رياست کي ان جي خبر پئجي نه ٿي سگهي. اها نج بي ايماني ٿيندي, پر بي ايماني ۽ ڪري ئي ته هن اها دولت ڪئي ڪئي هئي.

يراكساگورا جواب ئي ڏئي ته تون نيك ٿو چوين, پر هاڻي اها دولت هن لاءِ بيكار هوندي. مڙس پڇي ٿو ته كيئن؟ تڏهن پراكساگورا جواب ئي ڏئي ته ان كري جو هاڻي هر ماڻهوء جون سڀ ضرورتون ۽ خواهشون پوريون ٿينديون رهنديون ماني, منائي, لباس, شراب, مڇي, ميوي سڀني جي گهڻائي ٿيندي تنهنكري كو به ماڻهو بي ايمانيءَ سان ٺاهيل دولت لكائي ڇا كندو؟

تڏهن بلي پارس پڇي ٿو تر ٻنين ۽ کاڻين ۾ ڪم ڪير ڪندو؟ پراڪساگورس ڏاڍي سادگيءَ سان جواب ٿي ڏئي تر

"محنت پورهيي جا سمورا كم غلام كندا ۽ توهان جو بس اهو ئي كم هوندو ته جڏهن شام جو پاڇا ڊگها ٿيڻ لڳن تڏهن پنهنجين تفريحي مشغولين ۾ مصروف ٿي وڃجو."

اها ڳاله يقين سان چئي نہ ٿي سگهجي ته ارسطوفينز سوشلسٽ سماج جي جيڪا مورت چٽي آهي, اها سندس ذهن جي تخليق آهي يا اٿينز جا سوشلسٽ خيال ماڻهو به ان قسم جي سماج جا حامي هئا. اندازو اهو آهي ته ارسطوفينز يوناني سوشلسٽن جي خيالن کي بگاڙي پيش ڪيو آهي, ڇو ته اسپارٽا ۾, جيئن اسان اڳ لکيو آهي, ته ان قسم جو اميراڻو ڪميونزم ڊگهي عرصي تائين قائم رهيو هو ۽ اٿينز جا ڪجه ماڻهو, جن ۾ افلاطون به شامل هو, اسپارٽا جي اقتصادي سماجي نظام کي پوئواريءَ لائق سمجهندا هئا. مطلب ته ڪميونزم جون اهي برڪتون رڳو يوناني شهرين لاءِ هيون, غلامن جي زندگيءَ ۾ ان ڪري ڪو فرق اچڻ وارو ڪو نه هو.

ارسطوفينز پنهنجي هڪ ٻئي ڊرامي ۾ بہ ڪميونزم تي ٽوڪ ڪئي آهي. اهو ڊرامو 408 ق.م ۾ پيش ڪيو ويو، تڏهن افلاطون جي عمر 19 سال هئي. ان ڊرامي جو عنوان "پلوٽس" (دولت) آهي. ان ڊرامي ۾ غربت (بک) کي ڪميونزم جي ڪري فنا ٿي وڃڻ جو خطرو ٿئي ٿو، تنهنڪري اها پنهنجي صفائيءَ ۾ جيڪي دليل ڏئي ٿي، اهي علماءِ ڪرام جي انهن دليلن سان هڪجهڙائي رکندڙ آهن, جيڪي فرمائن ٿا تہ جيڪڏهن پاڪستان ۾ سوشلزم اچي ويو ۽ غربت باقي نه رهي ته پوءِ خيرات ڪنهن کي ڏني ويندي. غربت (بک) چوي ٿي ته:

"اي اٿينز وارَو! توهان جون راحتون ۽ سهولتون منهنجي ڪري آهن, پر توهان جي زندگيءَ جو دارومدار ئي مون تي آهي. جيڪڏهن هر ماڻهوءَ کي ڪم کان واندڪائي ملي وئي، ته لوهه ڪير پگهاريندو، بٺي ڪير ٻاريندو، مترڪو ڪير هلائيندو، ٻيڙا ڪير ٺاهيندو، ڪپڙا ڪير سبندو، کل ڪير رڱيندو، چمڙو ڪير سينگاريندو ۽ هَرُ ڪير هلائيندو؟ جيڪڏهن ڪميونزم مڙهجي ويو، ته توهان جي سمهڻ لاءِ پلنگ نه ملندا، ڇو ته پلنگن جو ٺهڻ ختم ٿي ويندو ۽ نهي توهان آرام سان غاليچن تي سمهي سگهندَو، ڇو ته جڏهن هر غاليچي ٺاهيندڙ وٽ دولت هوندي ته پوءِ اهو غاليچو ڇو اُڻندو؟"

اهي ڊراما افلاطون جي "ريپبلڪ" کان گهڻو اڳ لکيا ويا هئا ۽ ان ڳاله جو ثبوت آهن ته اٿينز ۾ ڪميونزم جي ڳاله ٻول افلاطون کان اڳ شروع ٿي چڪي هئي ۽ سوشلسٽ خيال ايترو زور وٺي ويا هئا جو حڪمران طبقي کي اهي ختم ڪرڻ لاءِ ڊرامن جو سهارو وٺڻو پيو هو.

افلاطون جو جنم انهن ڏينهن ۾ ٿيو جڏهن يوناني سماج جي عزت جو سج ٻڏڻ ويجهو هو. افلاطون جو تعلق اميرن جي پراڻي گهراڻي سان هو، جيڪو واپار ۽ واپار ڪندڙ نون دولتمندن کي ڏاڍي نفرت جي نگاه سان ڏسندو هو، جيتوڻيڪ اقتدار سندس هٿن مان نڪري چڪو هو پر اهي اڃا پاڻ کي يوناني تهذيب ۽ تمدن جا نگهبان سمجهندا هئا. ان طبقي جو ايمان هو ته ملڪ جي زوال جو سبب اهو ئي آهي ته اٿينز جو نظم ۽ ضبط اميرن بدران بازاري ماڻهن جي قبضي ۾ اچي ويو آهي. ان ماحول ۾ پلجندڙ افلاطون مرڻ گهڙيءَ تائين واڀارين سان ٺاه ڪري نه سگهيو.

افلاطون مدرسي ۾ موسيقيءَ, رياضيءَ, نثر, نظم ۽ ٻين رائج علمن ۾ تعليم حاصل ڪئي. سندس فطري لاڙو شاعريءَ طرف هو پر سياست کي به پسند ڪندو هو. پاڻ اڃا سياست ۽ شاعريءَ مان ڪنهن جي چوند جو فيصلو ڪري نه سگهيو هو, جو سندس ملاقات سقراط سان ٿي ۽ پاڻ ويهن سالن جي عمر ۾ سقراط جو شاگرد ٿي ويو. فلسفي ۽ حڪمت جو نشو پوءِ سجي عمر نه لٿس.

افلاطون جي جواني اسپارٽا جي تباه ڪندڙ جنگ واري ماحول ۾ گذري. 404 ق.م ۾ جڏهن اها جنگ ختم ٿي ۽ اقتدار افلاطون جي مائٽن جي هٿن ۾ آيو, تڏهن افلاطون کي به صلاح مشوري جي گڏجاڻيءَ (ڪاميٽيءَ) ۾ شريڪ ٿيڻ جي دعوت ڏني وئي, پر افلاطون انڪار ڪري ڇڏيو. هڪ سال کان پوءِ جمهوريت پسندن ان حڪومت جو تختو اونڌو ڪري ڇڏيو ته افلاطون کي اچي ڀَو ويٺو ته متان اڳوڻن حاڪمن سان مائٽيءَ جي ڪري مٿس به نه قهر نازل ٿئي, تنهنڪري هن اٿينز مان موڪلايو ۽ يونان جي مختلف شهرن ۾ ٽڪندي ۽ سفر ڪندي, اچي مصر پهتو.

مصر ۾ افلاطون رياضيءَ ۽ علم نجوم (ستارن جي علم) جي تعليم پوري ڪئي ۽ ڏکڻ اٽلي روانو ٿيو. اٽليءَ ۾ کيس حڪيم پيٿا گورس جي شاگردن جي صحبت ۾ شريڪ ٿيڻ جو موقعو مليو. پيٿا گورس (582-507 ق.م) يونان جو پهريون جمهوريت پسند فلسفي هو. هن فلسفي جو اصطلاح ٺاهيو. پاڻ ڏکڻ اٽليءَ ۾ ڪوٽن جي علائقي ۾ پنهنجن شاگردن ۽ مريدن جي هڪ وسندي وسائي هئائين، جتي ماڻهو سوشلسٽ اصولن موجب زندگي گذاريندا هئا. پيٿا گورس قدرتي لقائن جي تشريح عددن جي پاڻ ۾ رشتي ۽ موسيقيءَ جي قانونن جي حوالي سان ڪندو هو. پاڻ (روح جي) جوڻ مٽائڻ ۽ تشدد نہ ڪرڻ جو قائل هو ۽ عورت ۽ مرد کي سماج ۾ هڪ جيترو درجو ڏيندو هو. هو چوندو هو ته زمين گول ۽ چرپر ڪندڙ آهي. افلاطون پيٿا گورس جو ذڪر ڪندي جي تعليم کان ڏايو متاثر ٿيو، تنهنڪري "ريپبلڪ" ۾ پيٿا گورس جو ذڪر ڪندي

"پيٿاگورس جا مريد (عقيدتمند) ساڻس بيحد پيار ڪندا هئا, ڇو ته هن هڪ عزت لائق سماج قائم ڪيو ۽ هڪ اهڙي زندگي کين ڏئي ويو هو جيڪا پيٿاگورس جي پوئلڳن کي اڄ به دنيا ۾ مٿاهون ڪري ٿي."

افلاطون اٽليءَ کان سسلي ويو جتي سندس دوستي ڊائنوسس (اول) بادشاهہ جي خاص صلاحڪار ڊيان سان ٿي, پر هڪ ڏينهن بادشاهُ افلاطون جي ڪنهن ڳالهه تي ناراض ٿي پيو ۽ کيس غلام بڻائي وڪڻي ڇڏيائين. ڪجه عرصي کان پوءِ سندس دوستن رقم ڏئي کيس آزاد ڪرايو. ان غلاميءَ مان نجات حاصل ڪري هُو 12 سالن جي سير سفر کان پوءِ اٿينز موٽي آيو ۽ اتي اچي پنهنجي مشهور درسگاهه (اڪيڊمي) قائم ڪئي ۽ چاليهن سالن تائين اميرن جي ٻارن کي تعليم ڏيندو رهيو.

افلاطون كي پنهنجن سياسي خيالن كي عملي جامو پارائڻ جو موقعو ان وقت مليو جڏهن سسليءَ جي تخت تي ڊائنوسس (ٻيو) بادشاه ٿي ويٺو. هُو افلاطون ۽ ان جي دوست ڊيان جو ڏاڍو عقيدتمند هو, تنهنڪري ڊيان جي دعوت تي افلاطون سسلي ٻيهر ويو, پر اهو سفر بيسود ثابت ٿيو. افلاطون "ريپبلڪ" ۾ جيڪا عادل ۽ فلسفي حاڪم جي مثالي شخصيت ٺاهي هئي, ڊائنوسس کي ان سان ذري جو به واسطو نهو.

افلاطون پنهنجين ٻين لکڻين جيان "ريپبلك" ۾ جيكو كجه چيو آهي, اهو سقراط جي زباني چيو آهي, تنهنگري اهو ٻڌائڻ ڏکيو آهي ته انهيءَ گفتگوءَ جو كيترو حصو استاد جي فرمانن تي ٻڌل آهي ۽ كيترو خود افلاطون جي ذهن جي تخليق آهي. "ريپبلك" جي لكجڻ جو سن به معلوم كونهي. محققن جو خيال آهي ته افلاطون هي كتاب چاليهن پنجيتاليهن سالن جي عمر ۾ لكيو.

افلاطون بيان ٿو ڪري تر سقراط هڪ ڏينهن ڪنهن مذهبي ڏڻ ۾ شريڪ ٿيڻ لاءِ اٿينز جي بندرگاه پيريز ويو، جيڪو شهر کان 10-12 ميلن جي مفاصلي تي هو. مذهبي رسمن کان واندو ٿي، هُو اٿينز موٽي رهيو هو ته هن جي ملاقات هڪ دوست پولي مارڪس ۽ افلاطون جي ٻن ڀائرن سان ٿي. پولي مارڪس پئرس جو رهندڙ هو. هن سقراط کي چيو تر رات جي وقت مشعلون ٻاري گهوڙي سوارن جو جلوس نڪرندو، تنهنڪري توهان اهو جلوس ڏسو ۽ رات اسان سان گذاريو. سقراط پولي مارڪس جي درخواست منظور ڪئي ۽ سندس گهر هليو ويو.

اتي پولي مارڪس جي پيءُ ۽ سقراط جي وچ ۾ ٻڍاپي متعلق گفتگو ٿيندي رهي ٿي ۽ ڳالهين جو سلسلو وڌندي وڌندي انصاف (عدل) تائين پهچي ٿو. ڪو چوي ٿو تہ حقدار کي ان جو حق ڏيڻ عدل آهي، ڪنهن وٽ دوستن سان ڀلائي ڪرڻ ۽ دشمن سان برائي ڪرڻ عدل آهي ۽ ڪنهن جي راءِ ۾ عدل طاقتور جي مفاد جي حفاظت آهي. سقراط چوي ٿو تہ ماڻهوءَ جي ذهن ۾ عدل جي تصور جي ڳولا ڪرڻ بدران ڇا اهو بهتر نہ ٿيندو تہ سڄي شهر ۾ عدل جي ڪردار جي ڳولا ڪئي وڃي ڇو تہ ماڻهو بهرحال هڪ سڄي جو جزو آهي.

جڏهن ماڻهو سقراط جي ان ڳاله سان اتفاق ڪن ٿا, تڏهن سقراط چوي ٿو, ته اچو ڏسون ته شهري زندگيءَ ۾ عدل تي ڇا ٿو وهي واپري, تنهنڪري هو ان سونهري زماني جو نقشو بيان ڪري ٿو جڏهن شهر اڃا نئين سر وسڻ شروع ٿيا هئا, آبادي ڏاڍي گهٽ هئي ۽ هر شهريءَ جو ڪو نه ڪو ڌنڌو هو: ڪو ڊکڻ هو ته ڪو لوهر, ڪو ڪوري هو ته ڪو رازو. اهي هڪ ٻئي جي بنيادي ضرورتن جون شيون پيدا ڪندا هئا, پر هڪ ڌنڌي وارو ٻئي جي ڌنڌي ۾ دخل نه ڏيندو هو. سڀ ماڻهو خوش رهندا هئا. نه ڪو شاه هو ۽ نه ڪو گدا, نه ڪوئي امير هو نه ڪوئي غريب. سقراط ان شهر کي تندرست شهر سڏي ٿو.

پر شهرين ان سادي زندگيءَ تي قناعت نه ڪئي. کين لذيذ خوراڪ, عمدي لباس, عاليشان جاءِ, سونَ چانديءَ جي زيورن ۽ هار سينگار جي ضرورت ستائي ٿي, تنهنڪري هر قسم جا "جوڙيندڙ" ۽ هنرمند پري پري کان اچي شهر ۾ آباد ٿيڻ لڳا. شين جي خريد ۽ کپت جي بازار گرم ٿي. شهر جي آبادي ۽ دولت ٻئي وڌيون, تڏهن شهر جي نظم ۽ ضبط جو مسئلو اٿيو ۽ شهر باقاعدي رياست ٿي ويا.

افلاطون جي دعويا آهي ته سندس زماني تائين يونان ۾ پنجن قسمن جون رياستون گذري چڪيون آهن: پهرين اميرن جي، ٻي ٽائمو ڪريسي (Timocracy) اهڙو حڪومتي انتظام جنهن ۾ وڏو عهدو ماڻڻ لاءِ امير هجڻ ضروري آهي)، ٽين اولِي گارچي (ٿورن ماڻهن جي حڪومت/ Oligarchy), چوٿين جمهوريت ۽ پنجين آمريت يعني ڊڪٽيٽرشپ. افلاطون جي خيال ۾ اميرن جو حڪومتي نظام سڀ کان

انصاف جو روح سڀ کان وڌيڪ اميراڻي حڪومت ۽ سڀ کان گهٽ ڊڪٽيٽر

انصاف ڀريو حكومتي نظام كهڙو آهي ۽ اهو نظام كيئن قائم ٿي سگهي ٿو. تڏهن سقراط پنهنجي مثالي رياست جو خاکو پيش کري ٿو. افلاطون وٽ هر

رياست جي بناوت جا ٽي عضوا هوندا آهن. (1) حاڪم طبقو, جيڪو ملڪ جي

انتظامر جو ذميدار هوندو آهي, (2) فوج, جيڪا ٻاهرين حملن کان بچائي ٿي, ۽ (3) هاري ۽ هنرمند وغيره, جيڪي زندگيءَ جون ضرورتون پيدا ڪندا آهن. افلاطون

چوي ٿو تہ اسان سڀني کي گهرجي تہ رياست جي رهاڪن کي ان ڳالھ جو يقين

ڏياريون تہ اهي سڀئي ڌرتي ماتا جي پيٽان پيدا ٿيا آهن, جيڪا انهن سڀني جي ماءُ

آهي, پر ديوتائن سندن پتلو ٺاهڻ وقت ڪجھ جي مٽيءَ ۾ سونُ ملايو, ڪجھ جي

مٽيءَ ۾ چاندي ۽ باقي سڀني جي مٽيءَ ۾ لوه ۽ ٽامو. جن جي مٽيءَ ۾ سونَ جي

ملاوت ٿي اهي حاڪم ٿيا, جن جي مٽيءَ ۾ چانديءَ جي ملاوت ٿي اهي محافظ

(سپاهي) ٿيا ۽ جن جي مٽيءَ ۾ لوه ۽ ٽامي جي ملاوت ٿي اهي هاري ۽ هنرمند ٿيا. تقدير جي ان قانون تي سختيءَ سان عمل ٿيڻ گهرجي, نه ته مثالي رياست قائم رهي نه

حاڪمن ۽ محافظن جي تعليم ۽ تربيت ننڍپڻ کان ئي ٿيڻ گهرجي. ان ڪري جن بارن

۾ سونَ ۽ چانديءَ جي ملاوت وڌيڪ هجي ان کي گهر وارن کان ڌار ڪري سياهين

جهڙين ڪئمپن ۾ رکڻ گهرجي. اتي انهن کي لائق انسانن جي نگرانيءَ ۾ جسماني

سگھ لاءِ جمناسٽڪ (ورزش) ۽ ذهني تربيت لاءِ موسيقيءَ جي تعليم ڏيڻ گهرجي.

انھن جی نصاب ۾ رڳو اهي مضمون هئڻ گهرجن جن ۾ ديوتائن جون سهڻيون

وصفون بيان ڪيل هجن ۽ اهڙيون ڳالهيون هجن جن کي پڙهي ٻارن جي دل مان موت

جو ڀَو نڪري وڃي, (افلاطونُ هومر ۽ هيساڊ جو سخت مخالف هو, ڇو تہ اهي ڪُوڙا ۽ اخلاق خراب ڪندڙ قصا بيان ڪندا هئا), وطن جي خدمت ۽ وطن لاءِ قربانيءَ جو

جذبو پيدا ٿئي ۽ ذاتي مفاد بدران ملڪي مفاد کي اهميت ڏيڻ جو جذبو جاڳي. جيئن تہ ذاتی ملکیت ئی شانَ شوکت سان پیار, اقتدار جی حوس ۽ ذاتی مفاد جو سبب

هوندي آهي ان ڪري انهن ٻنهي طبقن جي ذاتي ملڪيت, تان جو ذاتي گهر بہ, نہ هئڻ گهرجي. انهن کي رياست پاران گذاري لاءِ رڳو ايترو اجورو ملندو رهي جيڪو انهن

افلاطون جو خيال آهي ته جيڪڏهن حاڪمن ۽ محافظن جو مناسب سڌارو ٿي وچي ته واپارين, هنرمندن ۽ هارين جو سڌارو پنهنجو پاڻ ئي ٿي ويندو, تنهنڪري

سقراط جا دوست يڃن ٿا تہ يوءِ بڌايو تہ اوهان جي نظر ۾ سڀ کان وڌيڪ

حكومت ۾ ملندو آهي.

وڌيك انصاف يريو هو, جو ته حكمران داناءَ هئا, محافظ (فوجي) دلير هئا ۽ شهرين جي وچ ۾ وچٿرائي ۽ همر آهنگي هئي. هي ٽئي طبقا پنهنجا پنهنجا فرض پورا ڪندا هئا ۽ ڪو بہ طبقو بين جي ڪم ۾ مداخلت نہ ڪندو هو. ٽائموڪريسيءَ جو نظامر كريت ۽ اسپارٽا ۾ رائج هو. ان نظام ۾ حكومت جو اختيار رڳو دولتمند ماڻهن كي حاصل هو: جنهن وت جيتري دولت هوندي هئي, نظم ۽ نسق ۾ ان جو اوترو ئي اختيار هلندو هو.

افلاطون کي اولي گارچي جو ذاتي تجربو هو تنهنڪري هُو اهڙي قسم جي حكومت كي سخت ناپسند كندو هو. "اهڙي حكومت ۾ رڳو دولتمند راڄ كندا آهن ۽ غريبن جي ڪا آرزو نہ ٿيندي آهي ــ دولت ۽ دولتمندن جي عزت ٿيندي آهي ۽ پاڪبازن جي بيقدري." ان جو نتيجو اهو ٿو نڪري تر "شهر جي ٻڌي (وحدت) ختمر ٿي وڃي ٿي ۽ شهر اندر ئي اندر شهرن ۾ ورهائجي وڃي ٿو: هڪ اميرن جو شهر ۽ ٻيو غريبن جو شهر, جيڪي رهندا تہ هڪ ئي علائقي ۾ آهن, پر هڪ ٻئي جي خلاف لاڳيتو سازشون ڪندا رهندا آهن. ° • ان رياست ۾ زَر ۽ زيور کي ٻين سڀني · شين تي فوقيت ڏني ويندي هئي. ڪجه ماڻهو مقروض هوندا آهن, ڪجه شهري حقن کان محروم ۽ ڪجھ وري مقروض بہ تہ محروم بہ. افلاطون اهڙي شهر کي "بيمار شهر" ڄاڻائي ٿو, جيڪو ٻاهرين حملي ۽ اندرين بغاوت جي سَٽ سهي نہ

پر جمهوري نظامر به ڪجهه گهٽ بي انصاف نه هوندو آهي. "جمهوريت ان وقت قائمر ٿيندي آهي جڏهن ڪجه غريب ماڻهو پنهنجي مخالف جماعت جي ڪجه ماڻهن کي قتل ڪندا يا ملڪ نيڪالي ڏئي, ٻين شهرين کي شهري حقن ۽ عهدن ۾ شريك كرى اقتدار حاصل كندا آهن. اهرى رياست ۾ عهدا عامر طور كُتُن وسيلى ورهايا ويندا آهن. " افلاطون جنهن نظامر جي مذمت ڪئي آهي ان جو جمهوريت سان كو به واسطو نه آهي. پر اهو نقشو ان بدنظميءَ جو آهي جيكا افلاطون جي ڏينهن ۾ اٿيني سماج ۾ موجود هئي.

۽ جڏهن ماڻهو انهن بدنظمين مان تنگ ٿي پون ٿا تر ڪو فولادي انسان ملڪ جو نجات ڏياريندڙ ٿي اٿندو آهي. اهو عوامر سان قسمين قسمين ڪوڙا وعدا ڪندو آهي ۽ انهن کي سبز باغ ڏيکاري پنهنجو پوئلڳ بڻائي ڇڏيندو آهي. افلاطون جي نظر ۾ حكومت جو بدترين نظامر اهو آهي جنهن ۾ اڪيلو شخص ڊڪٽيٽر بڻجي ويو.

• ريبلك. پئرا 415. باب ٽيون

<sup>•</sup>رىپىلك. پئرا 551. • پئرا 555. • رىپبلك. پئرا 557.

جي ضرورتن لاءِ ڪافي هجي ــ نہ وڌيڪ ۽ نہ ئي گهٽ. انهن کي ڇانوڻين ۾ سڀني سان گڏجي رهڻ گهرجي ۽ لنگر جو کاڌو به هڪ ئي دسترخوان تي کائڻ گهرجي. انهن کي زر ۽ زيور جي اِستعمال جي قطعي منع هئڻ گهرجي، ڇو تہ اهو جوهر تہ پاڻ انهن اندر موجود آهي.

افلاطون وت محافظن جو فرض اهو آهي ته اهي دولت جي گهڻائيءَ ۽ غربت جي گهڻائيءَ جي لاڙي کي بند ڪن. رياست جي واڌاري ۾ تڪڙ کان ڪم نہ وٺن ۽ موسيقيءَ, جمناسٽڪ ۽ نون تجربن ۽ ايجادن جي ڪڏهن به موڪل نه ڏين.

ويهن سالن جي عمر ۾ ٻارن جو امتحان ورتو وڃي تہ جيئن انهن جي جسماني, ذهني ۽ اخلاقي صلاحيتن جو اندازو ٿي سگهي. جيڪي ٻار پوري معيار تي نه هجن, انهن کي واپار, محنت مزوري, دستڪاريءَ (هنر) ۽ زراعت ۾ هنيو وڃي. انهن ماڻهن کي ذاتي ملڪيت جي موڪل هجي ۽ اهي حد ۾ رهي دولت پيدا ڪن. جيڪي نوجوان امتحان ۾ ڪامياب ٿين, انهن کي وڌيڪ ڏهن سالن تائين تعليمر ڏني وڃي. ٽيهن سالن جي عمر ۾ انهن جو ٻيهر امتحان ورتو وڃي. جيڪي ناڪامر ٿين انهن کي محافظن جي دستي ۾ شامل ڪيو وڃي. انهن کي ذاتي ملڪيت جي موڪل نہ ڏني وڃي ۽ نہ ڪاروبار جي, پر اهي گڏجي ڪئمپن ۾ رهن. جيڪي جوان ڪامياب ٿي وچن انهن کي وڌيڪ پنجن سالن تائين الاهي فلسفي, حساب, منطق, قانون ۽ سياست جي تعليم ڏني وڃي, تڏهن 35 سالن جي عمر ۾ انهن کي ملڪ جي عملي زندگيءَ ۾ حصو وٺڻ جي موڪل هجي. جڏهن اهي 50 سالن جي عمر جا ٿين، تڏهن انهن کی بنا چوند حاکم طبقی ۾ شامل ڪيو وڃي. انهن کی ذاتي ملڪيت جي اجازت نہ هجي ۽ نہ ئي انهن جو كو گهر يا زال ۽ ٻار هجن.

ڳالھ ايستائين پهتي هئي تہ گلاڪن وچ ۾ر ڳالهايو تہ توهان حڪمرانن جو ذڪر ڪندي چيو ته انهن جون زالون ۽ بار گڏيل هجن, ان مان توهان جي مراد ڃا آهي؟ سقراط ان سوال جو جواب ڏيندي لنوائي ٿو ۽ چوي ٿو تہ اهو ڏاڍو نازڪ مسئلو آهي ۽ مان ان جي تفصيل ۾ وڃڻ نہ ٿو چاهيان تہ متان ماڻهن ۾ غلط فهمي پيدا ٿئي. اول تہ کو بہ ان رٿا کي عمل لائق نہ سمجھندو ۽ ٻيو تہ ماڻھو ان کي پسند نہ ڪندا. 🗣 پر سنگت ۾ ويٺل ماڻهو زور ڀرن ٿا ۽ سقراط دليلن ۽ مثالن سان ثابت ٿو ڪري, تہ جيكو كم مرد كري سگهي ٿو، اهو ئي كم عورت كري سگهي ٿي ۽ نظم ۽ انتظام جي صلاحيت جيڪا مرد ۾ آهي, اها ئي عورت ۾ به آهي, تنهنڪري جيئن اسين مردن کي ڇنڊي ڇاڻي تعليم ۽ تربيت وسيلي حڪمرانيءَ لائق بڻايون, ساڳيءَ

طرح انهن عورتن کي بہ چونڊيون جن ۾ قابليت جو جوهر موجود هجي ۽ پوءِ انهن جي تعليم ۽ تربيت به ساڳي رستي ڪيون, جيئن مردن جي ٿي هئي. اهي عورتون بنا ڪنهن ڇڏ ڇوٽ جي انهن مردن جون گڏيل زالون هجن, اهڙيءَ طرح انهن جو اولاد به كنهن هك ماڻهوءَ جو اولاد نه, پر سڄى حكمران طبقى جو سمجهيو وڃي. نه ماءُ پيءُ کي خبر هجي ته انهن جو ٻار ڪهڙو آهي ۽ نه ئي ٻار کي خبر هجي ته سندس ماءُ پيءُ كير آهن. • عورت كي ويهن سالن كان چاليهن سالن جي عمر تائين ۽ مرد كي ٽيهن سالن کان 55 سالن جي عمر تائين ٻار پيدا ڪرڻ جي اجازت هجي. لائي كرگس جيان افلاطون جو به خيال آهي ته جيئن اسان سٺي نسل لاءِ رڳو تندرست جانورن کي چونڊيون ٿا, ايئن اسان لاءِ لازم آهي ته تندرست مردن ۽ عورتن جي وچ ۾ مباشرت (جنسي ناتن) جي همت افزائي ڪيون, تر جيئن انهن مان پيدا ٿيندڙ اولاد تندرست ۽ سگهارو هجي.

انهن ٻارن جي سار سنڀال لاءِ سرڪاري آفيسر (مرد ۽ عورت) مقرر هجن جيڪي جنم کان هڪدم پوءِ انهن کي سرڪاري نرسريءَ ۾ پهچائن. اتي هوشيار نرسون انهن جي پالنا ڪن. ڏٻرن ۽ عيبدار ٻارن کي ضايع ڪيو وڃي.

مطلب ته افلاطون جي مثالي رياست ۾ حڪمران ۽ محافظ طبقي جي حد تائين کا به ذاتي ملکيت نه هوندي ۽ نه ئي زر زمين. انهن جو پنهنجو گهر بار به نه هجي ۽ نه زال ٻار هجن, جن جي آرام ۽ سهولت لاءِ انسان مختلف بي انصافيون ڪري ٿو. ان "سوشلسٽ" زندگيءَ جي ڪري انهن جي ذهنيت به بدلجي ويندي ۽ اهي سڀ جي خوشيءَ کي پنهنجي خوشي ۽ سڀ جي ڏک کي پنهنجو ڏک سمجهڻ لڳندا. انهيءَ ئي شهر جو انتظام سڀ کان سٺو سمجهيو ويندو آهي جنهن ۾ شهرين جو سڀ کان گهڻو تعداد شين جي باري ۾ "پنهنجي" ۽ "پرائي" جو اصطلاح هڪ کُرو استعمال ڪندو

مثالي رياست جو اهو خاكو پورو ٿي وڃي ٿو, تہ هڪ ماڻهو سوال ڪري ٿو تہ اها رياست كيئن قائم "يندي يعني ان كي عمل ۾ آڻڻ جي كهڙي صورت هوندي؟ سقراط چوي ٿو تہ "اسان جنهن انقلاب جي تمنا رکون ٿا ان جي لاءِ تہ رڳو هڪڙي تبدیلی کوڙ ٿيندی ۽ اها هيءَ تہ ڪو فلسفي حڪمران بڻجي پوي يا وري ڪو حڪمرانُ فلسفي بڻجي پوي. جيستائين رياستن ۾ اعليٰ اقتدار فلسفين جي قبضي ۾ نہ اچی یا انھن ماٹھن ۾ جن کی اسان بادشاھ يا اعلیٰ حاکم چئون ٿا, تن ۾ حقيقي

<sup>•</sup> پئرا 416 • پئرا 450

فلسفي جو روح جذب نہ ٿي وڃي، يعني جيستائين سياسي اختيار ۽ فلسفو هڪ ئي اڪيلي فرد ۾ ملي نہ وڃن... شهرن تہ ڇا، سڄي انسانذات جي ڇوٽڪاري جو ڪو امڪان ڪونهي ۽ نہ ئي اسان جو ذکر ڪيل منصوبو ڪامياب ٿي سگهي ٿو.  $\mathbf{0}$  ڇو تہ سچو فلسفي رڳو دانائيءَ جو پرستار ۽ حقيقي حسن جي روح جو ڳولائو هوندو آهي، هو علم جو عقيدتمند هوندو آهي، خير ۽ سچائيءَ سان پيار ڪندو آهي ۽ شِر ۽ ڪُوڙ کان نفرت. هو جسماني قوتن کان پرهيز ڪندو آهي ۽ دولت جي پرواه نہ ڪندو آهي. هو نرميءَ ۽ انصاف کان ڪم وٺندو آهي.

افلاطون ان مثالي رياست جي لاءِ پنهنجي ٺاهيل فلسفي حڪمران کي ڏاڍو ڳوليو, پر اهو مراد جو موتي کيس ڪٿي نہ مليو.

افلاطون جي منصوبي جو بنياد ان نظريي تي آهي ته سماجي ڦيرڦار ماڻهن جي كمن كرى ظاهر ٿيندي آهي. تنهنكري اسان كي جيكڏهن كو ڏاهو ماڻهو يا مڪمل انسان ملي پوي تہ سماج جون سڀ خرابيون ختمر ٿي سگهن ٿيون, پر ماڻهوءَ ۽ سماج جو رشتو کهڙو آهي, سماج ۽ ماڻهوءَ جي حيثيت کهڙي آهي ۽ اهو سماج جي تقدير بدلائڻ لاءِ كيتريءَ حد تائين قادر هوندو آهي, اهڙا سوال آهن جن تي افلاطون كان علامه اقبال تائين گهڻن ئي مفكرن پنهنجن خيالن جو اظهار كيو آهي. كجه مفكرن وٽ انساني سماج جي تاريخ, حقيقت ۾ كجه نالي چڙهيل شخصيتن جي عظيم الشان ڪارنامن جي تاريخ آهي ۽ اسان جون سموريون تهذيبي، علمي ۽ فني ترقيون ماڻهن جي محنت جو نتيجو آهن. انهن جو عقيدو آهي تہ جڏهن سماج صراطِ مستقيم (سڌي راهه) کان هٽي گمراهين ۾ ڦاسي وڃي ٿو. نيڪيءَ بدران برائيءَ جون قوتون حاوي ٿي وڃن ٿيون ۽ ظلم ۽ ناانصافي حد درجي ٿي وڃن ٿيون, تہ ڪو راز جو داناءُ, کو صالح مرد اچي ٿو ۽ قوم جي ٻڏندڙ ٻيڙيءَ کي ڇوٽڪاري جي كناري لائي ٿو. افلاطون جو فلسفي حكمران, نتشي جو سُپرمئن ۽ اقبال جو مومن مرد انهيءَ ئي شخصيت جا مختلف نالا آهن. تاريخ ۽ ادب ۾ هِيرو (سورهيہ) جو تصور به ان نظريي جو هڪ پهلو آهي. عالمي واقعن جا ذكر به اڃا سوڌو ان ئي انداز ۾ لکيا ويا آهن. ڄڻ تہ زمين سج چوڌاري ڪا نہ ٿي ڦري ۽ نہ ئي زمين تي رهندڙ قدرتي قانونن جي اثر ۾ آهن, پر رڳو ڪجھ فاتح, ڪجھ حڪمرانَ, ڪجھ اتمر هستيون آهن جيكي انسان جي تقدير بدلائينديون رهن ٿيون.

اسان تاريخ جي ان نظريي کي تسليم نه ٿا ڪريون. اسان نالي چڙهيل شخصيتن جي انفرادي ڪارنامن جو اعتراف ته ڪيون ٿا, پر اسان وٽ فرد سماج جي پيداوار هوندو آهي ۽ سندس ڪارناما سماج جي گڏيل ضرورتن، آرزوئن ۽ امنگن جو

عڪس هوندا آهن. فرد سماج تي پنهنجو اثر ويهارڻ کان اڳ پنهنجي ماحول ۽ سماج جو اثر قبول ڪرڻ تي مجبور آهن، ڇو تہ ماءُ جي پيٽ کان وٺي جوانيءَ تائين سندس پالنا سماج ۾ ئي ٿيندي آهي. ٻي ڳاله اها آهي تہ سماج جو لڳ ڀڳ هر ماڻهو پنهنجي قوت مطابق حالتن ۽ واقعن تي اثرانداز ٿيندو رهندو آهي، پر هر ماڻهوءَ جو اثر نه هوندو آهي، ڇو ته انسان جون ذهني ۽ جسماني صلاحيتون هڪ جيتريون نه هونديون آهن. جن ماڻهن ۾ غير معمولي صلاحيتون هونديون آهن يا جن ماڻهن کي پنهنجين صلاحيتن کان ڪم وٺڻ جو موقعو ملندو آهي، ماڻهو انهن جي ڪارنامن کي ياد رکندا آهن. ٽين ڳاله اها آهي ته وڏي کان وڏو قوم –سڌارڪ به ان وقت تائين سماجي انقلاب آڻي نه سگهندو آهي جيستائين سماج جون معروضي حالتون ان تبديليءَ لاءِ ساز گار نه هجن ۽ ماڻهن ۾ پراڻي سماج کي بدلائڻ جو شعور ۽ احساس ديان ٿئ

افلاطون هڪ ماڻهوءَ وسيلي سماجي انقلاب برپا ڪرڻ چاهي پيو، پر سماجي انقلاب ته فرد جي ڪوششن سان نه, پر پيداوار جي اوزار ۽ پيداواري رشتن ۾ تبديليءَ سان ايندو آهي. قصو هي آهي ته سماج جي بقا جو دارومدار ضرورت جي شين جي پيداوار تي آهي. ضرورت جون شيون خوراڪ, لباس وغيره پيدا ڪرڻ لاءِ انسان پيداواري اوزارن جو محتاج هوندو آهي ۽ جنهن قسم جا پيداواري اوزار هوندا آهن انهن جي ئي مناسبت سان انسانن منجه پيداواري رشتا قائم ٿيندا آهن. آقا ۽ غلام جو رشتو، زميندار ۽ هاريءَ جو رشتو، صنعتکار ۽ اجرتي مزور جو رشتو. پيداواري اوزارن ۽ پيداواري رشتن ۾ بنيادي تبديليءَ کان سواءِ نه ڪڏهن سماجي انقلاب آيو آهي ۽ نه ڪڏهن اچي سگهي ٿو. يونان ۾ ان وقت تائين نه ته اهڙا پيداواري اوزار رائج ٿيا هئا جيڪي چالو اوزارن کان سٺا هجن ۽ نه ئي پيداواري طريقي ۾ ڪا اوزار رائج ٿيا هئا جيڪي چالو اوزارن کان سٺا هجن ۽ نه ئي پيداواري طريقي ۾ ڪا يوناني سماج ۾ پيداوار جو سڀ کان اهم عنصر غلامن، هارين، هنرمندن ۽ ننڍن يوناني سماج ۾ پيداوار جو سڀ کان اهم عنصر غلامن، هارين، هنرمندن ۽ ننڍن واپارين جو طبقو هو جيڪي ماڻهو پيداواري رشتن کي بدلي سگهيا پئي، ڇو ته ان تبديليءَ جي ڪري سڀ کان وڌيڪ فائدو انهن کي ئي ٿئي ها، پر افلاطون انهن طبقن تبديليءَ جي ڪري سڀ کان وڌيڪ فائدو انهن کي ئي ٿئي ها، پر افلاطون انهن طبقن کي غور لائق ئي نه تو سمجهي ۽ نه انهن جي تاريخي اهميت کي محسوس ڪري ٿو.

افلاطون جو نام نهاد كميونزم حقيقت ۾ اسپارٽا جي فوجي كميونزم جو چربو آهي. هي استحصالي طبقن جو كميونزم هو جنهن ۾ پيدا كندڙ طبقن علامن، هارين ۽ هنرمندن \_ كي كو اختيار يا حق حاصل نه هو. جڏهن ته حقيقي كميونزم (پوء اهو قديم دؤر جو هجي يا هاڻوكي دؤر جو) پيداوار كندڙ طبقن جي گڏيل قوت ۽ تخليقي صلاحيت جو لقاءً هوندو آهي، ان كري كميونسٽ سماج

**<sup>4</sup>**73 يئرا 473

۾ انهن طبقن لاءِ ڪا بہ جاءِ نہ هوندي آهي جيكي پورهيتن جي جسماني يا ذهني صلاحيتن مان فائدو وٺندا آهن يا انهن تي حكومت كندا آهن.

"ريپبلڪ" جي سمورين خامين ۽ خيالي رٿائن باوجود اسان افلاطون جي عظمت کان انڪار ڪري نہ ٿا سگهون، ڇو تہ افلاطون پنهنجي سماج جي بنيادي خرابين تي غور ڪيو، انهن خرابين جي سببن کي ڳولڻ جي ڪوشش ڪئي ۽ پوءِ سماجي سڌاري جو هڪڙو باضابطا منصوبو ٺاهيو. اهو منصوبو غلط به هو ۽ عمل ۾ اچي سگهڻ جهڙو به نه هو، پر ان منصوبي جي خامين جي ذميواري افلاطون جي سوچ کان وڌيڪ ان سماجي ماحول تي پوي ٿي جنهن ۾ افلاطون پليو ۽ وڌيو هو. هن جنهن قسم جي مثالي رياست قائم ڪرڻ چاهي پئي، ان لاءِ نه ته حالتون ٺيڪ هيون ۽ نه ئي يوناني قوم ۾ سماجي انقلاب جو شعور پيدا ٿيو هو. افلاطون "ريپبلڪ" ۾ فلسفي يوناني قوم ۾ سماجي انقلاب جو شعور پيدا ٿيو هو. افلاطون "ريپبلڪ" ۾ فلسفي عمران حاڪم طبقي ۽ فوجين جي تعليم ۽ تربيت تي ڏاڍو زور ڏنو هو ۽ انهن جي کي مدد سان پنهنجي مثالي رياست قائم ڪرڻ گهري پئي، پر خود افلاطون کي به ڪجه وقت کان پوءِ پنهنجيءَ غلطيءَ جو احساس ٿي ويو، ان ڪري هن پنهنجي پوءِ لکيل ڪتاب "قانون" ۾ پنهنجي موقف ۾ ڪجه ڦير ڦار به ڪئي. هُو ڪتاب جي پنجين باب ۾ لکي ٿو:

"رياست حكومت ۽ قانون جي سڀ كان سٺي ۽ عمدي شكل ته اها ئي آهي جنهن ۾ ان پراڻي چوڻيءَ تي، ته سڀ شيون دوستن ۾ گڏيل هونديون آهن، وڏي پيماني تي عمل ٿيندو آهي. خبر ناهي ته اهڙو كميونزم كٿي موجود آهي يا نه، يا كڏهن رائج ٿيندو يا نه، جنهن ۾ عورتون ۽ ٻار ۽ ملكيت گڏيل هجي ۽ نجي ۽ ذاتي شين جو تصور ئي زندگيءَ مان خارج ٿي وڃي ۽ اهي شيون به، جيكي قدرتي طرح ذاتي آهن. مثال طور: اكيون، كن، ۽ هٿ گڏيل هجن ۽ سڀ ماڻهو هر موقعي تي تعريف ۽ اعتراض جو ۽ خوشيءَ ۽ رنج جو هڪ جهڙو اظهار كن ۽ قانون شهر جي سڀني ماڻهن كي متحد كري ڇڏي. خوشقسمت هوندا اهڙي قسم جي زندگي گذارڻ وارا، تنهنكري اسان رياست جي انهيءَ دانچي سان ڳنڍيل رهنداسون ۽ پنهنجي سڄي قوت ان جي ڳولا ۾ ڍانچي سان ڳنڍيل رهنداسون ۽ پنهنجي سڄي قوت ان جي ڳولا ۾ گذارينداسون. ان قسم جي رياست شروعات جي گهڻو ويجهو هوندي."

ان قسمر جي رياست لاءِ افلاطون قانون جي ڪتاب ۾ فلسفِي حڪمران جو سهارو ڪو نہ ٿو وٺي. پر صلاح ٿو ڏي تہ:

"شهرين کي گهرجي ته پنهنجي زمين ۽ گهر هڪدم سيني ۾ وراهن ۽ گڏيل آبادي نه ڪن پر جن ماڻهن کي اهي زمينون ملن, انهن تي لازم آهي ته هو اهو سمجهن ته اهي ٽڪرا سڄي شهر جي ملڪيت آهن."

زرعي زمين جي هيء ورهاست ممكن حد تائين برابر هئڻ گهرجي. سون چانديءَ جو استعمال منع هئڻ گهرجي ۽ سكا بر ايترا گهڙيا وڃن جيترا روزاني ڏي وٺ لاءِ ضروري هجن. شاديءَ ۾ نه ڏاڄ ڏنو وڃي, نه ورتو وڃي. فضيلت جو بنياد دولت نه هجي تنهنڪري رياست ۾ نه وڌيڪ دولت وارا هوندا ۽ نه غريب. پر زمين جي برابر ورهاست کان پوءِ اها اميد رکڻ ته هارِي پنهنجي ايراضيءَ کي سڄي شهر جي گڏيل ملکيت مقرر ڪندو, انتهائي خوشفهمي آهي. هي ته ايئن آهي جيئن اسان پاڪستان جي مِل مالکن يا وڏن زميندارن کان اها اميد رکون ته اهي پنهنجو پاڻ کي مزدورن ۽ هارين جو "امين" سمجهندا يا پنهنجي جائداد کي مزدورن ۽ هارين جي

#### باب ينجون

# مسيحى سوشلزم

"قدرت پنهنجون سڀ شيون سڀني انسانن جي گڏيل استعمال لاءِ ٺاهيون آهن. خدا سڀني شين کي تخليق جو حڪم ڏنو تہ جيئن سڀني کي گڏيل رزق ملي ۽ زمين سڀني جي گڏيل ملڪيت هجي، تنهنڪري سڀني کي قدرت پاران گڏيل حق عطا ٿيو آهي، پر لالچ اهو حق ڪجه ماڻهن تائين محدود ڪري ڇڏيو آهي. "

حضرت عيسيٰ اڄ کان لڳ ڀڳ 1975 سال اڳ فلسطين جي شهر بيتُ لحم ۾ پيدا ٿيو. سندس والده حضرت مريم گليل صوبي جي ناصره شهر جي رهندڙ هئي. سندس مڱڻو يوسف نالي هڪ واڍي سان ٿيو، جيڪو يهوديہ صوبي جي بيت لحم شهر مان اچي ناصره ۾ رهيو هو. فلسطين تي انهن ڏينهن ۾ روم سلطنت جي شهشاه قيصر آگستس (63 ق.م - 14ع) جو قبضو هو. هن فلسطين کي ٽن صوبن گليل, يهوديہ ۽ اتوريہ ۾ ورهائي ڇڏيو هو. گليل جو صوبيدار هيروديس انيطپاس هو، يهوديہ جو پانيطاس پيلاطوس ۽ اتوريہ جو فليس, جيڪو هيروديس جو پاءُ هو.

انهن ڏينهن ۾ ايئن ٿيو تہ قيصر آگستس پاران يهودين جي آدمشماريءَ جو حڪم جاري ٿيو ۽ اعلان ڪيو ويو تہ ماڻهو پنهنجن پنهنجن اباڻن شهرن ۾ وڃن ۽ نالو لکرائن. بسيوسف بہ حضرت مريم کي (جيڪا حاملہ هئي) وٺي، پنهنجي اباڻي شهر بيت لحم ڏانهن روانو ٿيو. جڏهن هو شهر ۾ پهتو تہ رات ٿي چڪي هئي ۽ کين رات گذارڻ لاءِ ڪٿي بہ جاءِ نہ ملي، تنهنڪري هن هڪ سراءِ ٻاهران ديرو ڪيو. حضرت عيسيٰ اتي پيدا ٿيو ۽ حضرت مريم کيس ڪپڙي ۾ ويڙهي جهوليءَ ۾ رکيو.

انن ڏينهن کان پوءِ حضرت عيسيٰ جا والدين ٻارڙي کي کڻي يروشلمر هليا ۽ موسوي شريعت موجب ولادت جون رسمون ادا ڪيون ۽ پوءِ ناصره موٽي آيا ۽ "اهو ٻار وڌندو ۽ سگهارو ٿيندو ويو ۽ حڪمت سان ڀرپور ٿيندو ويو."

فلسطين ۾ رومين جي حڪومت هئي. پر اهي پهودين جي سماجي ۽ مذهبي معاملن سان كا به هٿ چراند نه كندا هئا، ايترى قدر جو يهودين جا مقدما به يهودي كاهن سردارن جي عدالت ۾ ئي پيش ٿيندا هئا. هنن يهودين رئيسن ۽ مذهبي پيشوائن كي پنهنجو همر خيال بڻائي ڇڏيو هو. اهي ماڻهو صدوقي سڏائيندا هئا. تعليم يافته هئڻ كرى انهن تي رومي تهذيب جو ڏاڍو گهرو اثر هو. هو عام يهودين جي آزاديءَ جي تحريكن جي مخالفت كندا هئا ۽ رومي غلبي جا ڏاڍا حامي هئا. بيو طبقو فريسين جو هو. اهي وچولي طبقي جا ماڻهو هئا جيڪي موسوي شريعت جي ريتن رسمن جي پابندي ڏاڍي جوش خروش سان ڪندا هئا, پر موسوي شريعت جي اصل روح جي قطعي پرواه نه ڪندا هئا. ٽيون ٽولو، جيڪو ننڍو هو، بنائين جو هو, جن پنهنجون سوشلسٽ وسنديون وسايون هيون ۽ يهودي سماج سان ڪو بہ واسطو نہ رکندا هئا. چوٿون طبقو عامر ماڻهن جو هو جيڪو هاري, هنرمند يا پورهيت هو. هي طبقو ٻٽي ظلم جو شڪار هو. ان کي هڪ طرف رومي حڪمران تنگ ڪندا هئا تہ ٻئي طرَف صدوقي ۽ فريسي ڦريندا هئا. انهن ڪڏهن بہ کل خوشيءَ سان رومين جي اطاعت قبول ڪا نہ ڪئي پر جڏهن بہ کين موقعو ملندو هو تڏهن بغاوت برپا ڪري ڇڏيندا هئا. ان کان سواءِ هو پنهنجي نجات ڏياريندڙ جا به منتظر هئا جنهن جي اڳُ ڪٿي انهن جا نبي ڪري چڪا هئا. انهن جو عقيدو هو تہ سندن نجات ڏياريندڙ هڪ نه هڪ ڏينهن ضرور ايندو ۽ کين ظالمن جي غلاميءَ کان آزاد ڪرائي, ملڪ ۾ خدا جي بادشاهت قائم ڪندو. ان بادشاهي ۾ ننڍي وڏي ۽ امير غريب جو فرق نہ هوندو پر عدل ۽ برابريءَ جو ڪنڌ مٿي هوندو.

خيالن جي هڪ ٻي لهر هئي جنهن کان شامر ۽ فلسطين جو دانشور طبقو ڏاڍو متاثر هو. اهو رواقي فلسفو هو, جنهن جو باني زينو انهيءَ ئي علائقي سان تعلق رکندو هو. زينو چوندو هو, تہ ڪائنات جون سڀ شيون هڪ اڪيلي نظام جو جزو آهن. ان نظام کي نيچر (فطرت) يا قدرت چوندا آهن. انسان جي زندگي تڏهن خير جي زندگي ٿي سگهي ٿي جڏهن اها قدرت سان هڪ ڪَري هجي ۽ قدرت جي قانونن مياندر هجي.

رواقين كي دنيا وارن كان اها شكايت هئي ته هنن فطري دين كي ڇڏي ڏنو آهي ۽ پنهنجن گهڙيل اصولن هيٺ شهري سماج قائمر كري ورتو آهي, ذاتي ملكيتون ٺاهيون آهن ۽ حرص ۽ لالچ ۾ قاسي ويا آهن. انهن جي تعليم حقيقت ۾ ان صور تحال خلاف هك احتجاج هئي. هُو پراڻي قبائلي زندگيءَ جي ثنا كندا هئا، ڇو ته اها زندگي قدرت جي گهڻو ويجهو هئي. ان قدرت پرستيءَ جي ته ۾ تهذيب ۽ تمدن تي ملامت جو پهلو نكتو ٿي ۽ اها خواهش لكل هئي ته انسانذات پوئتي موٽي يا پنهنجن سماجي ادارن جي سندن پراڻن قدرن مطابق نئين سر تنظيم كري. شهر

<sup>•</sup> سنت (پادري) امبروز (339-397ع) ڪتاب پادرين جا فرض. ڪتاب 1. باب 26.

وسائڻ, واپار ڪرڻ, صنعت ۽ هنر کي وڌائڻ سندن ويجهو انسان کي ان جي دل پسند تصور (آئيڊيل) کان پري ڪري ڇڏي ٿو.

فلسطين جو ذهني ماحول انهن بن وهكرن جي ميلاپ مان ٺهيو هو. رواقي فلسفو شام كان يونان پهتو ۽ يونان كان روم, تنهنكري پهرين صديءَ ۾ روم جي وڏن شاعرن ۽ فلسفين ۾ رواقي فلسفي جو ڏاڍو اثر هو ۽ اهي دانشور پنهنجين لکڻين ۾ ان قدرتي دين جو ذكر ڏاڍي حسرت سان كندا هئا جنهن ۾ مال ۽ دولت جي پاسي كان بي فكري هئي, نه كا شي منهنجي هئي، نه تنهنجي. مثال طور, لاطيني زبان جو عظيم شاعر ورجل (70 - 19 ق.م) پنهنجي نظم ۾ ان سونهري دؤر جي باري ۾ لکي ٿو:

"ٻنين جي وچ ۾ ٻنا ڏنل ڪو نه هوندا هئا ۽ نه ئي ورهاست جو نشان يا سَنڌو ٺاهيو ويندو هو ير سڀ شيون گڏيل هيون."

۽ ورجل جي زماني جو شاعر هوريس (65-8 ق.م) وچ ايشيا جي چراگاهن ۾ رهندڙ سيٿين قوم جي ماڻهن جو ذڪر ڪندي چوي ٿو ته:

"ميدانن جا رهاڪو سيٿين, جيڪي لاڏائو خيمن ۾ رهن ٿا ۽ اسان کان وڌيڪ خوش ۽ سکيا آهن, انهن جي ٻنين جي وچ ۾ ملڪيت جا نشان نه هوندا آهن. اهي سال به سال هڪ جاءِ رهي ٻني ڪندا آهن ۽ ميويدار وڻن جو ميوو کائيندا آهن ۽ فصل اڻندا آهن. تڏهن هو پنهنجي محنت کي آرام پهچائيندا آهن ۽ اتان لڏي ويندا آهن, انهن جي جاءِ تي ڪو ٻيو ٽولو اچي رهندو آهي."

انهن مان سڀ کان وڏي شخصيت سينيڪا (Seneca) جي هئي. هو اسپين جو رهاڪو هو, پر ننڍپڻ ۾ ئي رومر اچي رهيو. جوانيءَ ۾ تقرير جي زور ڪري مشهور ٿيو. 41ع ۾ شهنشاه ڪلاڊيس جي حڪم سان جلاوطن ڪيو ويو. اٺن سالن کان پوءِ واپس سڏايو ويو ۽ شهزادي نيرو جو استاد مقرر ٿيو. نيرو جڏهن تخت تي ويٺو ت ڪجه عرصي کان پوءِ سينيڪا سندس خاص صلاحڪار ٿي رهيو ۽ آخرڪار نيرو جو عذاب مٿس نازل ٿيو ۽ بادشاه کيس خودڪشي ڪرڻ جو حڪم ٻڌايو. سينيڪا پنهنجين ڪراين جون رڳون ڪُٽي ڇڏيون ۽ (هو رت وهي وڃڻ ڪري) مري ويو.

سينيكا ال ڳڻين كتابن جو ليكك آهي. وچين زماني تائين يورپ جي دانشورن ۾ هن جون لكڻيون ڏاڍيون پسند كيون وينديون هيون. پراڻي زماني جي گڻن جو ذكر كندي هو لكي ٿو ته:

"جيستائين لالچ سماج جو ذهن گندو نه ڪيو هو ۽ غربت پيدا نه ٿي هئي تيستائين سماجي خوبين ۾ ملاوٽ نه آئي هئي، ڇو ته جيئن ئي انسان

شين كي پنهنجي ذاتي ملكيت مقرر كرڻ لڳو, ته گڏجي گذارڻ جو خاتمو ٿي ويو. ابتدائي انسان ۽ ان جو اولاد فطرت جي پوئواري كندا هئا \_ نج ۽ نبار قدرت جي. پر جڏهن براين ڳاٽ كنيو, ته بادشاهه پنهنجو اختيار كرڻ لڳا ۽ قانوني فقرا نافذ كرڻ لڳا. كيترو نه سٺو هو اهو ابتدائي زمانو, جڏهن قدرت جون نعمتون گڏيل هيون ۽ سڀ ماڻهو انهن مان فائدو وٺندا هئا. انهن ڏينهن ۾ عيش كرڻ ۽ عشرت پسنديءَ انسان ۾ وٿيون كو نه وڌيون هيون ۽ نهي اهي هڪ ٻئي جو شكار كندا هئا. اهي قدرت مان هڪ جيترو فيض حاصل كندا هئا. مان انهن كي سڀ كان وڌيك دولتمند انسان ڇو نه سمجهان جڏهن ته انهن ۾ هڪ به مفلس نهد."

هي هو اهو ماحول, جنهن ۾ حضرت عيسيٰ جي پرورش ٿي \_ پاڻ هڪ مزدور جي گهر ۾ پليا هئا تنهنڪري کين ان ظلم ۽ بک جو ذاتي تجربو هو ۽ پاڻ سماجي خرابين جي سببن کان چڱيءَ طرح واقف هئا. سندس والدين سال ۾ هڪ ڀيرو فسح جي عيد جي موقعي تي يروشلم ضرور ويندا هئا. اتي حضرت عيسيٰ کي يهودي پيشوائن جو واعظ ٻڌڻ جو موقعو ملندو هو. پاڻ زبور ۽ توريت جو ذکر غور سان ٻڌندا هئا پر سندن محبوب نبي يسعياه هو, تنهنڪري لوقا سندس جوانيءَ جو هڪ واقعو لکيو آهي ته:

"هو دستور موجب ڇنڇر (سبت) ڏينهن عبادتگاه ۾ ويو ۽ پڙهڻ بيٺو ۽ يسعياه نبيءَ جو ڪتاب کيس پڙهڻ لاءِ ڏنو ويو ۽ پاڻ ڪتاب کولي اهو صفحو ڏٺائون جتي لکيل هو تہ

"خداوند جو روح مون ۾ آهي

"ان ڪري جو هن مون کي غريبن کي خوشخبري ڏيڻ لاءِ مسيح بڻايو ۽ مون کي موڪليو آهي ته قيدين کي ڇوٽڪاري ۽ انڌن کي ديد جي خوشخبري ٻڌايان ۽ پيڙجندڙن کي آزاد ڪريان ۽ خداوند جي سال مقبولي جو اعلان ڪريان." •

۽ لوقا جي لکڻيءَ موجب "ماڻهو سندس ڳالهين تي حيران ٿي, چوڻ لڳا تہ ڇا هي يوسف واڍي جو پٽ نہ آهي!"

مسيح ٽيهن سالن جي عمر ۾ پنهنجي مذهب جي تبليغ شروع ڪئي. پاڻ ڳوٺُون ڳوٺ ڦرندو ۽ عامر ماڻهن کي سڌي رستي تي هلڻ ۽ نيڪي ڪرڻ جي تلقين

<sup>•</sup> لوقا. ب 4. ص16-19.

<sup>•</sup> Bertrand Russell: Western Philosophy. P- 277.

ڪندو ۽ بيمارن جو علاج ڪندو ۽ ڏکين کي تسلي ڏيندو ۽ مظلومن کي خدا جي بادشاهيءَ جي خوشخبري ٻڌائيندو هو.

"مبارك آهيو اوهان, جيكي غريب آهيو, ڇو ته خدا جي بادشاهي اوهان جي آهي. مبارك آهيو توهان, جيكي بكيا آهيو, ڇو ته توهان

عقيدتمند پهودين كي يقين ٿي ويو تہ غريبن جو نجات ڏياريندڙ اچي ويو آهي ۽ اهي هزارن جي تعداد ۾ سندس چوڌاري اچي مڙيا ۽ ڪيترائي اهڙا هئا جن گهرٻار ڇڏي اچي مسيح جي شاگردي قبول ڪئي ۽ ان سان گڏ ماڻهن ۾ نئين مذهب جي تبليغ كرڻ لڳا. مسيح جا خاص شاگرد ٻارهن هئا. انهن ۾ كي ملاح هئا (پترس ۽ اينڊريون), كو رنگساز (نيرولي) هو (لوقا) ۽ كو چمڙو سينگاريندڙ (شمعون) هو. مطلب ته سینی جو تعلق هینئین طبقی سان هو.

هي نئون مذهب سنئون سڌو دولتمندن جي خلاف هو, تنهنڪري حضرت مسيح صاف صاف لفظن ۾ انهن جي مذمت ڪندو هو. پاڻ چوندو هو تہ "توهان خدا ۽ دولت ٻنهي جي خدمت ڪري نه ٿا سگهو" ۽ سندس فيصلو هو ته دولتمند خدا جي بادشاهت جا ڏوهاري آهن.

"يسوع هڪ دولتمند کي ڏسي چيو ته دولتمندن جو خدا جي بادشاهيءَ ۾ داخل ٿيڻ ڪيترو نہ ڏکيو آهي, ڇو تہ سُئيءَ جي پاکڙي مان اُٺ جو ٽپي وڃڻ ان کان وڌيڪ سولو آهي تہ دولتمند خدا جي بادشاهي ۾ داخل

پاڻ فقيهن ۽ صدوقين کي به برو سمجهندا هو ۽ انهن جي ظاهري ڏيکائن ۽ رياكارين تي ٽوك كندو هو.

"فقيهن كان خبردار رهجو جيكي ڊگها ڊگها لباس پائي گهمڻ ڦرڻ جو شوق رکن ٿا ۽ بازارن ۾ سلام ۽ عبادتگاهن ۾ اعليٰ درجي جي ڪرسين تي ۽ ضيافتن ۾ صدر ٿي ويهڻ پسند ڪن ٿا. اهي بيواهن جي گهرن کي قبائن ٿا ۽ ڏيکاءَ لاءِ نماز کي ڊگهو ڪن ٿا. " 🕏

حضرت مسيح كي پنهنجن خيالن جي تبليغ لاءِ رڳو ٽن سالن جي وٿي ملي, پر ان ٿوري عرصي ۾ به فلسطين جا هزارين ماڻهو سندس مريد ٿي ويا ۽ يهودي پيشوائن کي اهو خطرو ٿي پيو تہ جيڪڏهن هن نئين فتني کي منهن نہ ڏنو ويو تہ فلسطين جي

سندس روزاني زندگي به انهن جي فڪر جي شهادت ڏئي ٿي, تنهنڪري سندس ڏينهن ۽ راتيون غريبن ۾ گذرنديون هيون. پاڻ ۽ سندس شاگرد غريبن جهڙا ٿلها پراڻا ڪپڙا پائيندا هئا, غريبن جي جهوپڙين ۾ رهندا هئا ۽ انهن جهڙو کاڌو کائيندا هئا. دولت جي لالچ کين نه ٿيندي هئي ۽ شان شوڪت, عهدي, رتبي جي خواهش کين كڏهن به نه ستائيندي هئي. اهي صحيح معنيٰ ۾ انسان دوست هئا ۽ انسانن جي خدمت ڪرڻ سندن حياتيءَ جو مسلڪ هو. تنهنڪري حضرت مسيح جي ٻارهن شاگردن مان هڪ, يعقوب, ان ڳالھ تي ڪاوڙ ظاهر ٿو ڪري تہ دولتمند طبقو پورهيتن جو استعمال ڪري ٿو ۽ کين سندن حق کان محروم ڪري ٿو.

"ای دولتمندو! توهان پنهنجین مصیبتن تی، جیکی توهان تی اچڻ واريون آهن, رؤ, پٽيو, واويلا ڪيو. توهان جو مال خراب ٿي ويو ۽ توهان جي لباسن کي ڪينئان کائي ويا, توهان جي سونَ ۽ چانديءَ تي كُٽ چڙهي وئي ۽ اها كٽ اوهان تي شاهدي ڏيندي ۽ باه جيان توهان جو گوشت ڳاريندي... ڏسو, جن مزدورن توهان جا فصل لڻيا انهن جي اها مزدوري, جيڪا توهان دغا ڪري رکي ڇڏي آهي, رڙيون ڪري ٿي ۽ فصل لڻندڙن جون دانهون فوجن جي خدا جي ڪنن ۾ پهچي ويون

حضرت مسيح جي وفات کان پوءِ بہ سندس شاگردن جي زندگي انهيءَ راھ تي هلندي رهي, پر پنهنجي انفراديت برقرار رکڻ لاءِ هنن پنهنجي حياتيءَ جي نموني كي سوشلسٽ انداز ۾ ڦيرائي ڇڏيو. هو گڏجي رهندا هئا. گڏجي کائيندا هئا ۽ پنهنجي سموري ملڪيت هنن گڏ ڪري ڇڏي هئي, تنهنڪري لوقا "عملن جي كتاب" ۾ لكي ٿو ته:

صدوقین ۽ فریسین جي طبقاتي مفاد کي نقصان پهچندو, تنهنڪري حضرت مسيح تي مذهب ۽ رومي سلطنت سان بغاوت جو الزامر هنيو ويو ۽ کيس صليب تي چاڙهيو ويو. حضرت مسيح جي تعليم کي سندس چئن شاگردن ــ متي, مرقس, لوقا ۽ يوحنا \_ مرتب كيو آهي. اهي تصنيفون انجيل جي نئين عهدنامي جي نالي سان مشهور آهن. انجيل ۾ اسان کي پراڻي سوشلزم جو ڪو چٽو تصور ڪو نہ ٿو ملي. حضرت مسيح نہ طبقاتي فرق جي مخالفت ڪري ٿو ۽ نہ ئي زمين کي هارين ۾ ورهائڻ جي صلاح ڏئي ٿو ۽ نہ برابريءَ جي تلقين ڪري ٿو. ان هوندي به سندس همدر ديون محتاجن, غريبن ۽ مظلومن سان گڏ آهن ۽ پاڻ دولتمندن ۽ ڪاهن سردارن جي طبقن جو سخت مخالف هو.

<sup>•</sup> يعقوب جو خط. ب2-6.

<sup>•</sup> لوقا. ب 6. • لوقا. ب 18. • لوقا. ب 21.

"۽ جن ايمان آندو هو اهي سڀ گڏجي رهندا هئا ۽ سيني شين ۾ شريڪ هئا ۽ پنهنجي ملڪيت ۽ سامان وڪڻي هر هڪ ۾ ضرورت موجب ورهائي چڏيندا هئا. " •

اڳتي هلي هو ان ٽولي جي باري ۾ لکي ٿو ته:

"۽ ايماندارن جي جماعت هڪ دل ۽ هڪ روح هئي ۽ ڪنهن بہ پنهنجي مال کي پنهنجو نہ چيو پر انهن جون سڀ شيون گڏيل هيون. انهن ۾ ڪو بہ محتاج نہ هو، ان كرى جو جيكى ماڻهو زمين يا گهرن جا مالك هئا انهن کي وڪڻي، وڪيل شين جي قيمت آڻيندا هئا ۽ رسولن جي پيرن ۾ آڻي رکندا هئا. پُوءِ هر هڪ کي ان جي ضرورت جيترو ورهائي ڏنو

ٻڌمت جي ساڌن جي زندگيءَ جو نمونو بہ ان قسمر جو هو, تنهنڪري شروعاتی دُور جا عیسائی پیشوا ۽ سندن مرید جيكڏهن گڏجي زندگي گذاريندا هئا، تہ اها كا انوكى ڳالھ نہ هئى ۽ نہ ئى ورى ان مان كو نتيجو كڍڻ گهرجى تہ هنن سوشلسٽ نظرين کي قبول ڪري ورتو هو. انهن ضرورت جي ڪري ايئن ڪيو هو, عقيدي جي ڪري نہ. ان جي ضرورت ان ڪري هئي جو کين نئين مذهب جي تبليغ ڪرڻي هئي ۽ جن ماڻهن رومي ۽ يهودي تشدد باوجود مسيح تي ايمان آندو هو, انهن جي حفاظت ڪرڻي هئي. انهن جو پاڻ ۾ ڀائيچاري, سهڪار ۽ ٻڌيءَ جو جذبو پيدا کرڻو هو تہ جيئن انهن ۾ پاڻ ۾ اعتماد پيدا ٿئي ۽ اهي دشمنن کان نہ ڊڄن, تنهنڪري اسان کی عیسائین جی نندن نندن سوشلست گوٺن جو نشان تاریخ جی صفحن تی تہ گهڻو ئي ملي ٿو. پر اسان کي اهڙا عيسائي مبلغ ڪڏهن ڪڏهن نظر اچن ٿا جن کي ٻين بہ سوشلسٽ انداز ۾ رهڻ يا سوچڻ جي تلقين ڪئي هجي يا انهن سوشلسٽ سماج قائم كرڻ جي كوشش كئي هجي.

بهرحال مسيح جي شاگردن پنهنجي ۽ پنهنجن ٿورن عقيدتمندن جي لاءِ سوشلسٽ زندگيءَ جي جيڪا روايت قائم ڪئي هئي. اها مذهبي پيشوائن ۾ گهٽ ۾ گهٽ ٽن سَو سالن تائين جاري رهي. ان جو بنيادي سبب اهو آهي تہ جڏهن عيسائي مذهب يوناني ۽ لاطيني (اٽليءَ وارن) علائقن ۾ پکڙيو, ته شروع ۾ اهو انهن علائقن ۾ بہ مظلومن ۽ غريبن جو مذهب ٿي رهيو \_ اهي ماڻهو قدرتي طرح دولتمندن کان نفرت کندا هئا تنهنکري انهن جي پيشوائن کي به سندن هم آواز ٿيڻ ۾ زندگيءَ

جو اهڙو طريقو اختيار ڪرڻو پوندو هو جيڪو دولتمندن کان مختلف هجي, تنهنكري ارنيسٽ رينان لکي ٿو ته:

"بس سڀ ماڻهو سوشلسٽ زندگي گذاريندا هئا, انهن جون دليون ۽ انهن جا روح پاڻ ۾ همر آواز هئا. ڪنهن وٽ ڪا بہ اهڙي ملڪيت نہ هئي جنهن کي هُو پنهنجو چئي سگهيو پئي. مسيح جو پوئلڳ پنهنجي سپ جائداد وكٹى رقم سوسائٽيءَ (پنهنجي جماعت) جي حوالي كندو

اهي ماڻهو مسيح جي شاگردن جي زندگيءَ کي پوئواريءَ لائق سمجندا هئا ۽ انهن جي ڪوشش هوندي هئي تہ عوامر ۾ رلي ملي رهڻ گهرجي. اهڙن درويش صفت مسيحي پيشوائن جي لسٽ ڊگهي آهي. مثال طور, سنت باربناس, جيڪو ٻي صديءَ جي شروعاتي ڏينهن ۾ ٿي گذريو آهي, چوي ٿو ته:

"پنهنجين سيني شين ۾ پنهنجن پاڙيسرين کي شريڪ ڪيو. ڪنهن شَي کي پنهنجي ملڪيت نہ سمجهو, ڇو تہ توهان جن شين جي گڏيل استعمال جا قائل آهيو ۽ جيڪي خراب نہ ٿيون ٿين (هوا، روشني، پاڻي وغيره), ته پوءِ انهن شين جو گڏيل استعمال ڪيترو نه لازمي آهي, جيڪي فنا ٿي وڃن ٿيون."

اهڙيءَ طرح جسٽن شهيد (100-165ع), جنهن کي روم ۾ صليب تي چاڙهيو ويو. چوي ٿو تہ:

"اسان جيڪي هاڻي کان اڳ سڀني شين کان وڌيڪ دولت ۽ ملڪيتن جي راه کي پسند ڪندا هئاسون, گڏجي پيدا ڪيون ٿا ۽ ماڻهن ۾ سندن ضرورت جيترو ورهايون ٿا."

پادري ترتولين (23ع-150ع) اٽلين هو ۽ لبيا ۾ مسيحي دين جي تبليغ ڪندو هو. هو چوندو هو ته "اسان ۾ زال کان سواءِ باقي سڀ شيون گڏيل آهن." ساڳيءَ طرح لبيا جو هك ٻيو مشهور پادري سنت سپرين (وفات 258ع) چوندو هو ته: "جيكو كجه خدا طرفان عطا تئي ٿو, اهو سيني جي گڏيل استعمال لاءِ آهي. ان جي فضل ۽ ڪرم کان ڪنهن کي بہ محروم نہ ٿو ڪري سگهجي ٿو, تہ جيئن سڄي انسانذات ان جي سخاوت ۽ عنايت مان برابر هڪجيترو فائدو حاصل ڪري."

ليكٽئنشيئس (Lactantius) (260ع-340ع) وڏو عالم ۽ فاضل آفريكي پادري هو. هُو افلاطون جي تعليمن کان ڏاڍو متاثر هو. تنهنڪري عورت کان سواءِ

<sup>•</sup> Ernest Renan: Quoted By Max Beer. P- 199.

هو سيني شين ۾ گڏپ جو زبردست حمايتي هو ۽ انهن سونهري ڏينهن کي اڪثر ياد ڪندو هو جڏهن دنيا ۾ نيڪيءَ جي حڪومت هئي ۽ سڀ شيون گڏيل هيون ۽ ماڻهو کل خوشي سان گڏجي رهندا هئا.

سنت بازيل اعظم (330ع-379ع) يوناني هو ۽ قيصريہ ۾ پادريءَ جا فرض نڀائيندو هو. هو به دولت كي نفرت سان ڏسندو هو:

"دولت جي قوت جو ڪو بہ مقابلو ڪري نہ ٿو سگهي. ان جي زور آڏو هر شي جهڪي پوي ٿي... ڇا توهان (دولتمند) چور ۽ ڌاڙيل ڪو نہ آهيو؟ توهان وٽ جيڪو کاڌو آهي، اهو بکين جي ملڪيت آهي، جيڪو لباس توهان پائي گهمو ٿا، اهو اگهاڙن جي ملڪيت آهي، جيڪو جوتو توهان پاتو آهي، اهو اگهاڙن پيرن جي ملڪيت آهي ۽ جيڪي چانديءَ جا ذخيرا توهان گڏ ڪيا آهن، اهي حاجتمندن جي ملڪيت آهن."

پر هو رڳو دولت ۽ دولتمندن جي لعنت ملامت تي بس نہ ٿو ڪري, پر گڏيل ملكيت جي هدايت كري ٿو:

"اسان ماڻهو، جن کي عقل عطا ٿيو آهي، انهن جانورن کان به وڌيڪ ظالمر آهيون جيڪي بي عقل آهن. جانور ته زمين جي پيداوار کي گڏيل شين طور استعمال ٿا ڪن، ڌڻ هڪ ئي گڏيل چراگاه ۾ چرن ٿا، گهوڙا گڏجي هڪ ئي جهنگ ۾ چرن ٿا، پر اسان انهن شين کي پنهنجي ذاتي ملڪيت بڻائي ڇڏيون ٿا جيڪي سڀني لاءِ گڏيل آهن... اچو، اسان يونانين ۽ انهن جي حياتي گذارڻ جي طريقي جي پوئواري ڪيون، جيڪا انسان دوستيءَ تي ٻڌل هئي. اهي ماڻهو هڪ ئي دسترخوان تي جيڪا انسان دوستيءَ تي ٻڌل هئي. اهي ماڻهو هڪ ئي دسترخوان تي گڏجي ويهي کاڌو کائيندا هئا." (اسپارٽا جو سماج مراد آهي).

جان ڪراءِ سوستم (Chrysostom) (7403-407ع) قسطنطنيہ جو اعليٰ پادري هو. بازنطيني بادشاهہ سان سندس اڪثر جهيڙو هلندو رهندو هو، ڇو ته هو پنهنجن واعظن ۾ ظلم ۽ نا انصافيءَ جي مخالفت ڪندو رهندو هو، تنهنڪري 403ع ۾ هن کي شهنشاه ٿيوني لس جي حڪم سان لاٿو ويو ۽ جڏهن ماڻهن سندس حق ۾ مظاهرا ڪيا، ته شهنشاهه ان کي بحال ڪيو ۽ پوءِ جلاوطن ڪري ڇڏيو. هو مسيح جي شاگردن جي اختيار ڪيل گڏيل زندگيءَ جو حمايتي هو. پنهنجي هڪ خطبي ۾, جيڪو قسطنطنيه ۾ 400ع ۾ هن ڏنو، چيو هو ته:

"انهن (شاگردن) پنهنجي وچ ۾ سموري اڻ برابري ختم ڪري ڇڏي هئي ۽ ڏاڍو سٺو انتظام ڪيو هو. اهو ثابت ڪرڻ لاءِ، تہ ڌار ڌار گهرن ۾ رهڻ ڏاڍو مهانگو هوندو آهي ۽ ان جي ڪري غريبي وڌندي آهي، ان ڪري هڪڙو ئي گهر هجي جنهن ۾ مڙس, زال ۽ ٻار سڀ گڏ رهن.

"عورت اُن كَتي ۽ مرد كم كري ۽ كمائي آڻي. هاڻي ٻڌايو ته انهن كي كفايت ڇا ۾ ٿيندي، گڏجي كاڌو كائڻ ۽ هڪ ئي گهر ۾ رهڻ وسيلي يا ڌار ڌار رهڻ وسيلي؟ بي شڪ گڏجي رهڻ وسيلي، ڇو ته ڏه ٻار جيكڏهن ڌار ڌار رهن ته انهن كي ڌار ڌار ڏه كمرا, ڏه ميزون ۽ ڏه نوڪر گهربا. اهڙيءَ طرح آمدني به ورهائجي ويندي. اهو ئي سبب آهي جو جتي غلامن جو گهڻو تعداد هوندو آهي, اتي انهن كي هڪ ئي ميز جي چوڌاري ويهاريو ويندو آهي, ته جيئن خرچ گهٽ ٿئي. ان مان ثابت ٿيو ته ورهاست كوٽ جو سبب بڻبي آهي ۽ گڏ ٿيڻ ۾ بركت هوندي آهي. خانقاهن ۾ پادري اهڙيءَ طرح رهندا آهن جيئن مسيح جا شاگرد آهي. خانقاهن ۾ پادري اهڙيءَ طرح رهندا آهن جيئن مسيح جا شاگرد گڏ رهندا هئا. ڇا انهن مان كو به بكن وگهي مئو؟ پر اڄ كله ماڻهو ان قسم جي زندگيءَ كان ايترو ته خوف ٿا كائن جيترو انڌي كوه ۾ ڪرڻ كان به تيندو هوندن."

پادريءَ جا دليل اسان توهان کي ڏاڍا ٻاراڻا لڳندا پر انهن جي محرڪن ۽ مقصدن سان ڪنهن جو بہ اختلاف نہ ٿو ٿي سگهي. هو رڳو اهو ثابت ڪرڻ ٿو چاهي تہ "سوشلسٽ سماجي زندگيءَ ۾ خرچ گهٽ ۽ سهولتون وڌيڪ ٿينديون آهن."

سنت امبروز جي لکڻيءَ جو ٽڪرو اسان هن باب جي شروع ۾ ڏئي آيا آهيون. هُو اٽليءَ جي مِلان شهر جو پادري هو ۽ پنهنجي انسان دوستيءَ ۽ انصاف پسنديءَ جي ڪري پوپ ۽ شهنشاه ٻنهي جي اک ۾ ڪَنڊي جيان پيو چُڀندو هو. هن شهنشاه جي عتاب کان لاپرواه ٿي سالونيڪا جي باغين جي کلي عام حمايت ڪئي ۽ شهنشاه کي باغين جا مطالبا مڃڻ تي مجبور ڪيو.

عيسائيت جو مشهور پادري سنت آگستين (354ع-430ع) سندس شاگرد هو. پاڻ شروع ۾ ماني جو معتقد هو, پر سنت امبروز جي تعليم کان متاثر ٿي عيسائي ٿيو. هو توريت جو تفسير بيان ڪندي لکي ٿو ته:

"منهنجا پيارا ڀائرو! ذاتي ملڪيت جي ڪري مقدمي بازيون ٿين ٿيون، ماڻهن جي وچ ۾ لڙايون ٿين ٿيون، جهيڙا ٿين ٿا، بغض ۽ ڪينو پکڙجي ٿو، قتل ۽ ٻيا گناه ٿين ٿا ۽ اهي سڀ ڪنهن لاءِ؟ ان ڪري، جو اسان جون جائدادون ڌار آهن, تنهنڪري منهنجا ڀائرو! اسان کي ذاتي ملڪيت کان بچڻ گهرجي ۽ جيڪڏهن بچي نه سگهون, ته گهٽ ۾ گهٽ ان سان محبت ته نه ڪيون."

پر جڏهن اتر آفريڪا جي عيسائي هارين پنهنجن غريب پادرين جي اڳواڻيءَ ۾ عيسائي نوابن ۽ جاگير دارن خلاف بغاوت ڪئي ته انهيءَ ئي سنت آگستين روم سلطنت ۽ رومي ڪليسا جي حمايت ڪئي ۽ باغين جي مخالفت ۾ رسالا لکيا.

مطلب تہ تاریخ شاهد آهي, تہ حضرت مسیح جي دؤر کان لڳ ڀڳ 400 سال پوءِ تائين, اهڙا ڪيترائي بيشمار مسيحي پيشوا ٿي گذريا آهن جيڪي دولت ۽ دولتمندن کان نفرت ڪندا هئا. اهي درويشن جهڙي سادي زندگي گذاريندا هئا ۽ هنن پنهنجي ۽ پنهنجن مريدن لاءِ گڏجي رهڻ وارن طريقن کي چونڊيو هو. اهي ذاتي ملڪيت کان ملڪيت کي سڀني براين جو بنياد سمجهندا هئا ۽ عيسائين کي ذاتي ملڪيت کان پري رهڻ جي هدايت ڪندا هئا.

پر هوري هوري جڏهن دولتمندن ۽ خود روم سلطنت جي حڪمرانن عيسائي مذهب قبول ڪيو، تہ مسيحي ڪلسيا جو ڪردار بدلجي ويو. ان وقت تائين عيسائي پادري سرڪاري درٻار کان پري پنهنجي خانقاهن ۾ رهندا هئا ۽ مظلومن ۽ محتاجن جي دلجوئي ڪندا هئا، پر هاڻي تہ پاڻ ئي دولت جا مالک ٿي پيا هئا. حضرت مسيح کي صليب ڏيڻ کان اڳ ڪَنڊن جو تاج پارايو ويو هو، پر هاڻي ان جا پويان سونَ ۽ جواهرن جو تاج پائڻ لڳا هئا. اهي عاليشان گهرن ۾ رهندا هئا ۽ ڪلسيا جي لکن جي ملڪيت کي واهپي ۾ آڻيندا هئا. اڳ هو پنهنجن واعظن ۾ ذاتي ملڪيت جي مذمت ڪندا هئا، هاڻي هو ذاتي ملڪيت کي خدا جي عنايت چوندا هئا ۽ عوامر کي اطاعت ۽ قناعت جو سبق ڏيندا هئا. مطلب تہ مسيحي ڪليسا سلطنت جو اهم ٿنيو بڻجي پئي. ان جو مفاد رياست سان ڳنڍجي ويو ۽ رياست جي ظلم ۽ ستم، لٽ ڦر جي لاءِ پئي. ان جو مفاد رياست سان ڳنڍجي ويو ۽ رياست جي ظلم ۽ ستم، لٽ ڦر جي لاءِ مذهبي جواز ڳولي پيش ڪرڻ لڳي. اها سوشلسٽ زندگي، جنهن تي حضرت مسيح جا شاگرد ۽ ٻيا عيسائي پيشوا ناز ڪندا هئا، هاڻي خواب ۽ خيال بڻجي وئي. ان جي جا شاگرد ۽ ٻيا عيسائي پيشوا ناز ڪندا هئا، هاڻي خواب ۽ خيال بڻجي وئي. ان جي ابتر ڪليسا عوام جي هر تحريڪ جي مخالفت کي ئي پنهنجو ڪم بڻائي ڇڏيو.

ان هوندي به عيسائن جو عام عقيدو اهو ئي هو ته حضرت مسيح ڄاڻ ٻيهر ظهور كندو ۽ ظلم ۽ ناانصافي ٤ كي دنيا مان ختم كري خدا جي بادشاهي قائم كندو, اها بادشاهي هك هزار سالن تائين رهندي, ان ۾ عدل, ڀائيچاري ۽ مساوات جي حكومت هوندي, كو به كنهن جو محتاج نه هوندو, پر هر ماڻهو آسودي ۽ خوشحال زندگي گذاريندو. ان كي "عدل جو هزار ساله دور" (millennium/ معنيم) چوندا آهن, تنهنكري اڄ به مغربي ٻولين ۾ ملينيم جو اصطلاح انهيءَ ئي معنيٰ ۾ استعمال ٿيندو آهي, پر نه حضرت مسيح ٻيهر ظهور كيو ۽ نه ئي مسيحي عقيدتمندن ڌرتيءَ جي جنت جو بهار ڏٺو.

رومن كلسيا جي اميراڻي رعب تاب (شان شوكت) ۽ عام عيسائين جي زبون حالي الله وڏن پادرين جي غفلت جي خلاف, ردعمل طور, يورپ ۾ اهڙيون مذهبي تحريكون هر هر النديون رهيون جن جو مقصد ان اشتراكي سماج ۽ قلندراڻي زندگي الله جي تجديد هو جنهن كي مسيح جي شاگردن رواج ڏنو هو \_ (ساڳئي قسم جو ردعمل مسلمانن ۾ تصوف جي شكل ۾ ظاهر ٿيو).

ٻارهين صديءَ جي وچ ڌاري اهڙو ئي هڪ مذهبي فرقو ڏکڻ فرانس ۽ اتر اٽلي ۾ پيدا ٿيو. چوَن ٿا تہ ان فرقي جو باني پطروس والدوس نالي ليون شهر جو هڪ امير سوداگر هو، پر ان تي انجيل جو ڪجه اهڙو اثر ٿيو، جو هن پنهنجو سموري ڌن دولت غريبن ۾ ورهائي ۽ مذهب جي تبليغ ڪرڻ لڳو. جلد ئي هزارين ماڻهو سندس مريد ٿي ويا خاص طرح ننڍا ننڍا ڪاريگر ۽ ڪوري. (1176ع).

ان فرقي جي پادرين لاءِ گڏيل اشتراڪي زندگي گذارڻ ۽ رهبانيت لازمي هئي پر عام مريدن کي شادي جي اجازت هئي. هُو جنگ ۽ فوجي خدمت جا سخت مخالف هئا ۽ پنهنجو گهڻو وقت غريب ٻارن جي تعليم تي صرف ڪندا هئا. شروع ۾ انهن جو رومن ڪلسيا کان ڌار ٿيڻ جو ڪو به ارادو نه هو، پر انهن جي اشتراڪي تنظيم ڪلسيا کي صفا پسند نه هئي، تنهنڪري پوپ 1477ع ۾ انهن تي ڪاه ڪئي ۽ هزارين والدوسي قتل ٿيا. جبر ۽ تشدد جو اهو سلسلو اڻويهين صديءَ تائين جاري رهيو.

برطانيا ۾ "دهقاني اشتراڪيت" (هارِي سوشلزم) جي تحريڪ تيرهين صديءَ ۾ شروع ٿي. اها تحريڪ انهن نوابن ۽ جاگيردارن جي دست درازين جي خلاف هئي جيڪي هارين جي گڏيل زمينن تي قبضو ڪري، انهن جي چوڌاري لوڙهو ڏيڻ لڳا هئا، تہ جيئن اتي رڍون پاليون وڃن ۽ انهن جي اُن ڏيساور موڪلي وڃي. هارين بغاوت ڪئي ۽ لوڙهن کي ڀڃي ڇڏيو. انهن جو چوڻ هو تہ ڳوٺاڻا علائقا ۽ چراگاهَ جيڪي سڄي ڳوٺ جي گڏيل ملڪيت هوندا آهن، کين موٽائي ڏنا وڃن.

هارین جي بغاوت کي ڪچليو ويو پر سندن قربانيون اجايون نه ٿيون, تنهنڪري چوڏهين صديءَ ۾ آڪسفورڊ يونيورسٽي, جيڪا انهن ڏينهن ۾ برطانيا جو ذهني ۽ روحاني مرڪز هئي, مان اهڙا دانشور نڪتا, جن نوابن جي انهن ناانصافين کي مسيحي دين جي نفي سمجهيو. انهن هارين جي حمايت ڪئي ۽ پنهنجن واعظن ۾ "ڪميونزم کي خدا پرستيءَ جو ويجهي ۾ ويجهو اقتصادي سماج قرار ڏنو".  $\bullet$  ان وقت جو هڪ شاعر, جيڪو ڪميونزم جو مخالف هو, شڪايت ڪئي ٿه ته:

اهي ماڻهو افلاطون جي تعليمر ڏين ٿا

۽ سينيڪا جو مثال پيش ڪن ٿا

ته آسمان هيٺان سڀ شيون گڏيل هئڻ گهرجن. (لينگ لينڊ)

انهن دانشورن مان سڀ کان وڏو جان وائڪلف (وفات 1384ع) هو. هُو آڪسفورڊ يونيورسٽيءَ ۾ استاد هو, پر پوءِ پادري ٿي ويو. هو اعتدال پسند ڪميونسٽ هو, پر ان جو شاگرد جان پال ان کان اڳتي نڪري ويو. جان پال هارين ۾

<sup>•</sup> ميكس بيئر. ص 21.

واعظ كندو هو ۽ انهن كي اميرن (سفيد پوشن) خلاف بغاوت جي تلقين كندو هو. هُو چوندو هو ته شروع ۾ خدا سڀني كي برابر پيدا كيو، پر خود غرض انسانن هيٺ مٿاهين پيدا كري ڇڏي. هاڻي وقت اچي ويو آهي ته توهان غلاميءَ جي زنجيرن كي ٽوڙي ڇڏيو، ٻنين تي قبضو كيو ۽ انهن ماڻهن كي خشك پنن جيان رستي تان هٽائي ڇڏيو جيكي سوشلزم جي راه ۾ ركاوٽ ٿين.

"عزيزو! انگلستان جي حالت ان وقت تائين سڌري نہ ٿي سگهي جيستائين سڀ شيون گڏيل ملڪيت نہ هجن. جيستائين آقا ۽ غلام باقي آهن, اسان ۾ مساوات نہ ٿي ٿي سگهي. جن کي اسان اشرافيه (امير, سفيد پوش) چئون ٿا, انهن جي وجود جو ڪهڙو جواز آهي؟ هو اسان کان ڪهڙيءَ ڳاله جي ڪري افضل آهن؟ هو اسان کي غلام ڇو ٿا بڻائن؟ جيڪڏهن اسان سڀ هڪ ئي آدم ۽ حوا جو اولاد آهيون, تہ پوءِ غلام؟ هو اسان کي دولت پيدا ڪرڻ تي مجبور ڪن ٿا ۽ پوءِ ان دولت غلام؟ هو اسان کي پنهنجي واهپي ۾ آڻن ٿا. هو پاڻ ته ريشم ۽ ڪيمخواب پائن ٿا ۽ کي پنهنجي واهپي ۾ آڻن ٿا. هو پاڻ ته مجبور ڪن ٿا. هو شراب, گوشت ۽ ميدي جي ماني کائن ٿا ۽ اسان کي سرنهن جي ماني به ميسر ڪانهي. هو عاليشان محلن ۾ رهن ٿا ۽ اسان ٻنين ۾ مينهن ۽ طوفان جون سٽون سهون ٿا, ۽ اسان ئي اهي آهيون جن جي ڪري سندن سڄو شان شوڪت قائم آهي, پر اسان نوڪر چاڪر سڏجون ٿا ۽ جيڪڏهن انهن جو حڪم نه ميون, ته اسان کي مار ملي ٿي. "

اهي باغياڻيون ڳالهيون هيون، تنهنڪري جان پال کي 1381ع ۾ ڦاهي ڏني وئي. انهيءَ زماني ۾ هڪ ٻيو سوشلسٽ مذهبي فرقو بوهيميا (چيڪوسلواڪيا) ۾ پيدا ٿيو. ان جو پيشوا پادري جان هُس هو. جان هس کي رومن ڪلسيا جي حڪم سان باه ۾ ڦٽو ڪري ساڙيو ويو (6-جون 1415ع) ۽ سندس لکڻين کي باه ۾ ساڙيو ويو. هس جي پوئلڳن کي طابوري چوندا آهن، ڇو ته طابور شهر انهن جو مرڪز هو. هنن طابور ۾ ڪميونسٽ سماج قائم ڪيو ۽ اعلان ڪيو ته مسيح جو هزار ساله حڪومت جو دؤر شروع ٿي ويو آهي. هاڻي هتي آقا ۽ غلام جو فرق نه هوندو پر عملوات جو نظام رائح ٿيندو. اهڙا ئي مرڪز ٻين به ڪيترين ئي جاين تي علي ويا. طابور ۾ سون جون کاڻيون هيون تنهنڪري صنعت ۽ هنر کي ڏاڍي ترقي ملي ۽ ماڻهو ٽولا ٽولا ٿي اچي اتي آباد ٿيڻ لڳا. شهر جا رهاڪو هڪ ٻئي کي "ڀاءُ" مي همشير" سڏيندا هئا ۽ پنهنجي پرائي جي فرق کي تسليم نه ڪندا هئا. انهن جي مذهبي پيشوائن جو چوڻ هو ته "زمين تي نه ڪو بادشاه هئڻ گهرجي ۽ نه مالڪ ۽ نه مالڪ ۽ نه

ئي وري كا رعيت. سڀ محصول ختمر ٿيڻ گهرجن, كنهن تي به جبر كرڻ جائز نه آهي, سڀ شيون سڀني جي گڏيل ملكيت هئڻ گهرجن, ان كري ذاتي ملكيت وڏو گناهر آهي."

پر طابور جو ڪميونزم صارفين جو ڪميونزم هو, دولت پيدا ڪرڻ وارن جو ڪميونزم نه هو. طابور جو هر گهراڻو ڌار ڌار دولت پيدا ڪندو هو ۽ رڳو وڌيڪ دولت خزاني (بيت المال) ۾ جمع ڪرائيندو هو, پر انهن جي تنظيم ڏاڍي سٺي هئي. هو ٻارن جي تعليم ۽ جوانن جي فوجي تربيت تي ڏاڍو زور ڏيندا هئا. انهن جو سوشلسٽ تجربو لڳ ڀڳ ويهن سالن تائين ڪاميابي سان هلندو رهيو پر هنن جو پيداواري طريقو سوشلسٽ نه هو, تنهنڪري سماج ۾ هوري هوري دولتمند طبقو اڀرڻ لڳو. ٻيو ته انهن جو علائقو چئني طرفن کان جرمن رياستن ۾ گهيريل هو. رياستن جا والي اهو ڪڏهن به برداشت ڪري نه پئي سگهيا ته انهن جي وچ ۾ ڪو سوشلسٽ تجربو ڪيو وڃي. هنن مئي 1424ع ۾ طابور تي ڪاه ڪري ڏني. ان جنگ ۾ 18 هزار طابوري سپاهين مان 13 هزار وڍجي ويا ۽ طابوري "اشتراڪيت" جو خاتمو ٿي ويو.

مسيحي كليسا ۾, جيكا پاڻ هڪ سلطنت بڻجي وئي هئي, لڳ ڀڳ هڪ هزار سالن کان پوءِ هڪ زبردست انقلاب آيو. ان انقلاب جو محرڪ اهو سماجي, معاشي ۽ تهذيبي "ٻيو دؤر" (نشاة ثانيه) هو جيڪو چوڏهين صديءَ ۾ اٽليءَ جي واپاري بندرگاهن کان شروع ٿيو ۽ هوري هوري سڄي يورپ ۾ پکڙجي ويو. ان انقلاب کی سدارو (ریفارمیشن, اصلاح) چوندا آهن. ریفارمیشن ظاهری طرح مذهبي، پر حقیقت ۾ يورپ ۾ ايرندڙ سرمائيدار قومي رياستن جي ڪلسيائي اقتدار خلاف اقتصادي ۽ سياسي احتجاج هو. ان تحريك جو اڳواڻ مارٽن لوٿر نالي هڪ جرمن يادري هو. هيءَ تحريك جرمنيءَ, برطانيا ۽ بين ملكن ۾ ڏاڍي مقبول ٿي ۽ اهڙيءَ طرح رومن ڪيٿولڪ جي جواب ۾ پروٽسٽنٽ (احتجاجي) فرقو ٺهيو. پر مارٽن لوٿر ۽ ان جا ساٿي قومي رياستن جا حامي هئا, جن جا اڳواڻ بادشاهه, رياستن جا والي يا نواب هئا. پر يورپ ۽ برطانيا ۾ ڪجھ اهڙيون تحريڪون به اٿيون جيڪي هڪ طرف رومن ڪليسا ۽ ٻئي طرف بادشاهن. نوابن ۽ جاگيردارن جي خلاف هيون. انهن تحريكن جا رهنما اهي پادري هئا جيكي پنهنجو رشتو مسيحت جي پراڻي دؤر (عهد اُوليٰ, اڳوڻي دؤر) سان ڳنڍيندا هئا. انهن جو عقيدو هو ته دولت ۽ حشمت جي هوس مسيحي ڪليسا کي برباد ڪري ڇڏيو آهي. رومن ڪليسا جا پادري مسيح جي تعليمن جي اصل روح کان منحرف ٿي ويا آهن ۽ هنن زندگي جي انهن قدرن کي ڇڏي ڏنو آهي, جيڪي مسيح کي عزيز هئا. مظلومن ۽ محتاجن جو سهارو ٿيڻ بدران, اهي پاڻ ظالمن ۽ ڦورن جي صفت ۾ شامل ٿي ويا آهن.

ان تحريك جا وڏا اڳواڻ ٿامس ميونزر, كارل اسٽات ۽ جان آف ليڊن هئا. ٿامس ميونزر (1498ع-1525ع) كجه عرصي تائين مارٽن لوٿر جو ساٿي رهي چكو هو, پر جڏهن هن ڏٺو ته مارٽن لوٿر كي عام عيسائين جي بدتر حالت سان كا به همدردي ناهي, پر هن جرمنيءَ جي نوابن ۽ رياستن جي والين سان رشتو ڳنڍيو آهي, تڏهن ميونزر لوٿر كان ڌار ٿي, جرمنيءَ جي غريب هارين جي انقلابي تنظيم ۾ شامل ٿيو.

ٿامس ميونزر (Muenzer) جرمنيءَ جي اسٽالبرگ شهر ۾ پيدا ٿيو. هن جي پيءَ کي شهر جي نواب جي حڪم سان ٽڪٽڪي ٻڌي ڦاهي ڏني وئي. ميونزر مذهبي تعليم حاصل ڪئي، دينيات ۾ ڊاڪٽريٽ جي ڊگري ورتي ۽ هال شهر جي خانقاه جو پادري مقرر ٿيو. ان دوران هو انجيل ۽ مسيحي دين جي شروعاتي پيشوائن جي تعليم جي ڳوڙهي اڀياس مان ان نتيجي تي پهتو ته ڪلسيا جون مذهبي رسمون فضول آهن.

انهن ڏينهن ۾ مارٽن لوٿر جي تحريك "اصلاح" جو ڏايو زور هو ۽ عام ماڻهن ۾ ڏاڍي بيچيني پکڙيل هئي. ان مان ميونزر اهو نتيجو ڪڍيو تہ جنهن هزار سالله سونهري دؤر جي اڳ ڪٿي ڪئي وئي هئي، اهو اچي پهتو آهي. 1520ع ۾ کيس تبليغ واسطي زوئيڪا وڃڻو پيو. اتي سندس ملاقات پادري نڪولس اسٽارڪ سان ٿي. اسٽارڪ جي دعويٰ هئي تہ کيس خواب ۾ بشارت ملي آهي تہ حساب جو ڏينهن اچي پهتو آهي ۽ دنيا ۾ جلد ئي خدا جي بادشاهي قائم ٿيڻ واري آهي تنهنڪري "اي انسانو! ذاتي ملڪيت حاصل ڪرڻ کان پرهيز ڪيو، ڇو ته خدا اوهان کي بنا ڪنهن ملڪيت جي اگهاڙو پيدا ڪيو آهي ۽ جيڪو ڪجه زمين، پاڻي ۽ آسمان ۾ آهي، اهو سڀني انسانن جي گڏيل ملڪيت آهي." اسٽارڪ سمورن عهديدارن رفي، اهو سڀني انسانن جي گڏيل ملڪيت آهي." اسٽارڪ سمورن عهديدارن رفيجيل جو اڀياس ٻي ڪنهن وسيلي کان سواءِ پنهنجو پاڻ ڪيو ۽ پادرين جي ورغلائڻ انجيل جو اڀياس ٻي ڪنهن وسيلي کان سواءِ پنهنجو پاڻ ڪيو ۽ پادرين جي ورغلائڻ

ميونزر کي پادري اسٽارڪ جون ڳالهيون ڏاڍو وڻيون ۽ هو بہ انهيءَ انداز ۾ واعظ ڏيڻ لڳو, پر شهر جا پادري جلد ئي سندس خلاف ٿي بينا ۽ اسٽارڪ ۽ ميونزر ٻنهي کي شهر ڇڏڻو پيو. ميونزر اتان پراگ ويو ۽ طابوري فرقي جي ماڻهن سان مليو پر جلد ئي کيس پراگ مان بہ ڀڄڻو پيو. تڏهن هو 1422ع ۾ جرمني موٽي آيو ۽ آيسٽيٽ جي علائقي ۾ تبليغ ۾ مصروف ٿي ويو. ان وقت تائين انجيل جي تعليم رڳو لاطيني ٻوليءَ ۾ هوندي هئي. ميونزر اها رسم ڇڏي ڏني ۽ پنهنجن واعظن ۾ انجيل جو ترجمو جرمن ٻوليءَ ۾ ٻڌائڻ لڳو ۽ ماڻهو سندس واعظ ٻڌڻ لاءِ پري پري کان اچڻ لڳا.

ميونزر ڏاڍو روشن خيال پادري هو. هو تصوف طرف لاڙو رکندو هو, تنهنڪري هو چوي ٿو ته "سچائي ڪنهن هڪ ڪتاب يا مذهب تائين محدود ناهي ۽ عقل ئي اڪيلو جيئرو الهام آهي. الهام جي اها قوت سڀني انسانن ۾ هر زماني ۾ موجود هئي ۽ آهي. "سندس عقيدو هو ته "روح القدس (پاڪ روح) اسان جي عقل کان سواءِ ڪجه نه آهي ۽ عقيدو انساني عقل جي سجاڳي مان ٺهيل آهي. عقل جي سجاڳيءَ سان ئي انسان ۾ الاهي صفتون پيدا ٿينديون آهن. جنت جي ڳولا هن دنيا ۾ ئي ڪرڻ گهرجي, نه ڪي آخرت ۾, پر هن جنت, ان خدائي بادشاهيءَ کي قائم ڪرڻ لاءِ مڪمل جدوجهد لازمي آهي."

ميونزر جا سياسي نظريا سندس مذهبي نظرين سان ملندڙ جلندڙ هئا، پر جيئن سندس مذهبي تصور پنهنجي دؤر جي چالو تصورن کان گهڻو اڳتي هئا، ايئن سندس سياسي نظريا بر پنهنجي وقت جي سماجي ۽ سياسي حالتن سان ڪو نہ ٿا ٺهڪن. هن جي مذهبي فلسفي جو حدون هم اوست (جتي ڪٿي اهو ئي آهي) سان ۽ سياسي فلسفي جون حدون ڪميونزم سان ملن ٿيون. "آءٌ زمين تي خدا جي بادشاهي قائم ڪرڻ جو خواب ڏسان ٿو. "خدا جي بادشاهيءَ مان سندس مراد هڪ اهڙو سماج هو جنهن ۾ طبقاتي فرق نه هجي، ذاتي ملڪيت نه هجي ۽ نه ئي ڪو رياستي ڍانچو قائم هجي، جيڪو عوام تي مٿان مڙهيو ويو هجي، جيڪي ان انقلاب جي مخالفت ڪن، انهن جو تختو اونڌو ڪيو وڃي، سموري ملڪيت گڏيل هجي ۽ سڀ ماڻهو کن، انهن جو تختو اونڌو ڪيو وڃي، سموري ملڪيت گڏيل هجي ۽ سڀ ماڻهو ان ۾ شريڪ ٿيڻ جي دعوت ڏني وڃي ۽ جيڪڏهن هو انڪار ڪن ته انهن کي لاٿو يا قتل ڪيو وڃي.

ان مقصد كي پورو كرڻ لاءِ ميونزر هك يونين ٺاهي. سندس واعظن ۾ لهجو دينهون دينهن تكو ٿيندو ويو. هو پادرين سان گد رياستن جي والين (جرمني انهن دينهن ۾ ننڍين ننڍين كيترين ئي خودمختيار رياستن ۾ وراهيل هو), نوابن ۽ رئيسن جي شدت سان مخالفت كرڻ لڳو. هو پنهنجي دؤر جي ظلم, ناانصافيءَ ۽ اڻ برابريءَ جي ڀيٽ ان هزار ساله سونهري دؤر سان كندو هو جنهن جو خاكو سندس ذهن ٺاهيو هو. هن كيترائي انقلابي رسالا لكيا ۽ پنهنجن سفيرن وسيلي دورانهن علائقن ۾ موڪليا ۽ پاڻ آيسٽيٽ جي علاقي ۾ پورهيتن جي يونين ٺاهڻ ۾ مصروف ٿي ويو.

انهن ئي ڏينهن ۾ ڪنهن آيسٽيٽ جي ويجهو هڪ گرجا گهر کي باه ڏني. سيڪيسني رياست جي واليءَ کي يقين ٿي ويو ته اها باه ميونزر جي چُرچ تي ڏني وئي آهي تنهنڪري کيس نواب جي محل ۾ سڏايو ويو. هن پنهنجي صفائي ڏيڻ بدران پادرين، نوابن ۽ رئيسن کي اصلي ڏوهاري قرار ڏيندي چيو ته "وياج، چوري،

ڌاڙي ۽ قتل جا اصل محرڪ اهي ئي ماڻهو آهن جن خدا جي مخلوق کي پنهنجي ذاتي قبضي هيٺ آندو آهي \_ پاڻيءَ ۾ رهندڙ مڇين کي, هوا ۾ اُڏامندڙ پکين کي ۽ زمين مان ڦٽندڙ ٻوٽن کي \_ ۽ اهي ئي غاضب ماڻهو غريبن کي چون ٿا تہ توهان چوري نہ ڪيو, جڏهن تہ پاڻ انهن سڀني شين کي ڦٻايون ويٺا آهن ۽ هارين ۽ هنرمندن کي ڦريو آهي ۽ انهن چٿيلن مان ڪنهن کان بہ ٿوري بہ لغزش ٿي وڃي ٿي تہ ان کي ڦاهي ڏني وڃي ٿي ۽ "لاٽ" پادري "آمين" چئي تنهن جي روح کي ثواب پهچائي ٿو. آقائن پاڻ اهڙيون حالتون پيدا ڪيون آهن جن ۾ غريب ماڻهو سندن دشمن ٿيڻ تي مجبور آهي ۽ جيڪڏهن هنن عوام جي بي چينيءَ جا سبب ختم نہ ڪيا, تہ حالتن جو سڌارو ڪيئن ٿيندو. اي منهنجا شريف زادو! جڏهن خدا انهن پراڻن ٿانوَن کي لوه جي لٺ سان ٽوڙيندو, تہ اهو لقاءُ ڏاڍو ڊيڄاريندڙ هوندو ۽ جڏهن آءُ اهو چوان ٿو تہ مون کي باغي قرار ڏنو وڃي ٿو."

ڪجهہ عرصي کان پوءِ ڏکڻ-اوله جرمنيءَ جي مختلف علائقن ۾ هارين جي بغاوتن جو سلسلو شروع ٿيو \_ 1518ع ۽ 1528ع جي وچ ۾ ڪڏهن هڪ علائقي ۾ هارين ويڙه پئي ڪئي تہ ڪڏهن ٻئي ۾. هارين جون اهي بغاوتون هٿياربند هيون. انهن کي جتي به ڪاميابي ٿيندي هئي اهي ڪلسيا جي زرعي زمين کي ضبط ڪندا ۽ ڪلسيا جي خزاني کي جنگي بيت المال ۾ تبديل ڪندا هئا ۽ نوابن جي محلن کي باهد ڏئي ڇڏيندا هئا.

انهي ٤ دوران انقلابي رهنمائن فيصلو كيو ته ان طريقي سان كم نه هلندو تنهنكري سڀني علائقن ۾ گڏجي هك ئي وقت بغاوت جي شروعات كئي وڃي. ان لاءِ پهرين مئي 1525ع جو ڏينهن مقرر ٿيو. عمل جي انقلابي مجلس ٺاهي وئي ۽ ميونزر كي ان جو صدر مقرر كيو ويو.

فريڊرڪ اينجلس پنهنجي ڪتاب "جرمنيءَ ۾ هارين جي جنگ" ۾ ميونزر جي قيادت تي تبصرو ڪندي لکي ٿو ته:

"ڪنهن کاٻي ڌر جي جماعت تي سڀ کان وڌيڪ ڏکيو وقت اهو هوندو آهي جڏهن اها ڪنهن اهڙي دؤر ۾ حڪومت جي قيادت ڪرڻ تي مجبور هجي جڏهن ان طبقي جي اقتدار جي تحريڪ پوري طرح تيار نه هجي جنهن جي اهو طبقو نمائندگي ڪري ٿو ۽ نه ئي انهن منصوبن کي پورو ڪرڻ لاءِ وقت ساز گار هجي جن کي پورو ڪرڻ جي گهر ڪئي وڃي ٿي. هو جيڪو ڪجه ڪري سگهي ٿو ان جو دارومدار ان جي عزم ۽ ارادي تي نه هوندو آهي پر مختلف طبقن جي مفاد جي وچ ۾ ويڙه جي تيزي تي هوندو آهي، وجود جي مادي وسيلن جي ترقيءَ جي درجي تي هوندو آهي ۽ انهن پيداواري رشتن ۽ پهچ جي ذريعن ۽ رسائل جي وسيلن تي هوندو

آهي جيڪي طبقاتي ويڙه جو بنياد هوندا آهن. جيڪو ڪجه ان کي ڪرڻ گهرجي. جيڪو ڪجھ سندس يارٽي کانئس مطالبو ڪندي آهي. ان جو دارومدار به ان جي ذات تي طبقاتي جدوجهد جي ترقي ۽ حالتن تي نہ هوندو آهي. هو ترپنهنجن نظرين ۽ مطالبن جو پابند هوندو آهي جڏهن تہ اهي مطالبا ۽ نظريا هڪ مخصوص وقت ۾ موجود سماجي طبقن جي باهمي رشتن جي اندران نه ڦٽندا آهن ۽ نه ئي پيداواري رشتن ۽ رسل رسائل جي وسيلن جو نتيجو هوندو آهي. پر اهي نظريا سماجي ۽ سياسي تحریک جی عامر نتیجن تی ذکر کیل ماٹھوءَ جی گھری نظر جو نتیجو هوندا آهن. بس هو پنهنجو پاڻ کي اڻٽر نموني ڍڳي جي ٻن سڱن ۾ ڦاٿل محسوس كندو آهي. جيكو كجه هُو كرى سگهي ٿو ان ۾ ئي سندس پنهنجيءَ جدوجهد جي تجربن ۾, ان جي اصولن ۽ پارٽي جي فوري مفادن ۽ گهرجن ۾ تمامر گهٽ لاڳاپو هوندو آهي ۽ جيڪو ڪجه ان کي ڪرڻ گهرجي اهو حاصل نه ڪري سگهبو آهي (يا قابل حصول هوندو). مختصر طرح هي, ته هو پنهنجي جماعت يا پنهنجي طبقي جي نمائندگي ڪرڻ بدران ان طبقي جي نمائندگي ڪرڻ تي مجبور هوندو آهي جنهن جي غلبي لاءِ حالتون سازگار هونديون آهن. خود تحريك جي مفاد واسطي ان کی هک ایلین (Alien) مخالف طبقی جی مفاد جی حفاظت کرٹی پوندی آهي ۽ پنهنجي طبقي کي واعدن ۽ لفاظيءَ سان آسودو (مطمئن) ڪرڻو يوندو آهي ۽ اهو جاڻائڻو, يقين ڪرائڻو پوندو آهي ته ان مخالف طبقي جو مفاد حقيقت ۾ توهان جو ئي مفاد آهي. جيڪو ماڻهو به پنهنجو پاڻ کي ان پوزيشن ۾ رکي ان جي تباهي لازمي آهي. "

ميونزر جي حالت ان کان به وڌيڪ نازڪ هئي. هو جن خيالن ۽ نظرين کي حقيقت جو روپ ڏيڻ گهري پيو، ان جي لاءِ اها صدي تہ تيار نه هئي، مٿان وري هڪ محدود علائقي جي هاري تحريڪ. جنهن طبقي جي هو نمائندگي ڪري رهيو هو ان ايا ايتري ترقي نه ڪئي هئي ۽ نه ئي هُو ان لائق هو ته سڄي سماج کي تبديل ڪري سگهي يا ان تي غالب اچي. اهو ته ايا وجود ۾ اچي رهيو هو. جنهن سماجي انقلاب جو خواب ميونزر پنهنجي تخيل ۾ ڏسي رهيو هو, ان جي لاءِ اقتصادي (معاشي) حالتون ئي پيدا نه ٿيو هيون، پر جيڪي معاشي حالتون پيدا ٿيل هيون ۽ جيڪو سماجي نظام اڀري رهيو هو, اهو ته هن جي خوابن جي صفا ابتر هو. ان باوجود ميونزر مسيحي مساوات ۽ گڏيل ملڪيت جي اصولن جو پابند هو ۽ انهن جي تلقين ميونزر مسيحي مساوات ۽ گڏيل ملڪيت جي اصولن جو پابند هو ۽ انهن جي تلقين ماڻهوءَ کي برابر هڪ جيترو پورهيو ڪرڻو پوندو ۽ ڪنهن کي به حڪومت ڪرڻ جو ماڻهوءَ کي برابر هڪ جيترو پورهيو ڪرڻو پوندو ۽ ڪنهن کي به حڪومت ڪرڻ جو

### باب ڇھون

# مَزدڪ جي تحريڪ

مزد ڪ جو ذکر فارسي شاعري ۾ سڀ کان اڳ شايد فردوسيءَ (1010ع) کيو ۽ اردو ادب ۾ علام اقبال. فردوسي ايران جي هن انقلابي شخصيت جي عروج ۽ زوال جي ڳاله افسانوي انداز ۾ ڪئي، پر اقبال پنهنجي هڪ نظم (1936ع) ۾ مزدڪ کي سوشلزم جي علامت طور استعمال ڪيو آهي. ساساني حاڪمن جون حالتون لکندي، فردوسي شاهنامي ۾ لکي ٿو تہ قباد (488ع-531ع) جي دؤر ۾، جن ڏينهن ۾ سوڪ ۽ ڏڪر جي ڪري رعيت سخت پريشان هئي، تہ مزدڪ نالي هڪ شخص ظاهر ٿيو. هُو علم ۽ دانش جو پتلو هو، تنهنڪري پنهنجي عقلمنديءَ، فضيلت ۽ چڱي ڳالهائڻ جي ڪري قباد جو خاص عزيز (مقرب) خاص بڻجي ويو ۽ شهنشاه چڱي ڳالهائڻ جي ڪري قباد جو خاص عزيز (مقرب) خاص بڻجي ويو ۽ شهنشاه کيس پنهنجي خزاني ۽ فوج جو نگران مقرر ڪيو:

بیامد یکے مردِ مزدک به نام سخن گوئے و بادانش درائے کام به نزدِ شهنشاه دستور گشت نگهبان آل گنج و گنجور گشت

پوءِ ايئن ٿيو جو سوڪَ جي ڪري ملڪ ۾ اناج اڻلڀ ٿي ويو. آسمان مان ڪڪر گمر ٿي ويو ۽ ماڻهو مينهن لاءِ سڪڻ لڳا. خود شهنشاه جي درٻارين جي وات مان به مانيءَ ۽ پاڻيءَ کان سواءِ ڪو لفظ نه نڪرندو هو, تان جو مزدڪ کين چيو ته بادشاه جلد ئي توهان لاءِ اميد جي راهه کوليندو.

تڏهن هو پاڻ ڊوڙندو اچي بادشاه وٽ پهتو ۽ عرض ڪيائين ته اي شهريار! مان توهان کي هڪ درخواست ڪرڻ ٿو چاهيان، پر شرط اهو آهي ته اوهان ان جو جواب ڏيو. بادشاه اجازت ڏني. مزدڪ چيو ته جيڪڏهن ڪنهن ماڻهوءَ کي نانگ ڏنگي ۽ اهو مري رهيو هجي ۽ ٻئي ماڻهوءَ وٽ زهر جو ترياق هجي ۽ هو ترياق ڏيڻ کان نابري واري, ته اهڙي شخص کي ڪهڙي سزا ملڻ گهرجي؟ قباد (بادشاهه) جواب ڏنو

#### اختيار نه هوندو.

شايد ميونزر کي پنهنجن نظرين ۽ چوڌاري پکڙيل حقيقتن جي وچ ۾ جيڪا تضاد جي وٿي هئي، ان جو احساس هو، پر هارين جي هٿياربند بغاوت کان پاسو ڪرڻ انقلاب کان غداري هئي، تنهنڪري هو پوري ذهني قوت سان انهن جي اڳواڻيءَ ۾ مصروف ٿي ويو. هارين جي فوج ڪل اٺ هزار هئي ۽ غير تربيت يافت به هئي، ان کي هن منظم ڪيو ۽ رياست جي والين جي فوج سان وڙهڻ لاءِ تيار ڪيو. 16-مئي 1525ع تي مقابلو ٿيو ۽ ڏاڍي زوردار لڙائي لڳي. پنج هزار هاري جنگ جي ميدان ۾ ماريا ويا ۽ سندن مرڪزي شهر موئل هاؤزن تي دشمن جو قبضو ٿي ويو. ميونزر، جنهن جي مٿي ۾ سخت زخم رسيا، گرفتار ڪيو ويو. ان جا عضوا وڍيا ويا ۽ پوءِ هن کي چڪيءَ ۾ پيهي ماريو ويو.

پر ان جو ڪهڙو سبب آهي تہ قرون وسطي (وچين دؤر), اڃا بہ ان کان اڳ جي سوشلسٽ تحريڪن تي مذهب جو رنگ غالب هوندو هو ۽ سوشلسٽ رهنما پنهنجن خيالن كي مذهب جي زبان ۾ بيان كندا هئا. ان جو سبب اهو آهي ته وچين دؤر ۾ (جنهن مان اسان جي مراد سماجي ارتقا جو اهو دؤر آهي جنهن ۾ زراعت ۽ زرعي رشتا صنعت ۽ حرفت تي غالب هوندا هئا) سڀ کان اهم ذهني ۽ جذباتي عنصر مذهب جو هو. تعليم جو سڄو نظام مذهب تي ٻڌل هو. استاد به مولوي, پادري يا ڪاهن هوندا هئا. سیاست, فقه, سائنس, تاریخ, مطلب تر سمورا مروج علم دینیات جون ئی مختلف شاخون تصور کيا ويندا هئا ۽ دينيات جي اصولن هيٺ انهن جي تشريح ۽ تاليف ٿيندي هئي. شريعت جا قانون (يهودي, زرتشتي, عيسائي, اسلامي سيني سماجن مر) سماج لاءِ دستور جو حكم ركندا هئا. ملكي قانون شريعت مطابق ٺاهيا ويندا هئا ۽ عدالت جا فيصلا شريعت مطابق صادر ڪيا ويندا هئا. جيڪڏهن ڪو ماڻهو شريعت کان منحرف ٿي ويندو هو تہ ان تي بدعت, ڪفر ۽ الحاد جون فتوائون هنيون وينديون هيون ۽ سخت سزائون ڏنيون وينديون هيون. نتيجو اهو نڪتو ته پڙهيل لكيل ماڻهو جيكو كجه به سوچيندا يا محسوس كندا هئا, ان جو اظهار مذهبي اصطلاحن ۾ ڪندا هئا, ۽ جيڪڏهن هو ائين نہ ڪن ها ڪنهن کي انهن جي ڳاله ئي سمجه ۾ نه اچي ها. مطلب ته انسان جي سڀني ذهني ڪاوشن تي مذهب جو غلبو هو.

ظاهر آهي تہ غلاميءَ يا جاگيرداريءَ جي دؤر ۾ حڪمران طبقن تي لڪل اعتراضن لاءِ بہ مذهب جو ئي سهارو وٺڻو پوندو هو. ان باوجود گهڻن انقلابين تي بدعت ۽ ڪفر جون فتوائون هنيون ويون، ڇو ته يهودي، زرتشتي ۽ مسيحي ڪلسيا جاگيري نظام تي هر حملي کي ڪلسيا تي حملي سان تعبير ڪيو ۽ هر ان نظريي کي، جنهن سان ڪلسيا جي تائيد جو پهلو نہ نڪرندو هو، شيطاني حركت قرار ڏنو ويندو

تہ ترياق جو مالڪ قاتل آهي ۽ ان کي شهر پناهہ جي ڦاٽڪ تي ڦاهي ڏيڻ گهرجي.

اهو جواب بڌي مزدڪ اٿيو. هو فريادين وٽ آيو ۽ چوڻ لڳو تہ مون شهنشاهہ کي گذارش ڪئي آهي, توهان صبح تائين انتظار ڪيو, ان وقت آءٌ توهان کي اهو رستو ڏيکاريندس جنهن تي هلي توهان پنهنجو حق حاصل ڪري سگهندُو. ماڻهو ڳڻتيءَ ۽ پريشانيءَ ۾ موٽي ويا ۽ هو پري کان سندن مڃريل انداز ڏسندو رهيو. بئي ڏينهن هو بادشاه وٽ پهتو ۽ چوڻ لڳو تہ ڪلھ مون اوهان آڏو هڪ مقدمو پيش ڪيو هو ۽ توهان جيڪو جواب ڏنو هو, ان سان مون تي بند دروازو کلي ويو هو. جيكڏهن توهان موكل ڏيو تہ توهان آڏو هڪ ٻيو مقدمو پيش كيان. قباد چيو: موكل آهي, پيش كر, تنهنجون ڳالهيون منهنجي لاءِ فائديمند هونديون آهن. مزدك عرض كيو ته جهان پناهم, جيكڏهن كنهن جا هٿ پير ٻڌا وڃن ۽ هن كي خوراک نه ملي، هو مړي وچي، جڏهن ته ٻئي وٽ خوراک موجود هجي، پر اهو زنجير ٻڌل ماڻهوءَ کي کاڌو نه ڏئي، ته پوءِ حضور جن پاڻ چون، ته اهڙو خوراڪ جو مالڪ خدا ترس آهي يا نر؟ بادشاه جواب ڏنو, ته اهڙي نابڪار جو خون به معاف آهي. اهو ٻڌي مزدڪ ڌرتيءَ کي چمي ڏني ۽ ڏڪاريل ماڻهن وٽ آيو ۽ انهن کي چيو, تہ توهان کي جتي بہ ڪڻڪ جو ڳجهو ذخيرو ملي, ان کي پنهنجي استعمال ۾ آڻيو. پر ذخيري كندڙ ان جي قيمت گهري تہ ادا كيو. بس پوءِ ڏكاريل بكين اناج قري ورتا, تان جو قباد جا ذخيرا به نه بچيا.

شاهي محافظن بادشاه کي ماجرا کان واقف کيو ۽ چيو ته هن تباهيءَ جو ذميوار مزدڪ آهي. قباد مزدڪ کي سڏايو ۽ چيو ته تو هيءَ کهڙي حرکت ڪئي ۽ ماڻهن کي لٽ مار تي ڇو آماده ڪيو؟ مزدڪ عرض کيو ته مون جيکو ڪجه اوهان کان ٻڌو, اهو وڃي شهرين کي ٻڌايو. قباد لاجواب ٿي ويو, ڇو ته مزدڪ جو عذر معقول هو.

ان واقعي کان پوءِ ماڻهو ٽولا ٽولا ٿي مزدڪ جي "انجمن" ۾ شامل ٿيندا ويا. مزدڪ کين چيو تہ تونگر ۽ تنگدست هڪجهڙا آهن ۽ ڪنهن کي بہ ٻئي تي فضيلت جو حق ڪونهي. دنياوي ملڪيت ۾ سڀني کي برابر حصو ملڻ گهرجي، تونگر وٽ دولت جي گهڻائي ناجائز آهي تنهنڪري عورت, گهر ۽ مادي شيون سڀني ۾ برابر ڪري ورهائڻ گهرجن. آڳاهو ڪم پنهنجي پاڪ دين وسيلي پورو ڪندس:

ہمی گفت ہر کُو توانگر بود تهی دست با اُو برابر بود نه باید که باشد کسی برفزود

توانگر بود تار و درویش بُود جهان راست باید که باشد به چیز فزونی تونگر حرام است نیز زن و خانه و چیز بخشید نیست همی دست کس با تونگر کیسیت من این را کنم راست تا دین پاک شود ویژ پیدا بلند از مغاک

مزدڪ جي تعليم عوامر ۾ ڏاڍي مقبول ٿي, ايتري قدر جو پاڻ قباد سندس پوئلڳ ٿي ويو, ڇو ته بادشاهه کي يقين ٿي ويو ته مزدڪ جي تعليم ماڻهن لاءِ خوشيءَ جو ڪارڻ آهي. هن مزدڪ کي پنهنجي تخت جي ساڄي پاسي ويهاريو ۽ مزدڪ جو مذهب سڄيءَ دنيا ۾ پکڙجي ويو. دولتمندن خوف ۾ اچي پنهنجي ملڪيت محتاجن جي حوالي ڪئي.

پر قباد جي ولي عهد خسرو اَنُو نوشيروان (كَسريا) مزدكي دين كان ناكار كئي ۽ پارسي كلسيا جي ٻاون (مَوبدن) كي پنهنجو هم خيال بڻائي ورتو جيكي پڻ مزدك جا جاني دشمن هئا ۽ بادشاه كي چيو ته مزدك جيكڏهن ٻاون جي ٻائي (مَوبدانِ مَوبد) كان مناظري ۾ كٽي وڃي، ته هو ان جو پوئلڳ ٿي ويندو. بادشاهه نوشيروان جي صلاح قبول كئي. نوشيروان, رازمهر, خراد, فرائين, بندوي ۽ بهزاد جي آتش كدن (باه جي عبادت گهرن) جي وڏي ٻائي كي صورتحال كان واقف كيو ۽ مناظري ۾ شريك ٿيڻ جي دعوت ڏني.

مطلب ته شاهي درٻار ۾ مناظري جي ڪچهري لڳي. هڪ طرف زرتشتي عالمن جو ٽولو هو ۽ ٻئي طرف مزدڪ. وڏي ٻائي مزدڪ کي مخاطب ٿيندي چيو ته اي داناءَ! تو دنيا ۾ هڪ نئون مذهب رائج ڪيو آهي، جنهن وسيلي عورت ۽ ملڪيت سڀني ۾ گڏيل ڪري ڇڏي آهي. ٻڌاءِ تي پُٽ پنهنجي پيءُ کي ڪيئن سڃاڻيندو ۽ پيءُ پنهنجي پٽ کي ڪيئن سڃاڻيندو؟ جيڪڏهن دنيا ۾ سڀ ماڻهو برابر ٿي ويا ۽ حاڪم ۽ رعيت جو فرق نه رهيو، ته ڪير ماڻهو محڪوم ٿيڻ پسند ڪندو ۽ حاڪم ڪير مقرر ڪندو؟ اسان جو، توهان جو نوڪر ڪير ٿيندو ۽ بد ڪردارن کي دولت کي معروم ڪيئن ڪري سگهبو؟ جڏهن ڪو مرندو، ته ان جي ملڪيت ورثي ۾ ڪنهن کي ملندي، جڏهن ته بادشاهه ۽ مزدور هم رتبي هوندا؟ ان مذهب سان دنيا برباد ٿي ويندي. سڀ آقا بڻجي ويندا ۽ ڪو به غلام نه رهندو. جڏهن خزانو سڀني

جي گڏيل ملڪيت هوندو, تہ خزانچي ڪير ٿيندو؟

وڏي ٻائي جي هيءَ تقرير قباد کي ڏاڍي وڻي, تڏهن سڄي مجلس هڪ آواز ٿي چيو ته مزدڪ کي شاهي درٻار مان ڪڍيو وڃي, ڇو ته هو الاهي دين کي برباد ڪري رهيو آهي, تنهنڪري قباد مزدڪ کي نوشيروان جي حوالي ڪيو ۽ نوشيروان مزدڪ ۽ سندس ساٿين کي زمين ۾ زنده دفن ڪري ڇڏيو.

اقبال ان پراڻي داستان (جنهن جي تاريخي پهلوئن تي اسان ايندڙ صفحن ۾ بحث ڪنداسون) مان استفادو ڪندي, جديد سوشلزم جي باني ڪارل مارڪس (1818ع-1883ع) کي "مزدڪ جي روح" جو "بروز" قرار ڏنو آهي. هو ارمغان حجاز جي هڪ نظم ۾ "ابليس جي مجلس شوريا" منعقد ڪري ٿو. ان مجلس ۾ ابليس پنهنجي مشيرن آڏو وڏي فخر سان چوي ٿو تہ مون انسان کي اهڙن طلسمن ۾ قاسائي رکيو آهي جنهن مان هو ڪڏهن به ڇوٽڪارو حاصل ڪري نه ٿو سگهي.

میں نے ناداروں کو سکھلایا سبق تقدیر کا میں نے منعم کو دیا سرمایہ داری کا جنوں کون کرسکتا ہے اُس کے آتش سوزاں کو سرد جس کے ہنگاموں میں ہو ابلیس کا سوزِ درو؟ جس کی شاخیں ہوں ہماری آبیاری سے بلند کون کرسکتا ہے اُس نخل کہن کو سرنگوں؟

ان تي هڪ مشير چوي ٿو تہ اڄ ڪله جمهوري بادشاهيءَ جو ڏايو غوغاءُ آهي پر تو کي شايد ان نئين فتني جي خبر ڪانهي. ٻيو مشير جواب ٿو ڏئي تہ مون کي مغرب جي جمهوري نظام جي اصل حقيقت جي خبر آهي. منهن روشن, اندران چنگيز کان وڌيڪ اونداهي. تڏهن ٽيون مشير چوي ٿو تہ جمهوري نظام مان تہ ڪو بہ ڀَو ڀولو ڪونهي, پر ڪارل مارڪس جي تعليم ابليسي نظام لاءِ ڏاڍو وڏو خطو آهي:

وہ کلیم بے بھی ، وہ می بے صلیب نیست پیغیر و لیکن در بغل دارد کتاب کیا بتاؤں کیا جاول کی نگاہ پردہ سوز مشرق و مغرب کی قوموں کے لیے روزِ صاب

چوٿون چوي ٿو تہ ان جو ٽوڙ اٽيلين فاشزم ۾ آهي (انهن ڏينهن ۾ هٽلر کان وڌيڪ مسوليني جي مشهوري هئي), پر ٽيون مشير چوي ٿو تہ مان مسوليني جي

عاقبت بيني (دُور انديشيء) جو وڏو قائل ناهيان. تڏهن پنجون مشير ابليس کي مخاطب ٿي چوي ٿو تہ مون کي تنهنجي دانائيءَ تي پورو اعتماد آهي, پر ڪارل مارڪس جي فتني جو حل ڏايو لازمي آهي:

وہ یہودی فتنہ گر، وہ روحِ مزدک کا برُوز ہر قبا ہونے کو ہے اس کے جنوں سے تار تار زاغِ وَشَی ہو رہا ہے ہمسر شاہین و چرخ کتی سرعت سے بدلتا ہے مزاجِ روزگار فتنئہ فردا کی ہیبت کا یہ عالم ہے کہ آج کانیتے ہیں کوہسار و مرغزار و جوئبار میرے آقا وہ جہال زیر و زبر ہونے کو ہے جس جہال کا ہے فقط تیری سیادت یر مدار

تڏهن ابليس پنهنجن مشيرن کي خطاب ڪندي چوي ٿو ته:

دستِ فطرت نے کیا ہے جن گریبانوں کو چاک مزدکی منطق کے سوزن سے نہیں ہوتی رفو کب ڈرا سکتے ہیں مجھ کو اشراکی کوچہ گرد یہ پریشان روزگار، آشفتہ مغز، آشفتہ ہو ہے اگر مجھ کو خطر کوئی تو اس اُمت سے ہے اگر مجھ کو خطر کوئی تو اس اُمت سے ہے جس کے خاکسر میں ہے اب تک شرارِ آرزو جس کے خاکسر میں ہے اب تک شرارِ آرزو جانتا ہے جس پہ روش باطن ایام ہے مزدکیت فتنئہ فردا نہیں، اسلام ہے

اقبال هن نظم ۾ چئن سماجن جو ذڪر ڪيو آهي. اول جمهوري سماج يعني سرمائيداري نظام، ٻيو اشتراڪي (سوشلسٽ) نظام، ٽيون فاشي نظام ۽ چوٿون اسلامي نظام. هو سرمائيداري فاشزم کي ابليسي نظام تصور ڪري ٿو ۽ سوشلزم ۽ اسلام کي ابليسي نظام جو ضد. پر هن جو خيال آهي ته مستقبل ۾ ابليسي نظام جو جيڪڏهن خاتمو ٿيندو، ته اسلام جي هٿان، نه ڪي سوشلزم جي ڪري. هي نظم 40 سال اڳ لکيو ويو هو. ان وچ ۾ دنيا ۾ ڪيترائي انقلاب آيا ۽ سوشلسٽ نظام اڌ دنيا ۾ رائج ٿي ويو، تان جو ڪيترن ئي اسلامي ملڪن، جن ۾ پاڪستان به شامل دنيا ۾ رائج ٿي ويو، تان جو ڪيترن ئي اسلامي ملڪن، جن ۾ پاڪستان به شامل آهي، سوشلسٽ معيشيت (اقتصادي طريقي) کي نصب العين طور قبول ڪيو.

## www.iqbalkalmati.blogspot.com

سوال هي آهي تہ جنهن مزدڪ جو مٿي ذکر ٿيو آهي، اهو ڪير هو؟ مزدڪيت ڪهڙي شَي آهي ۽ ان جو جديد سوشلزم سان ڪهڙو تعلق آهي؟ مزدڪ اهو بدنصيب انقلابي آهي جنهن جون حالتون ۽ جنهن جو ذکر ان جي مخالفن وسيلي ئي اسان تائين پهتو آهي. جنهن مؤرخ به, پوءِ اهو زرتشتي هجي يا يهودي، عيسائي هجي يا مسلمان، مزدڪ جو ذکر ڪيو آهي، مٿس ملامت جا تير وسايا آهن ۽ ان جي تعليمن کي بگاڙي پيش ڪيو آهي. اهو سلسلو ارڙهين صديءَ تائين هلندو رهيو. پر اڻوهين صديءَ ۾، جڏهن مغرب جي دانائن قديم ايران جي غير جانبدار تاريخ مرتب ڪرڻ شروع ڪئي، ته هنن تعصب جي ان ڍير ڪچري کي به صاف ڪيو جنهن ۾ مزدڪ جون صحيح حالتون دفن هيون. مزدڪ جي پنهنجي تصنيف ۽ ان جي پوئلڳن جون لکڻيون ته زرتشتي تعصب جي نذر ٿي چڪيون هيون، ان ڪري هنن مزدڪ جي دشمنن جي لکڻين مان ئي سراغ لڳائڻ جي ڪوشش ڪئي. مغرب جي انهن مشرقي عالمن ۾ پروفيسر نوليدڪي ۽ پروفيسر آرٿر ڪرسٽن سين جا نالا مٿاهان آهن. انهن عالمن ۾ پروفيسر نوليدڪي ۽ پروفيسر آرٿر ڪرسٽن سين جا نالا مٿاهان آهن. انهن

#### مزدڪجا هم عصر

- سرياني (شامر جو/شامِي) مورخ جوشُو اسٽائي لائيٽ جي تاريخ, جنهن ۾ 494ع کان 506ع تائين جا واقعا لکيل آهن.
  - 2. يوناني مصنفن پروڪوپيئس, ٿيوفانيس ۽ ملالاس.

مزدك جون حالتون لكل وقت هيٺين ماخذن جو جائزو ورتو آهي:

- پهلوي (ايراني/فارسي) ٻولي جو زرتشتي ادب \_ اُوستا, نديداد, وهمن يشت,
   دين ڪرد, بُندهشن ۽ خوذائي نامگ.
  - 4. فارسى مر فردوسىء جو شاهنامو ۽ نظام الملك جو سياست نامو.
- 5. عربي ۾ خوذائي نامگ جا ماخذ \_ طبري، مسعودي، البيروني، ابنِ نديم، شهرستاني، يعقوبي وغيره جون لکڻيون.

طبري جي چوڻ موجب مزدڪ مادرايا شهر ۾ پيدا ٿيو. هي شهر دجل نديءَ جي ڪناري, ان جاءِ تي هو جتي اڄ ڪله قوت العماره آباد آهي. هن جي پيءُ جو نالو بامداذ هو. سندس ڄم-تاريخ جي خبر ڪانهي ۽ نه ئي اها خبر آهي ته هن جو يا سندس پيءُ جو تعلق ايران جي ڪهڙي طبقي سان هو. ان واقعي مان، ته مزدڪَ قباد (488-531ع) کي تخت نشينيءَ جي شروعاتي زماني ۾ ئي پنهنجو هم خيال بڻائي ورتو هو, اسان قياس ڪري سگهون ٿا ته مزدڪ شايد 460ع جي لڳ ڀڳ پيدا ٿيو هو. ان زماني ۾ ساساني سلطنت شديد اندروني گهوٽالي ۾ ڦاٿل هئي. بازنطيني سلطنت ۽ هسپتالين سان جنگ جي ڪري ملڪ جي مالي حالت ڏاڍي خراب هئي ۽ ايران کي هر سال هڪ وڏي رقم هسپتالين کي ڏن طور ڏيڻي پوندي هئي. ملڪ جي ايران کي هر سال هڪ وڏي رقم هسپتالين کي ڏن طور ڏيڻي پوندي هئي.

انتظام تي درٻاري اميرن ۽ زرتشتي ڪليسا جي ٻاون جو غلبو هو. ويتر وري قباد جي پيءُ پيروز جي دؤر (459-848ع) ۾ لاڳيتو ڏڪر ۽ سوڪ جي ڪري رعيت ڏاڍي بدحال ۽ بيچين هئي، پر ان درد جو علاج حاڪمن وٽ نه هو. مزدڪ جي مقبوليت جو فوري سبب ممڪن آهي اهو ئي هجي، جنهن طرف فردوسيءَ اشارو ڪيو آهي، پر مزدڪ جي سوشلسٽ تحريڪ جي عوام ۾ پکڙجڻ جو بنيادي سبب ساساني سماج جون اندروني خرابيون هيون.

ايران ۾ سوين سالن کان هڪ مستحڪم جاگيرداري نظام قائم هو. شديد مرڪزيت ۽ زرتشتي مذهب جو غلبو ان جون ۽ خصوصيتون هيون. زرتشتين جي مذهبي ڪتابن \_ اوَستا ۽ يِشنا \_ مطابق ته سماح جا پنج طبقا هئا, پر ساسانين جي دؤر ۾ ٻن طبقن جو اڃا واڌارو ڪيو ويو ۽ ايئن ڪل ست طبقا ٿي پيا:

- 1. شهرداران: بادشاه ۽ شاهي خاندان,
- 2. واسپهران, وزرگان ۽ آزاذان: رئيس, منصبدار ۽ بخباء,
  - 3. آذروان: زرتشتى مذهبى عالم,
    - 4. آرتیشتاران: فوج,
- 5. دبيران: حكومت جا عمال (نوكرشاهي, كاموراشاهي),
  - 6. واستريوشان: زراعت پيشا ماڻهو (هاري, آبادگار), ۽
    - 7. هُتُخشان: هنرمند ۽ واپاري.

شهنشاه جو شاهي خاندان مان هئڻ لازمي هو. صوبن جا گورنر شاهي خاندان جي ماڻهن مان مقرر ڪيا ويندا هئا ۽ شاه سڏائيندا هئا. واسپهرن جو رتبو انهن کان گهٽ هو, پر انهن ۾ ست خاندان ڏاڍا قوي ۽ هلنديءَ وارا هئا ۽ شاهي خاندان جو ڪو به ماڻهو انهن جي مرضيءَ کان سواءِ بادشاه نہ ٿي سگهندو هو. واسپهرن جي رئيسن کي سپهربُد چوندا هئا. واسپهرن ۽ وزرگن جي استعمال ۾ وڏيون وڏيون وڏيون جاگيرون هونديون هيون, پر اهي عام طرح گاديءَ جي شهر طيسفون (بغداد کان 15 ميلن جي مفاصلي تي دجله نديءَ جي ڪناري) ۾ ئي رهندا هئا. سلطنت جي وڏن عهديدارن تي انهن جو فرض هو ۽ فوج جا سپه سالار ۽ وڏا آفيسر اهي ئي ماڻهو هوندا هئا. انهن جو فرض هو تہ جنگ جي موقعي تي شاهي لشڪر لاءِ پنهنجن علائقن مان انهن جو فرض هو تہ جنگ جي موقعي تي شاهي لشڪر لاءِ پنهنجن علائقن مان زرتشتي ڪليسا جي هئي، پر پنهنجي ملڪگير تنظيم جي ڪري زرتشتي ڪليسا جو ارزشتي ڪليسا جو سربراه موبدان زرتشتي ڪليسا جو سربراه موبدان مؤبد سڏائيندو هو, جنهن جي اثر هيٺ هزارين مَوبد شهرن ۽ ڳوٺن ۾ مذهبي رسمن موبد سڏائيندو هو, جنهن جي اثر هيٺ هزارين مَوبد شهرن ۽ ڳوٺن ۾ مذهبي رسمن لاءِ مقرر هئا. انهن جي چونڊ هميش مجوس (مگان) قبيلي مان ٿيندي هئي. ان طبقي کي مڪمل سياسي آزادي نصيب هئي ۽ حڪومت جو حاڪم, ويندي شهنشاه به

انهن جي سرگرمين ۾ مداخلت نہ ڪري سگهندو هو. رومي ڪليسا جيان زرتشتي ڪليسا به گهڻي دولتمند هئي. ان وٽ ڪيتريون ئي زمينون ۽ جاگيرون هيون جيڪي آتشڪدن جي نالي وقف هونديون هيون. ان کان سواءِ نذر نياز ۽ زڪوات ۽ ڪفاري مان به گهڻو ئي ڏن هر سال گڏ ٿيندو هو. ان ڪري پروفيسر ڪرسٽن سين جي چوڻ موجب "هنن حڪومت اندر پنهنجي حڪومت قائم ڪري رکي هئي. " انهن مان ڪيترائي ٻاوا (مَوبد) اهڙا هئا، جن وت عاليشان محل ۽ پرفضا باغ هئا ۽ هي ماڻهو پنهنجين زمينن تي پنهنجا خاص قانون نافذ ڪندا هئا. ڳوٺاڻن هارين جو فرض هو تہ ڳوٺ جي ٻائي جون سڀ ضرورتون پوريون ڪن ۽ کائڻ پيئڻ جو مناسب بندوبست ڪن.

موبدانِ موبد (وڏي ٻائي) کي شاهي درٻار ۾ وڏو اثر هو. سڀني مذهبي معاملن ۾ هو بادشاه جو مشير هو ۽ سلطنت جي معاملن ۾ سندس وڏو هٿ هو. ٻاون جي اقتدار جو هڪ سبب اهو به هو، تہ تعليم جو سڄو انتظام ۽ پڙهڻ پڙهائڻ جا سڀ فرض سندن هٿ ۾ هئا. مروج علمن جا استاد ۽ تشريح ڪندڙ به اهي ئي ٻاوا هئا. مطلب ته ايرانين جي سڄي روحاني, اخلاقي ۽ ذهني زندگيءَ تي ڄم کان موت تائين مطلب ته ايرانين جي سڄي روحاني, اخلاقي ۽ ذهني زندگيءَ تي ڄم کان موت تائين جو اهڙو ڄار اُڻي رکيو هو، جو ايراني قوم جو ان مان نڪرڻ ڏاڍو ڏکيو هو. بادشاه جي چونڊ جو آخري فيصلو وڏي ٻائي جي راءِ تي هوندو هو. انهن جو طبقاتي مفاد جيئن تہ جاگيرداري نظام سان ڳنڍيل هو ان ڪري هو ڪنهن اهڙي تحريڪ کي اسرڻ جي اجازت نہ ڏيندا هئا، جنهن سان طبقاتي رشستا ڪمزور ٿين يا جاگيرداري نظام جي قرلت ۾ کوٽ اچي. انهيءَ ڪري هو سماج يا چالو مذهب ۾ ڪنهن به قسم جي سڌاري کي پسند نہ ڪندا هئا. جيڪڏهن ڪو ماڻهو حالتن جي سڌاري جي ڪوشش سڌاري کي پسند نہ ڪندا هئا. جيڪڏهن ڪو ماڻهو حالتن جي سڌاري جي ڪوشش ڪندو هو ته ان کي بدعتي يا باغي سڏي ماريو ويندو هو.

شاپور (ٻئي) کان پوءِ درٻاري اميرن ۽ ڪليسا جي ٻاون جو زور گهڻو وڌي ويو. مٿئين درجي جي اميرن ٻاون سان ٻڌي ڪئي ۽ بادشاھ جي طاقت لاءِ خطرو بڻجي ويا.

ٻين ملڪن وانگر وچئين دؤر جي ايران ۾ طبقاتي فرق جون محڪم حدون مقرر هيون ۽ عام ۽ خاص جي فرق کي ڪو بہ مٽائي نہ سگهندو هو. عام ماڻهوءَ کي اميرن جي لباس، پوشاڪ, رهڻي ڪهڻيءَ ۽ شوقيہ مشغلن جي نقل ڪرڻ جي به اجازت نه هئي. ان کان به وڌيڪ سخت قانون اهو هو تہ ڪو بہ ماڻهو پنهنجو اباڻو ڏنڌو ڇڏي نه ٿو سگهي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو هاريءَ جي گهر پيدا ٿيو تہ اهو سڄي عمر ٻني ٻارو ڪرڻ تي مجبور هو ۽ جيڪڏهن ڪو ماڻهو امير گهراڻي ۾ پيدا ٿيو تہ ڪا بہ طاقت ان

نخبا جي اميرن جي پاڪائيءَ, نسب ۽ غير منقولہ ملڪيتن جو تحفظ قانون جي ذمي هو. وڏن خاندانن جا نالا سرڪاري رجسٽر ۾ درج رهندا هئا ۽ عوامر کي امير طبقي جي جائداد خريدڻ جي منع هئي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو زرتشتي مذهب کان منحرف ٿي ويندو هو, ته ان جي سڄي ملڪيت ضبط ڪري سندس ويجهن مائٽن ۾ ورهائي ويندي هئي.

هارين جي حالت عام شهرين کان به وڌيڪ خراب هئي. انهن کان هر طرح جي بيگر ۽ ڇيڙ ورتي ويندي هئي، پر زمينن تي انهن جو ڪو حق نه هو. جنگ جي موقعي تي کين زبردستي فوج ۾ ڀرتي ڪيو ويندو هو، پر انهن کي پگهار يا اجورو نم ملندو هو. هڪ مَورخ لکي ٿو ته "انهن ويچارن هارين جا وڏا وڏا وڏا ٽولا فوج پٺيان پنڌ هلندا هئا، ڄڻ ته ابدي غلامي انهن جي تقدير ۾ لکيل هئي ۽ ڪنهن به قسم جي پگهار يا اجوري وسيلي انهن جي همت افزائي نه ڪئي ويندي هئي."

مرد کي ڪيتريون ئي زالون رکڻ جي موڪل هئي, پر عامر طرح زالن جي تعداد جو دارومدار مڙس جي آمدنيءَ تي هوندو هو. مرد پنهنجي سڳيءَ ڀيڻ ۽ حرمن (گهر جي ٻين عورتن) سان به شادي ڪري سگهندو هو. زرتشتي عقيدي موجب ان قسم جي شادي "خويذو گرس" سڏبي هئي. اها رسم ايران ۽ مصر ۾ زرتشت کان گهڻو اڳ رائج هئي ۽ ان قسم جي شاديءَ کي گهڻو ساراهيو ويندو هو، تنهنڪري زرتشتي ڪتابن ۾ ان جا ڏاڍا فضل بيان ڪيل آهن.

هڪ دلچسپ رواج اهو به هو ته مڙس کي حق هو ته پنهنجين زالن مان هڪ, پوءِ اها شادي ٿيل هجيس يا ڪنيز (نوڪرياڻي, غلام), ڪنهن به ٻئي ماڻهوءَ کي, جيڪو روزگار کان محروم ٿي ويو هجي, ان غرض لاءِ ڏئي ڇڏيندو هو ته اهو هن جي گذاري لاءِ ڪم ۾ مدد وٺي. ان لاءِ عورت جي رضامندي حاصل ڪرڻ لازمي نه هو. ان عارضي ازدواج (شادي) مان جيڪو اولاد پيدا ٿيندو هو, اهو اڳئين مڙس مان سمجهيو ويندو هو. "زال ۽ غلام جو درجو برابر هو."

مختصر اهو ته ايراني سماج ۾ قانون ان غرض جا ٺاهيا ويا هئا ته خاندان جي پاڪائيءَ ۽ جائداد کي محفوظ رکيو وڃي، سماج جي مختلف طبقن جي فرق ۾ ڪنهن قسم جي تبديلي نه اچي سگهي ۽ ڪو به شخص پنهنجي ڌنڌي يا فرض کان منهن موڙي نه سگهي.

اهو هو اهو سماجي ماحول جنهن ۾ مزدڪ جي پرورش ٿي. مَورخن جو چوڻ آهي, تہ مزدڪ تي حڪيم ماني جي تعليمن جو ڏاڍو اثر هو. ماني جو پيءُ فاتک همدان جو رهاڪو هو پر وطن ڇڏي بابل ويجهو هڪ ڳوٺ ۾ آباد ٿي ويو. ماني هڪ ڳوٺ ۾ 215ع ۾ انهيءَ جاءِ تي, جيڪا ساساني حڪومت جي گادي واري شهر

<sup>•</sup> ايران به عهد ساسانيان. ترجمو: ڊاڪٽر محمد اقبال. ص 151, انجمن ترقي اردو. 1941.

طيسفون كان 60 ميل پري هئي, پيدا ٿيو. وڏو ٿي هن زرتشت, عيسائيت, عرفانيت ۽ ٻين مذهبن جو مطالعو ڪيو ۽ حق جي ڳولا ۾ مختلف ملکن جو سير ڪيو. هو هندستان ۾ به آيو ۽ هندو مَت ۽ ٻڌ مَت جي پيشوائن (مذهبي اڳواڻن) سان مليو. آخرڪار هن پنهنجي مذهب جي تبليغ شروع ڪئي ۽ فاقليط هئڻ جي دعويا ڪئي، جنهن جي خبر حضرت عيسيٰي ڏني هئي. هڪ حمديد تراني ۾, جيڪو پهلوي ٻوليءَ ۾ آهي، ماني چوي ٿو: "مان بابل کان آيو آهيان ته جيئن حق جو آواز سڄيءَ دنيا کي ٻڌايان."

ماني جو مذهب عيسائيت, زرتشتيت ۽ ٻڌ مت جو معجون مرڪب هو. ان جو بنياد نُور ۽ ظلمت جي جنگ (زرتشت), تثليث (عيسائيت) ۽ تناسخ (ٻڌ مت) جي ميلاپ تي هو. ماني جي مذهبي سماج جي زندگيءَ ۾ ٻن طبقن کي وڏي اهميت هئي. اول وزيدگان (برگزيده, بزرگ ماڻهو) ۽ ٻيو نيوشگان (ٻڌڻ وارا, سامعين, عام پوئلڳ). وزيدگان حقيقت ۾ ٻڌ مت جي ڀڪشن جيان هئا. گوشت يا سبزي کائڻ ۽ شراب پيئڻ مٿن حرام هو. هُو نه ڪو ڌنڌو اختيار ڪري سگهيا ٿي ۽ نه شادي. کين تاڪيد ڪيل هو ته هڪ ڏينهن جي خوراڪ ۽ هڪ سال جي پوشاڪ کان وڌيڪ پاڻ وٽ نه رکن ۽ پنهنجو سمورو وقت واعظ ۽ نصيحت ۾ گذارن. نيوشگان تي اهڙي يابندي ڪا نه هئي.

ماني جي تعليم بابل ۽ ايران ۾ ڏاڍي قبول ٿي, تنهنڪري شاپور جا ٻه ڀائر مهرشاه (بابل جي والي) ۽ پيروز (خراسان جو والي) ماني جا عقيدتمند ٿي پيا ۽ پوءِ شهنشاه به سندس نئين دين کي قبول ڪري ورتو. شاپور جي وفات کان پوءِ ان جو پٽ ۽ جانشين هرمزت (اول) به ماني جي پيروي ڪندو رهيو، پر هڪ سال کان پوءِ سندس ڀاءُ بهرام اول جڏهن تخت تي ويٺو تہ مُوبدن جي وري قسمت وري پئي. بهرام ڏاڍو عياش ۽ نا اهل حاڪم هو, تنهنڪري هن زرتشتي ڪليسا جي خوشامد ۾ پناه ورتي. يعقوبي روايت ڪري ٿو ته هن ماني کي جهلائي سڏايو ۽ حڪم ڏنو ته هو مَوبدانِ مَوبد سان بحث ڪري. جيئن تہ نتيجي جو فيصلو وڏي ٻائي جي راءِ تي هو, تنهنڪري ظاهر آهي تہ ماني کي شڪست ٿي ۽ الحاد جي ڏوه ۾ هن جي کل ڇڪي لاٿي وئي ۽ سِسي وڍي گنديشاپور شهر جي ڦاٽڪ تي ٽنگي وئي. اهو واقعو 276ع جو آهي.

ماني جي قتل کان پوءِ سندس پوئلڳن کي ڳولي ڳولي ماريو ويو ۽ سخت سزائون ڏنيون ويون، پوءِ بہ سندن مذھب مٽجي نہ سگھيو ۽ ڳجھي نموني جيئرو رھيو. مَورخن جو چوڻ آهي تہ ڪجھ عرصي کان پوءِ ماني جي پوئلڳ ھڪ زرتشتي نسيرخورگان، جيڪو پسا شھر جو رھاڪو ھو، وڃي روم ۾ پناھہ ورتي ۽ نئين عقيدي جي تبليغ ڪرڻ لڳو، جيڪو ماني جي مروج عقيدن کان مختلف نہ ھو. ان جو

نالو بندوس به چيو ويندو آهي. بندوس ڪجه عرصي کان پوءِ ايران موٽي آيو ۽ پنهنجي مذهب جي تعليم ڏيڻ لڳو. ايران جا ماڻهو ان مذهب کي "دريست دينان" يعني خير جي خدا جو مذهب چوندا هئا، ڇو ته بندوس چوندو هو ته خير جو خدا شر جي خدا تي غالب اچي ويو آهي، تنهنڪري اسان کي خير جي خدا جي عبادت ڪرڻ گهرجي. لڳ ڀڳ 200 سال پوءِ مزدڪ انهيءَ خير جي مذهب جي آجيان ڪئي. هن ماني ۽ بندوس جي تعليمن کي هڪ نئين رنگ ۾ پيش ڪيو. بندوس جي ابتڙ هُو عمل جو مرد هو، ان ڪري سندس تعليم انقلاب جي شکل اختيار ڪئي.

مزد ڪ جو عقيدو هو تر ڪائنات ٽن عنصرن باهم, پاڻيءَ ۽ مٽيءَ بجي ٺهيل آهي. انهن ٽنهي شين جي ملڻ سان خير ۽ شر جا مدبر پيدا ٿيندا آهن. (الملل والخل- از شهرستاني ص 197). خير ۽ شر جي جنگ ۾ خير غالب ٿي ويو آهي پر اهو غلبو اڃا مڪمل نه ٿيو آهي، اڃا سوڌو جاري آهي ۽ دنيا جي ارتقا جو مقصد نور کي ظلمت کان مڪمل آزادي ڏيارڻ آهي. خير جي مدبر مان مراد نور جو خدا آهي جيڪو عالم بالا (مٿين عالم, عرش) ۾ تخت تي ويٺو آهي، جيئن عالم سفلي ۾ ايران جو بادشاهي. ان جي حضور ۾ چار قوتون حاضر رهنديون آهن تميز, حافظو، عقل ۽ سرور. جيئن خسرو ايراني بادشاهيءَ جو دارومدار چئن شخصن تي آهي سموبدان موبد، هيربذان هيربذ، سپاه بد ۽ رامشگر (موسيقار). اهي چار قوتون ڪائنات جو نظم ۽ نسق ستن وزيرن وسيلي هلائن پيون.

خداوندي درٻار جو اهو نقشو هوبهو ساساني درٻار جو چرٻو آهي ۽ اهو ڪو عجيب تصور ناهي، ڇو تہ ملوڪيت جي پراڻي دؤر ۾ انسان، جيڪو قدرت جي قانونن کان اڻواقف هو، ڪائنات جي انتظام کي هڪ وسيع شاهي نظام جي انداز ۾ ئي سوچيندو هو. سندس خيال هو تہ جيئن ڌرتيءَ تي بادشاه جي حڪومت آهي ۽ هو پنهنجن وزيرن ۽ درٻارين وسيلي حڪومت ڪري ٿو، اهڙيءَ طرح خدا به پنهنجن وزيرن ۽ درٻارين وسيلي ڪائنات تي حڪومت ڪندو آهي ۽ جيئن بادشاهه کي پنهنجن دشمنن خلاف وڙهڻو پوندو آهي، ساڳيءَ طرح خدا کي به شيطاني قوتن خلاف جنگ ڪرڻي پوندي آهي.

مزدڪ جنگ ۽ خونريزيءَ جي خلاف هو ۽ ماني وانگر پنهنجن مريدن کي گوشت کائڻ ۽ جانورن جي جان وٺڻ کان منع ڪندو هو. سندس خيال هو ته لڙائيءَ ۽ جهيڙن جو بنيادي سبب عورت ۽ دولت هوندي آهي, تنهنڪري هن "زنان را حلال گردانيد و اموال مباح داشت و تمام مردم را در اموال و نسوان شريڪ گردانيد چنانڪ در آبو آتش و علف (چراگاهه) شريڪ مي باشند" (شهرستاني)

مزدڪ چوي ٿو تہ "خدا سڄيءَ ڌرتيءَ تي زندگيءَ جا وسيلا پيدا ڪيا تہ جيئن سڀ ماڻهو هڪ جيترو, گهرج آهر, کائن ۽ ڪنهن به بئي جي ڀيٽ ۾ ڪنهن کي

وڌيڪ حصو نہ ملي، پر جبر ۽ قوت جي زور تي ماڻهن ۾ نابرابري پيدا ڪئي وئي ۽ ماڻهوءَ اها ڪوشش ڪئي تہ ٻئي جو حصو ڇني پنهنجيون خواهشون پوريون ڪري، پر حقيقت ۾ ڪنهن بہ ماڻهوءَ کي ٻئي جي ڀيٽ ۾ مال ملڪيت ۽ عورتن جو وڌيڪ حصو کائڻ جو حق ڪونهي. ان ڪري اهو ضروري آهي تہ اميرن کان دولت قري مفلسن کي ڏني وڃي ۽ ان مساوات کي ٻيهر قائم ڪيو وڃي جيڪا شروع کان انسانذات ۾ هئي." (ابنِ بطريق, طبري, ثعلبي, فردوسيءَ جي حوالي سان ڪرسٽن سين چيو).

ابنِ نديم "الفهرست" ۾ لکيو آهي ته "مزدڪين جو ڪردار ڏاڍو پاڪائيءَ ڀريو ۽ نيڪ هوندو هو. انهيءَ مذهب ۾ ڪنهن کي ايذاءُ ڏيڻ يا آزار پهچائڻ سخت منع هو. زهد ۽ پارسائي هن جو شعار هو ۽ مهمان نوازيءَ ۾ ڪو به ماڻهو ساڻس ڪلهو هڻي نه سگهندو هو."

مزدك هك اهڙي سماجي انقلاب جي دعوت ڏئي رهيو هو جنهن وسيلي ساساني سماج جا صديون پراڻا طبقاتي رشتا تباهم ۽ برباد ٿيڻ جو امكان هو. نه اميرن ۽ نه ئي زرتشتي كلسيا جون زمينون باقي بچن ها, نه انهن جي حرم سرائن ۽ غلام گردشن جي رونق سلامت رهي ها, نه كوئي آقا رهي ها ۽ نه كو غلام.

مزدڪ جي تحريڪ هوري هوري عوامر ۾ ايتري قبول پئجي وئي جو "گهڻائيءَ ان کي قبول ڪري ورتو." (ايران. از پروفيسر گرشمان). پوءِ اهو وقت به آيو جو پاڻ شهنشاه مزدڪ کي پنهنجو پيشوا مڃي ورتو ۽ ڪجه اهڙا قانون نافذ ڪيا جن جي ڪري رعيت جو ڪجه بار هلڪو ٿيو ۽ عورتن کي شاديءَ جي حد تائين آزادي ملي. سوال اهو آهي ته قباد پنهنجو اباڻو مذهب زرتشت ڇڏي مزدڪيت کي ڇو قبول ڪيو؟ زرتشتي مَوبدن جي ويجهو قباد به مزدڪ جيان مجسم شيطان هو ۽ عياشي ۽ فتني فساد جو شوقين، پر غير جانبدار مَورخن جي راءِ موجب قباد نهايت دلير، سمجهدار، ڏاهو ۽ دورانديش ماڻهو هو. هن درٻاري اميرن ۽ ڪلسيا جي ٻاون جي چنبي مان آزاد ٿيڻ پئي چاهيو، ڇو تہ انهن ٻنهي طبقن جي طاقت ايتري وڌي وئي هئي جو بادشاه انهن جي هٿن جو رانديڪو ٿي پيو هو. اهي جنهن کي چاهيندا هئا، تخت تي ويهاريندا هئا ۽ جنهن کي چاهيندا هئا، بس، قباد لاءِ مزدڪي تحريڪ اهڙي ٻه منهي تلوار هئي جنهن سان هو ٻنهي قوتن کي ڌڪ قباد لاءِ مزدڪي تحريڪ اهڙي ٻه منهي تلوار هئي جنهن سان هو ٻنهي قوتن کي ڌڪ قباد لاءِ مزدڪي تحريڪ اهڙي ٻه منهي تلوار هئي جنهن سان هو ٻنهي قوتن کي ڌڪ هڻي سگهيو، ڇو ته عوام مزدڪ جي تحريڪ جي هو.

پر پوءِ جا واقعا ان ڳاله جو ثبوت آهن ته مزدك پنهنجين تجويزن كي عملي جامو نه پارائي سگهيو. گهڻو امكان آهي ته ذكر جي زماني ۾ كجه جاين تان عوامر

اناج جا ذخيرا قري پاڻ ۾ ورهايا هجن پر قباد سڄي ملڪي سطح تي نہ تہ زمينن کي هارين ۾ هڪ ڪرو ورهايو ۽ نہ ئي اميرن ۽ مَوبدن جا خزانا ماڻهن جي استعمال ۾ آيا. پر بادشاه جو مزدڪي ٿي وڃڻ, خود اعليٰ طبقن جي حق ۾ ڏاڍو خطرناڪ هو. ان ڪري قباد خلاف سازشون شروع ٿيون ۽ آخرڪار کيس لاهي قيد ڪيو ويو ۽ درٻارين قباد جي ڀاءُ جاماسپ کي تخت تيّ ويهاريو (499ع) پر قباد گهڻو عرصو قيد نرهيو. قباد جي قيدخاني مان ڀڄي وڃڻ متعلق ڪيترائي قصا مشهور آهن. ڪجه چون ٿا تہ هن خاص چون ٿا تہ هن خاص مصاحب سياوس هن جي مدد ڪئي. بهرحال قباد ڀڄي وڃي هسپتالين جي درٻار ۾ مصاحب سياوس هن جي مدد ڪئي. بهرحال قباد ڀڄي وڃي هسپتالين جي درٻار ۾ يناه ورتي. خاقان هن جي آجيان ڪئي ۽ پنهنجي ڌيءُ جي هن سان شادي ڪئي. تڏهن قباد هسپتالي فوج ساڻ ڪري ايران جو رخ رکيو ۽ بنا جنگ ٻيهر تخت تي قبضو ڪيو.

پر هاڻي هو مزدڪي قباد نه هو. هن درٻاري اميرن ۽ ڪلسيا جي ٻاون سان ٺاه ڪرڻ ۾ چڱائي سمجهي ۽ هوري هوري مزدڪي عقيدن کان پري ٿيندو ويو. هن پنهجي خاص مشير ۽ نجات ڏياريندڙ سياوش کي، جيڪو مزدڪي هو، ڌار ڪري ڇڏيو ۽ جڏهن ٻاون سياوش تي دين جو انحراف ڪرڻ جو الزام هنيو تہ قباد هن کي موت جي سزا ڏني ۽ ماه يُذ کي، جيڪو زرتشتي ٽولي جو اڳواڻ هو، پنهنجو خاص مشير ڪري ڇڏيو.

قباد ان تي بس نہ ڪئي پر 519ع ۾ پنهنجي وڏي پٽ ڪائوس بدران, جيڪو اعلانيہ مزدڪي هو, پنهنجي ننڍي پٽ خسرو کي, جيڪو درٻارين جو منظورِ نظر هو, پنهنجو ولي عهد مقرر ڪيو.

بادشاه جي انهن فيصلن ڪري اميرن ۽ ٻاون جا حوصلا وڌي ويا. هنن مزدڪين تي سختيون شروع ڪري ڏنيون ۽ هارين کي جيڪي رعايتون مليون هيون, اهي به کسي ورتيون. نتيجو اهو نڪتو ته هارين جون بغاوتون ٿيڻ لڳيون ۽ ڦرلٽ جي بازار مچي وئي. باغين جا ٽولا اميرن جي محلن ۾ گهڙي ويندا هئا ۽ مال ملڪيت ڦري وٺندا هئا. هاڻي سلطنت جي اميرن کي ان انديشي اچي ورايو ته جيڪڏهن هن فتني کي جلدي جهليو نه ويو، ته سندن جان، عزت، آبرو، سڀ خطري ۾ پئجي وينديون.

تنهنكري خسرو انوشيروان قباد كي فرياد كئي ته هن بدامني عبي سجي ذميواري مزدك ۽ سندس ساٿين تي آهي، ان كري كين پنهنجي كَئي جي سزا ملڻ گهرجي، نه ته ملك برباد ٿي ويندو. كاروائي عبي لاءِ مذهبي مناظري جو اهو ئي آزمايل نسخو استعمال كيو ويو جنهن جي مدد سان ماني كي قتل كيو ويو.

مطلب ته قباد جي درٻار ۾ مناظرو برپا ٿيو. هڪ طرف زرتشتي مَوبدان مَوبد ۽ اٺن آتشڪدن جا بزرگ ٻاوا ۽ عيسائين جو لاٽ پادري بازانيس هئا ۽ ٻئي طرف

<sup>•</sup> الفهرست. *ص* 610.

مزدك ۽ سندس ساٿي. ان بحث ۾ مزدك كي شكست ملڻي هئي, سا ملي ۽ انهيءَ ئي وقت خسروءَ جي سپاهين, جيكي مزدكين كي گهيري ۾ وٺيو بيٺا هئا, مٿن وارا واري لائي ڏني ۽ مزدكين كي قتل كيو. اهو واقعو 528 يا 529ع ۾ ٿيو.

بن سالن کان پوءِ جڏهن خسرو انوشيروان تخت تي ويٺو ته هن باقي بچيل مزدڪين کي نيست ۽ نابود ڪرڻ لاءِ، انهن کي قانون جي تحفظ کان محروم ڪري ڇڏيو. مزدڪي ڳولي ڳولي ماريا ويا، انهن جا گهر ٻار ۽ زمينون ضبط ڪيون ويون ۽ سندن ڪتاب ساڙيا ويا. انهن ۾ مزدڪ جي تصنيف "مزدڪ نامگ" به شامل هئي. پروفيسر برائون لکي ٿو ته ابن مقنع ان ڪتاب جو عربيءَ ۾ ترجمو ڪيو هو، پر اهو ڪتاب هاڻي اڻلڀ آهي. چون ٿا ته ان قتل عام ۾ نو لک ايراني ڪُٺا ويا.

زرتشتي مورخن جي پوئلڳيءَ ۾ ٻين ليکڪن به مزدڪ تي اهو الزام هنيو آهي تہ هو عورتن جي گڏيل استعمال جي تبليغ ڪندو هو, پر اها تهمت ننهن کان چوٽيءَ تائين بي بنياد آهي. جڏهن تہ اسان ڄاڻون ٿا تہ انسان بلڪل شروعاتي دؤر ۾, جڏهن قبيلو هڪ هيڪڙائي هو, زال ۽ مڙس جو رشتو موجود نه هو. اسان اهو به ڏسي چڪا آهيون تہ اسپارٽا ۾ اڄ کان ٻہ هزار سال اڳ تائين عورتون گڏيل هيون ۽ پاڻ افلاطون پنهنجي ڪتاب "ريپبلڪ" ۾ عورتن جي گڏيل استعمال جي راءِ پيش ڪئي آهي. انهن تاريخي واقعن باوجود اها حقيقت آهي ته زرتشتي پيشوائن مزدك جي تحريك کي بدنامر ڪرڻ ۽ لعنتاڻو وجهڻ لاءِ مٿس عورتن جي گڏيل استعمال جو الزامر مڙهيو هو. پري ڇو وڃجي, روس جي سوشلسٽ انقلاب جي تاريخ پڙهو. اڄ کان ويهہ ينجويه سال اڳ تائين آمريڪا ۽ برطانيا ۾ اهڙا ڪتاب پئي شايع ٿيندا رهندا هئا جن ۾ ڏاڍي يقين سان اها دعويٰ ڪئي ويندي هئي ته روس ۾ هاڻي گهريلو زندگي ختم ٿي وئي آهي, ماڻهو جنهن عورت سان وڻيس مباشرت ڪري ٿو ۽ ڪا بہ عورت جنهن بہ مرد سان وڻي, رات گذاري ٿي. نہ ياءُ پيڻ جي تميز بچي آهي ۽ نہ ئي پيءُ ۽ ڏيءُ جي, نہ ڪو شادي ڪندو آهي ۽ نہ ئي ٻارن جي خبر هوندي آهي, تہ انهن جا ماءُ ۽ پيءُ کير آهن. اهي کتاب اڄڪله ڪو بہ نہ ٿو پڙهي, پر لائبريرين ۾ موجود آهن. چوڻ جو مقصد اهو آهي ته ويهين صديءَ ۾, جڏهن ته معلومات جا ذريعا ججها آهن, تڏهن بہ جيڪڏهن سوشلسٽن جي باري ۾ ان قسمر جون بي بنياد ڳالهيون ڪري سگهجن ٿيون، تہ پوءِ اڄ کان 15 سَو سال اڳ انقلابين تي جيڪو بہ الزامر لڳايو ويو هجي, اهو گهٽ چئجي! زرتشتي ڪليسا جي بي رحمر تشدد جي ڪري مزدڪ ۽ سندس ساٿين جي ڪا بہ لکڻي بچي نہ سگهي. مزدڪيت جي باري ۾ اسان جا سمورا اطلاع مخالفن جي لکڻين مان اخذ ڪيل آهن. پوءِ به ڪنهن به زرتشتي يا عيسائي

مورخ اها دعويا كا نه كئي آهي ته قباد مزدكي دين قبول كرڻ كان پوءِ عورتن جي گڏيل استعمال جو قانون نافذ كيو هجي. ساساني سماج ۾ عورت جي حيثيت غلامن كان به وڌيك خراب هئي، اميرن ۽ مَوبدن جي محفلن ۾ شادي شده عورتن، نوكرياڻين ۽ داشتائن جي اچ وڃ لڳي پئي هوندي هئي، تنهنكري ممكن آهي ته قباد انهن عورتن جي آزاديءَ لاءِ كو قانوني قدم كنيو هجي، رهيو اهو الزام ته مزدك محرمن بي ماءُ، ڀيڻ ۽ ڌيءُ بي سان جنسي تعلق كي چالو كيو هجي، ته ان قسم جو رواج ته اول ئي زرتشتين ۾ موجود هو، پر زرتشتي مذهب جي لحاظ كان ان قسم جي شاديءَ كي ڏاڍو سٺو سمجهيو ويندو هو. محرمن سان شاديءَ جو رواج رڳو ايران تائين موجود نه هو پر گهڻيون پراڻيون قومون نسلي پاڪائيءَ لاءِ ان تي عمل کنديون هيون. مزدك كي ان جو مؤجد سمجهڻ تاريخ سان مذاق كرڻ آهي.

مزدكي تاريخ جيتوڻيك چاليهن سالن كان وڌيك نه رهي پر ان جا اثر ڏاڍا ڏور رس ثابت ٿيا , جيتوڻيك انهن جي سوشلسٽ نوعيت ختم ٿي وئي ۽ اهي ايراني وطني پرستيءَ جي قالب ۾ گهڙجي ويا , تنهنكري مسلمان مورخن بني اميد ۽ بني عباس جي ايراني مخالفت كي مزدكي چئي ئي لعنتاڻو وڌو . بلكل ساڳيءَ طرح جيئن آمريكا ۾ كجه سال اڳ تائين هر مخالف كي كميونسٽ سڏي سزا ڏني ويندي هئي .

شهرستاني جهڙو محتاط مَورخ به چوي ٿو ته سنبادي، محمري (سُرخ پوشاک وارا)، مبيضي (اڇي سوشاک وارا) ۽ خرمي فرقا مزدڪي فرقي جا ئي مختلف نالا آهن. البيروني المقنع جي باري ۾ لکي ٿو ته هن مزدڪ جي حڪمن ۽ تعليمن کي پنهنجن پوئلڳن تي فرض قرار ڏنو هو. نظام الملک (قتل 1092ع) انهن سڀني کان اڳتي نڪري ويو. هو سياست نامي ۽ خرمي فرقي جي نالي بابت لکندي چوي ٿو ته مزدڪ جي قتل کان پوءِ سندس زال, جنهن جو نالو خرم هو, مزدڪ جي ٻن وفادار مريدن سان گڏجي طيسفون کان ڀڄي اچي "رِي" شهر ۾ پناه ورتي. هن جي پوئلڳن خرمي يا مزدڪي سڏايو. ان فرقي جو اثر آذربائيجان, آرمينيا, ويلم, همدان, اصفهان ۽ اهواز يعني اتر ۽ اوله ايران ۾ تمام گهڻو هو ۽ اهي ئي ماڻهو هئا جن بنو امي خلاف بغاوت ۾ ابو مسلم جي سڀ کان وڌيڪ مدد ڪئي.

طبري رواندين (اصفهان ويجهو رواند) كي به مزدكي لكيو آهي, پر هو ته اها به دعويٰ ٿو كري ته اهي ماڻهو مزدك وانگر عورتن جي گڏيل استعمال جا قائل هئا. هنن عباسي خليفي المنصور جي خلاف 758ع ۾ بغاوت كئي هئي.

پر خليفي المهدي جي دؤر ۾ رواندين کان ڪيترو ئي وڌيڪ وڏي بغاوت المقنع ڪئي، جيڪو اردو ادب ۾ ماه تحشب جي حوالي سان مشهور آهي. تحشب خراسان جو مشهور شهر هو. چون ٿا ته المقنع اتى هڪ کوه ٺهرايو هو جنهن مان

<sup>•</sup> Literary History of Persia. Vol- I. P- 169

سندس مصنوعي چنڊ نڪرندو هو. آثارالبلاد جو ليکڪ القزويني لکي ٿو تہ کوهم جي ته ۾ پارو هو. پر اهي سڀ ڳالهيون ڪوڙيون آهن. البيروني جي چوڻ موجب المقنع جو نالو هاشمر ابن حڪيم هو. هو مَرو جي هڪ ڳوٺ جو رهاڪو هو. هُو ڪاڻو هو ۽ پنهنجي منهن تي هميش سائي رنگ جو ريشمي نقاب رکندو هو. هن جيحون ندي پار ڪري تحشب جي ضلعي ۾ رهائش اختيار ڪئي ۽ چين جي خاقان کان مدد جو طالب ٿيو. مبيضه فرقي جي ماڻهن ۽ ترڪن ان جو ساٿ ڏنو. هو دشمن جي ملڪيت ۽ عورتن کي مريدن ۾ ورهائي ڇڏيندو هو. هن پنهنجن مريدن تي مزدڪ جي حڪمن ۽ تعليمن جي پيروي فرض ڪئي هئي. هن چوڏهن سالن تائين حڪومت ڪئي. آخرڪار المهدي جي فوج هن کي شڪست ڏني، پر هن قيد ٿيڻ بدران باه ۾ سڙي خاڪ ٿيڻ کي وڌيڪ اهم سمجهيو. (785ع).

نائين صدي عيسوي ۾ بابك خرمي جيكا بغاوت كئي هئي، ابن نديم ان جو احوال ڏاڍي تفصيل سان لکيو آهي. هو الفهرست (987ع) ۾ واقد ابن عمر التميمي جي حوالي سان لکي ٿو، ته بابك جو پيءُ المدائن (طسيفون) ۾ تيل وڪڻندو هو، پوءِ هن وطن ڇڏي آذربائيجان جي هڪ ڳوٺ بلال آباد ۾ رهائش اختيار كئي ۽ ڳوٺ ڳوٺ گهمي تيل وڪڻڻ لڳو. هن هڪ ڪاڻي عورت سان شادي كئي جنهن جي پيٽ مان بابك پيدا ٿيو. هڪ ڀيري هو تيل وڪڻڻ ويل هو ته اردبيل ويجهو كنهن كيس قتل كري ڇڏيو ۽ بابك جي ماءُ كي مجبورن دائپو كرڻو پيو. بابك ڏهن سان جو ٿيو ته ماءُ هن كي جانور چارڻ جي ڏنڌي لاءِ ڇڏيو. هڪ ڏينهن خرمي فرقي جي هڪ ماڻهوءَ, نالي جاودان, جو لنگه بابك جي ڳوٺ كان ٿيو. بابك جي ماءُ هن جي مهمانداري كئي ته جاودان خوش ٿي چيو ته تون پهنجي پٽ كي منهنجي سرپرستيءَ ۾ ڏئي ڇڏ. ماءُ راضي ٿي ۽ بابك جاودان سان رهڻ لڳو. جاودان كي كو به اولاد نه هو تنهكري جڏهن جاودان مري ويو تڏهن سندس بيوه زال بابك سان شادي ڪئي. اهڙيءَ طرح بابك خرمي قبيلي جو اڳواڻ بڻجي ويو. ابن نديم هن جي عقيدي جو ذكر كندي لکي ٿو ته بابك خرمي جو مقصد مزدكي تعليمن كي نئين سر پکيڙڻ هو.

بابك خرمي اتر ۽ اتر -اولھ ايران جي ماڻھن كي عباسي خليفن خلاف ڀڙڪائڻ شروع كيو، ۽ جيئن ان زماني جو دستور هو، عوامر كي پنهنجو گرويده بڻائڻ لاءِ سياسي مقصدن كي مذهبي رنگ ۾ پيش كرڻ لڳو. هن جا مريد پنهنجي پيشوا جا روحاني فضل ۽ مافوق الفطرت وصفون ماڻھن آڏو بيان كندا هئا، ته بابكُ خرمي، خدا پاران توهان كي عربن كان نجات ڏيارڻ آيو آهي، ان كري اوهان جو فرض آهي ته سندس حمايت كيو. گهڻو ممكن آهي ته هو به عرب اميرن جون زمينون ايراني هارين ۾ ورهائي ها ۽ ان كري عرب مورخن هن تي مزدكيت جو الزام لڳايو هجي.

هوري هوري بابك خرمي ايترو طاقتور ٿي ويو جو خليفي كي سندس مقابلي لاءِ فوجون موكلڻيون پيون. پهريائين يحيٰ بن معاذ ويو، پوءِ عيسيٰ بن محمد، پوءِ محمد بن حميد، پر انهن كي شكست ٿي ۽ آخركار افشين ان كم لاءِ مقرر ٿيو. افشين وڏي عياريءَ ۽ مكاريءَ سان بابك خرمي كي گرفتار كيو ۽ خليفي المعتصم جي درٻار ۾ آندو ۽ خليفي بابك كي پنهنجي سامهون قتل كرايو.

جيئن عباسي خلافت جا باغي پنهنجي تعليم کي خداوندي حڪم ڪري ٻڌائيندا هئا، ائين ان جا مخالف انهن کي مزدڪي، زنديق، دهريو ۽ مرتد چئي، ساڻس اهي سموريون برايون منصوب ڪندا هئا جيڪي عام ماڻهن کي پسند نهيون. انهن جي شڪل صورت ۽ خانداني حالتن کي به ڏاڍي گندي انداز ۾ بيان ڪندا هئا.

### باب ستون

## سرٿامس مور جو يوٽوپيا

وچين دؤر جي سوشلسٽ روايتن جي حوالي سان جنهن دانشور سڀ کان وڌيڪ مشهوري حاصل كئي, ان جو نالو سر العمس مور (1478ع-1535ع) هو. العمس مور لنڊن جي هڪ خوشحال گهراڻي ۾ پيدا ٿيو. سندس پيءُ هڪ ڪامياب وڪيل هو. ٿامس مور کي يوناني ادب, فلسفي ۽ دينيات جي مطالعي جو شوق ننڍپڻ کان ئي هو, تنهنکري هن شاگردي جي زماني ۾ ئي هڪ مڪالمو افلاطون جي "ريپبلڪ" جي تعريف ۾ لکيو هو. هن آڪسفورڊ يونيورسٽيءَ ۾ تعليم ورتي ۽ ارڙهن سالن جي عمر ۾ بيرسٽر ٿي ويو. 1497ع ۾ هن کي يورپ جي مشهور انسان دوست فلسفى ايراس مس (Eras Mus) سان ملاقات جو موقعو مليو ته هو ايراس مس جي شخصيت كان ڏاڍو متاثر ٿيو. 1504ع ۾ هو برطانوي پارليامينٽ جو ميمبر چونڊيو ويو. ٻئي سال سندس شادي ٿي. 1510ع ۾ هو لنڊن جو نائب ميئر, 1518 ۾ پريوي كائونسل جو ميمبر ۽ 1523ع ۾ پارليامينٽ جو ميمبر چونڊجي ويو. ٻه سال پوءِ بادشاه هنري اٺين هن کي وزير ۽ پوءِ 1529ع ۾ وزيراعظم بڻائي ڇڏيو, پر اڃا ٽي سال به نه گذریا, ته بادشاهه سان سندس البتت تی پئی. سبب اهو هو ته هنری انین اسپين جي ملڪ ڪيٿرين کي طلاق ڏئي, اين بولين سان شادي ڪرڻ پئي چاهي. جڏهن ترومن ڪيٿولڪ مذهب ۾ طلاق ناجائز آهي. ڪلسيائي حلقن ۾ سرٿامس مور جو اثر زور هو, تنهكري بادشاه سوچيو ته جيكڏهن ٿامس مور سندس تائيد کری، تہ پادرین کی کو بہ اعتراض نہ هوندو، پر سرتامس مور اهو چئی انکار کري ڇڏيو تہ مذهبي حڪمن جي خلاف ورزي ڪرڻ ۾ آغُ توهان جو ساٿ ڏئي نہ سگهندس. پوءِ هن وڏ-وزارت تان استعيفا ڏني. ان نافرمانيءَ جي ڏنڊ ۾ هنري اٺين سرٿامس مور تي رشوت جو ڪوڙو الزامر هنيو ۽ کيس ٽاور آف لنڊن ۾ قيد ڪري ڇڏيو, پر هو پنهنجي قول تي قائم رهيو ۽ آخرڪار قتل ڪيو ويو.

سرٿامس مور وڏي انقلابي دؤر ۾ پيدا ٿيو هو. يورپ جو ٻيو دؤر (نشاة ثانيہ) عروج تي هو ۽ نئين حياتيءَ جون اڀرندڙ قوتون وچين دؤر (قرون وسطيٰ) جي ڳرندڙ جهرندڙ قوتن تي حاوي ٿينديون پئي ويون. ڇاپي خاني جو رواج (1476ع), قومي

برطانيا ۾ بہ جاگيرداري نظام جي موڪلاڻي شروع ٿي وئي هئي. نوابن جا ڪيترائي گهراڻا ٽيوڊر ۽ لنڪاسٽر جي ٽيه سالہ جنگ ۾ ختمر ٿي چڪا هئا، جيڪي بچيا هئا، هنري اٺون انهن جي بہ ڪڍ هو، تہ جيئن ملڪ ۾ مضبوط مرڪزي حڪومت قائمر ٿي سگهي. هن روم جي پاپا (وڏي پادري) جي برطانوي نائبن جو زور به ٽوڙڻ پئي چاهيو جن جي قبضي ۾ وقف جون زمينون هيون ۽ جيڪي بادشاه بدران غير ملڪي ڌارئي ڪليسا سان وفاداريءَ جو ڪلمو پڙهندا هئا، تنهنڪري هن هڪ خودمختيار "چرچ آف انگلينڊ" قائمر ڪئي ۽ برطانوي ڪليسا کي رومي پاپا جي حاڪميت کان هميش لاءِ ڌار ڪري ڇڏيو. نئين ڪليسا جو سربراه ياڻ بادشاه هو.

وڪيل هئڻ ڪري سر ٿامس مور جو لنڊن جي واپاري طبقي سان گهاٽو تعلق هو. پاڻ ڪيترا ئي ڀيرا انهن جي نمائندگي به ڪري چڪو هو. هُو هنري اٺين جي ان پاڻيسيءَ سان به متفق هو ته نوابن جي قوت کي گهٽايو وڃي ۽ لنڊن جي واپارين جي همت افزائي ڪئي وڃي. اهو ئي سبب آهي جو سر ٿامس مور "يوٽوپيا" ۾ نوابن ۽ جاگيردارن جي حياتيءَ جي ڍنگ تي ته ڇتي طنز ڪئي آهي پر لنڊن جي واپارين خلاف هڪ لفظ به نه لکيو اٿائين.

سر تامس مور جا خيال نئون جنم وٺندڙ سرمائيدار سماج جو پاڇو آهن, پر انهن تي افلاطون ۽ پراڻن مسيحي پيشوائن جي تعليمن جو به ڏاڍو اثر آهي. هو "مثالي انصاف", "مثالي سچائيءَ" ۽ "مثالي انسان دوستيءَ" کي سمورن سماجي ۽ اخلاقي قدرن جو سرچشمو سمجهي ٿو. هن جي نظر ۾ اهي رڳو ڪتابي اصول نه هئا, پر اهي سماج ۾ رائج به ڪري سگهجن ها, پر شرط اهو هو ته ماڻهو پنهنجي ذاتي/طبقاتي مفادن کي ڦٽو ڪن ۽ سڀني جي ڀلائيءَ جو خيال رکن. هن جي دعويا هئي ته جيڪڏهن خودغرضي ڇڏي ڏني وڃي ۽ ديانتداريءَ کان ڪم ورتو وڃي ته ايتري دولت پيدا ڪري سگهجي ٿي جو ڪنهن کي گذر جو اونو ئي نه رهي, پر اهو ان ايتري دولت پيدا ڪري سگهجي ٿي جو ڪنهن کي گذر جو اونو ئي نه رهي, پر اهو ان ملڪيت هجي ۽ سماج سوشلسٽ اصولن تي اڏيو وڃي. يو ٽوپيا جي تعليم جو جوهر ملڪيت هجي ۽ سماج سوشلسٽ اصولن تي اڏيو وڃي. يو ٽوپيا جي تعليم جو جوهر ملڪيت هجي ۽ سماج سوشلسٽ اصولن تي اڏيو وڃي. يو ٽوپيا جي تعليم جو جوهر ملوثي آهي.

سر ٿامس مور پنهنجي ڪتاب \_ يُوٽوپيا \_ جو گهڻو حصو 1516ع ۾ اينٽ ورپ (بيلجيم) ۾ لکيو هو. اينٽ ورپ انهن ڏينهن ۾ يورپ جو سڀ کان وڌيڪ اهمر واپاري بندر گاه هو ۽ سر ٿامس مور اتي برطانوي واپارين جي ڪنهن ڪم سان ويو هو. يوٽوپيا سفرنامي واري نموني تي لکيل آهي. گهڻو ممڪن آهي ته سر ٿامس مور جي ملاقات اينٽ ورپ ۾ ڪنهن سامونڊي سوداگر سان ٿي هجي ۽ ان جي آتم ڪٿا ٻڌي سر ٿامس مور يوٽوپيا لکڻ جو منصوبو سٽيو هجي. پر ان ۾ شڪ نہ آهي ته مشهور جهاز ران امير گووس پوچي جو سفرنامو، جيڪو 1507 ۾ شايع ٿيو هو، سر ٿامس جي نظر مان گذري چڪو هو. وس پوچي پنهنجن ڪتابن ۾ ڪجه هندوستاني قبيلن جون (جن جو سماج غير طبقاتي َهو) حالتون لکيون آهن. هو لکي ٿو ته:

"هو سونَ, موتين ۽ جواهرن کان نفرت ڪن ٿا. انهن جي سڀ کان وڌيڪ قيمتي ملڪيت جهرڪين جا رنگ برنگ کنڀ آهن. هو نہ ڪجه وڪڻن ٿا ۽ نہ ئي خريد ڪن ٿا ۽ نہ ئي مٽا سٽا ڪن ٿا , پر قدرت انهن کي جيڪو ڪجه مفت عنايت ڪري ٿي , ان تي قناعت ڪن ٿا. هنن جي زندگي ڏاڍي آزاد آهي. هتي نہ ڪو بادشاه آهي ۽ نہ ڪو آقا. هنن وٽ ڪو به قانون جو ضابطو ڪونهي. هو هڪ ٻئي سان گڏجي رهن ٿا , تنهنڪري هر جاءِ ۾ گهٽ ۾ گهٽ جه سَو ماڻهو رهن ٿا."

ٻيو سفرنامو, جيكو 1511ع ۾ شايع ٿيو, پيٽر مارٽر جي آتمر ڪٿا هو. ان ڪتاب ۾ اُلهندن ٻيٽن (ڪيوبا وغيره) جو اکين ڏٺو حال وڏي مبالغي سان بيان ڪيو ويو هو. سر ٿامس مور پنهنجي تصنيف ۾ انهن سفرنامن مان مدد ورتي ۽ هڪ اهڙي مثالي سماج جو نقش چٽيو جيڪو افلاطون جي ريپبلڪ کان به وڌيڪ من موهيندڙ آهي.

سر ٿامس مور يوٽوپيا لاطيني ٻولي ۾ لکيو هو, جيڪا سورهين صديءَ ۾ يورپ جي تهذيبي ٻولي هئي. اهو ڪتاب پهريون ڀيرو بيلجيم ۾ 1516ع ۾ شايع ٿيو ۽ ايترو تہ پسند ڪيو ويو جو جلد ئي ان جا ترجما ٻين ٻولين ۾ ٿي ويا, پر يوٽوپيا جو پهريون انگريزي ترجمو مور جي وفات کان 16 سال پوءِ لنڊن مان ڇپيو. دير جو سبب اهو هو تہ ان وچ ۾ مور جي سسي ڪپجي چڪي هئي ۽ ڪنهن کي به همٿ نه هئي ته هنري اٺين جي زندگيءَ ۾ مور جو ڪتاب برطانيا ۾ ڇپي ها.

يوٽوپيا اسپين جي هڪ فرضي سياح جو فرضي سفرنامو آهي. ان سياح جو نالو رافيل هيٿ ڪوڊي هو. سر ٿامس مور جي چواڻي رافيل يوناني ۽ لاطيني ٻولين کان چڱيءَ طرح واقف هو ۽ وس پوچي سان گڏٽي ڀيرا آمريڪا جو سفر ڪري چڪو هو, پر آخري ڀيري هو وس پوچي سان گڏن موٽيو, پر اهڙن اڻ ڄاتل علائقن جي سير تي نڪري ويو جيڪي نقشن ۾ به ڪو نه هئا. يوٽوپيا ۾ ذکر ڪيل ملڪ به انهن ئي

علائقن مان هڪ هو. رافيل پنجن ڇهن سالن تائين انهن پرانهن ڏيهن جو سير ڪندو رهيو. پوءِ هو ڪالي ڪٽ پهتو، جتي انهن ڏينهن ۾ اسپيني جهاز واپاري سامان کڻي ايندا رهندا هئا. ڪجه ڏينهن ڪالي ڪٽ ۾ رهي هو وطن واپس موٽي ويو.

رافيل جي ملاقات سر ٿامس مور سان اينٽ وَرپ ۾ ٿئي ٿي. رافيل گفتگو ڪندي هڪ اهڙي ٻيٽ جون حالتون بيان ڪري ٿو جتي ماڻهو ڪميونسٽ اصولن مطابق زندگي گذاريندا آهن. ان جزيري جو نالو يوٽوپيا (خيالي) آهي. سر ٿامس مور رافيل جي سر گذشت ڏاڍي شوق سان ٻڌندو آهي ۽ لکي ڇڏيندو آهي.

رافيل جي داستان کي ٻن حصن ۾ ورهائي سگهجي ٿو. پهرئين حصي ۾ سر ٿامس مور رافيل جي حوالي سان برطانيا جي سماجي براين جو جائزو ورتو آهي ۽ ٻئي حصي ۾ يوٽوپيا جي ڌرتيءَ جي جنت جا تفصيل لکيا آهن. ان ٻيٽ جو مقصد هي هو ته پڙهڻ وارن تي ذاتي ملڪيت جون خرابيون ۽ ڪميونزم جون خوبيون واضح ٿي وڃن.

رافيل پنهنجي سير سفر دوران ڪجه عرصو برطانيا ۾ برهي چڪو هو ۽ اتان جي ظالمر قانونن کان ذاتي طور واقف هو، تنهنڪري ڳالهين ڳالهين ۾ جڏهن برطانيا جو ذڪر اچي ٿو، ته رافيل برطانيا جي قانوني برائين ۽ برطانوي سماج جي خرابين تي آڱر کڻي ٿو. مثال طور، ان زماني ۾ چوريءَ جي سزا موت هئي، تڏهن ب چوريون وڌنديون ٿي رهيون. هڪ هڪ ڦاهي گهاٽ تي ويه ويه چور روزانو ڦاهي چڙهندا هئا، پر چورن جي ڳاڻاٽي ۾ ڪا به کوٽ نه پئي ٿي. رافيل چوي ٿو ته "ڦاهي ڏيڻ وسيلي ته چورن جو تعداد گهٽجي نه ٿو سگهي پر جيڪڏهن حاجتمندن جي گذر جو بندوبست ڪيو وڃي ۽ انهن کي روزگار ملي پوي ته چوريون پنهنجو پاڻ گهٽجي وينديون. اهو ڪٿان جو انصاف آهي ته توهان ڪنهن بدنصيب کي اول ته چوري ڪرڻ تي مجبور ڪيو ۽ پوءِ ان کي ٽياس تي ٽنگيو."

رافيل جي نظر ۾ چوري چڪاريءَ جو ٻيو سبب برطانيا جي نڪمن، بيڪار نوابن ۽ رئيسن جون عياشيون هيون. "اهي پاڻ ڪو بہ ڪم ڪو نہ ٿا ڪن، ويندي پاڻي بہ ٻين جي هٿان ٿا پيئن. نتيجو اهو ٿو نڪري تہ انهن جي اوطاقن ۾ مفت خور مصاحبن، جي حضورين، خوشامدڙين ۽ نوڪرن جي رش رهي ٿي، پر جڏهن اهي ماڻهو پنهنجي آقا جي ڪم جا نہ ٿا رهن يا آقا مري پوي ٿو، تہ آقا جو اولاد انهن کي گهرن مان ڪڍي ڇڏي ٿو ۽ جيئن تہ انهن کي ڪو بہ هنر نہ ٿو اچي تنهنڪري هو چوري ڪندا رهن ٿا."

رافيل وٽ چوري جو اصل سبب اهو آهي تہ نواب ۽ جاگيردار هاڻي اُن جو ڪاروبار ڪرڻ لڳا آهن. هنن هارين کي ٻنين مان بي دخل ڪري ڇڏيو آهي, انهن جي چراگاهن کي لوڙهن ۾ بند ڪري ڇڏيو آهي ۽ انهن جون رڍون پاليون وڃن ٿيون.

زمين تان بيدخل ٿيڻ کان پوءِ هارين جي لاءِ ڳوٺ ۾ گذر جو ڪو به وسيلو نه ٿو رهي، ان ڪري هو روز گار جي ڳولا ۾ شهرن ڏانهن رخ رکن ٿا. جن کي روز گار نه ٿو ملي، اهي چوري ڪرڻ تي مجبور هوندا آهن ۽ ڦاهيءَ تي لٽڪايا وڃن ٿا ۽ جيڪي پنندڙ فقير بڻجن ٿا انهن کي بدمعاش چئي قيدخاني ۾ وڌو وڃي ٿو.

بس اُن جي ڪاروبار ڪري هڪ طبقو امير مان وڌيڪ امير ۽ ٻيو غريب کان وڌيڪ غريب ٿيندو وڃي ٿو. ان دولتمنديءَ سماجي براين جي لاءِ نوان نوان گهاٽ کولي ڇڏيا آهن. مثال طور, چانه (قحب) گهرن, شراب خانن ۽ جوئا جي اڏن جو تعداد وڌندو وڃي ٿو ۽ ٻين اخلاقي براين کي واڌ ملي ٿا.

كارل ماركس پنهنجي كتاب "سرمايي" ۾ برطانوي هارين جي بي دخليءَ جي باري ۾ لکيو آهي تہ "ان بي دخليءَ جي ڳالھ انساني تاريخ ۾ رت ۽ باھ جي لفظن سان لکيل آهي." مارڪس چوي ٿو ته "سرمائيداري سماج جو سَلو تہ چوڏهين ۽ يندرهين صديءَ ۾ ڦٽڻ لڳو هو پر ان نظام جو مُکڙيون سورهين صديءَ ۾ نڪتيون. ان عمل جو بنياد هارين جي بي دخليءَ تي بيٺل آهي. پندرهين صديءَ ۾ برطانيا ۾ نوڪري چاڪريءَ جو نظام ختم ٿي چڪو هو ۽ گهڻائي آزاد آبادگار مالڪن جي هئي. ان کان گهٽ تعداد کيت-مزورن جو هو جيڪي پنهنجي واڌو وقت ۾ نوابن جي زمینن تی کم کندا هئا. انهن بنهی قسمن جی کیڙیندڙن کی گڏپ يعني ڳوٺ جي گڏيل زمين تي هڪ جيترو حق هو. اتي هو پنهنجا چوپايا چاريندا هئا ۽ وڻن کي ودي ٻارڻ يا جايون ٺاهڻ لاءِ ڪاٺ حاصل ڪندا هئا. گڏپ کان سواءِ هر هنڌ رياستي زمينون به هيون, پر جڏهن بيلجيم ۾ اوني ڪيڙي جي صنعت کي واڌارو مليو ۽ ان جي گُهر وڌي ته برطانيا جي مڏين ۾ به اُن جو ملھ وڌي ويو. نوابن ۽ وڏن زميندارن لاءِ اهو پئسي ڪمائڻ جو سونهري موقعو هو ــ هنن گڏپ ۽ رياستي ٻنين تي قبضو کيو ۽ هارين کي انهن جي موروثي زمينن تان بي دخل ڪرڻ لڳا. هنن انهن زمينن چوڌاري لوڙها وجهايا ۽ انهن ۾ رڍن جي نسل جي واڌ شروع ڪري ڏني. هنن هڪ تير سان ٻہ شڪار کيا. پهريون تہ اُن جي روانگي ڪري سرمايو مِڙيو ۽ ٻئي طرف هزارين بي دخل هاري پورهيتن ۾ تبديل ٿي ويا. انهن وٽ هاڻي پنهنجي پورهيي جي قوت كان سواءِ بيو كجه وكثل لاءِ بچيو ئي كين, تنهنكري هنن مجبورن لنڊن, گلاسگو ۽ ٻين شهرن جو رخ رکيو. بازارون انهن پورهيتن سان ڀرجي ويون ۽ صنعت كار انهن كي گهٽ كان گهٽ اجوري تي نوكر ركڻ لڳا."

سر ٿامس مور رافيل کي چوي ٿو تہ جيكڏهن تون كنهن بادشاهہ جو صلاحكار بڻجي وڃين تہ ڏاڍو فائديمند ثابت ٿيندين. رافيل جواب ڏئي ٿو تہ افلاطون کي بہ اها ئي غلط فهمي هئي تہ بادشاهہ جيكڏهن فلسفي ٿي پوي يا فلسفي بادشاهہ ٿي پوي تہ ملك ۾ ماكيءَ ۽ كير جون نهرون وهڻ لڳنديون, تنهنكري هن

سسلي جي بادشاه کي فلسفي بڻائڻ جي ڪوشش ڪئي, پر ناڪامر ٿيو. ان ڪري بادشاهن کي سٺن ۽ سچن صلاحڪارن جي نہ پر خوشامندي ۽ جِي حضورين جي گهرج هوندي آهي. رافيل تنقيد جو سلسلو جاري رکندي چوي ٿو ته:

"جتي ملڪيت ذاتي هجي، جتي انسانيت جو معيار پيسو هجي، اتي اها ڳاله لڳ ڀڳ ناممڪن آهي ته عوامر تي انصاف سان حڪومت ڪري سگهجي ۽ رعيت خوشحال ۽ آسودي ٿئي. جتي آگرين تي ڳڻڻ جيترا دولتمند سڀ ڪجه پاڻ ۾ ورهائي کڻن اتي گهڻائي ڪيئن ٿي سگهي ٿي، سڀني جون ضرورتون ڪيئن پوريون ٿي سگهنديون. حقيقت اها آهي ته شين جي برابر ۽ انصاف ڀري ورهاست ان وقت تائين ممڪن نه آهي جيستائين ذاتي ملڪيت جو حق پاڙون پٽيو نه وڃي. جيستائين ذاتي ملڪيت جو حق پاڙون پٽيو نه وڃي. جيستائين جو اعليٰ جزو آهي، هيڻائيءَ ۽ بک جو بار کڻڻ تي مجبور هوندي." (ص 51). اهو نُڪتو، ته طبقاتي سماج ۾ جتي دولت وڌائڻ جا سمورا وسيلا — زمين، فيڪٽريون ڪارخانا، بئنڪون، کاڻيون وغيره — هڪ طبقي جي ذاتي ملڪيت هونديون آهن، اتي سماجي برابري ممڪن ناهي. سر ٿامس مور اڄ کان ساڍا چار سَو سال اڳ سمجهي ويو هو, پر اسان جا اسلام پسند مفڪر ويهين صديءَ ۾ به هڪ طرف ذاتي ملڪيت کي مقدس سمجهن ٿا ته ٻئي طرف ماڻهن کي برابريءَ جو سبق به سيکارن ٿا.

سر ٿامس مور گڏيل ملڪيت جي خلاف اهو دليل پيش ڪري ٿو تہ هر ماڻهو ذاتي فائدي لاءِ ڪم ڪري ٿو ۽ جڏهن ذاتي فائدي جو امڪان نه هوندو، تہ پوءِ ماڻهو ڪم ڇو ڪندو ۽ جڏهن ماڻهو ڪم ڪرڻ ڇڏي ڏيندا، تہ پوءِ شين جي گهڻائي ڪيئن ٿيندي؟

رافيل ان اعتراض جو جواب دليل سان كو نه ٿو ڏئي, پر چوي ٿو ته جيكڏهن توهان مون جيان پنج سال يوٽوپيا ۾ گذاريا هجن ها, ته توهان اهو اعتراض كڏهن به نه كيو ها. ان تي سر ٿامس مور رافيل كي چوي ٿو, ته مهرباني كري اسان كي يوٽوپيا جون حالتون ٻڌاءِ.

رافيل جي روايت موجب يوٽوپيا جو ٻيٽ ڏکڻ آمريڪا جي ويجهو آهي. ٻيٽ جي ڊيگه لڳ ڀڳ 500 ميل ۽ ويڪر 200 ميل آهي. ان ٻيٽ ۾ اڳي وحشي ماڻهو آباد هئا. تڏهن بادشاه يُوٽوپس ان کي فتح ڪيو ۽ اتي ڪميونزم جو بنياد وڌو. بادشاه جي نالي پٺيان اهو ٻيٽ يوٽوپيا سڏجي ٿو.

يوٽوپيا کي نظم ۽ ضبط جي سهولت خاطر 54 ضلعن ۾ ورهايو ويو آهي. اهڙيءَ طرح ڄڻڪ اتي 54 شهر آهن. انهن جي وچ ۾ 24 ميلن جو مفاصلو آهي. رياست جي گاديءَ جو هنڌ اَمارُوت آهي.

يوٽوپيا جي رياست هڪ جمهوري وفاق آهي، جنهن ۾ ملڪ جي سڀني ضلعن کي هڪ جيترا حق ۽ اختيار حاصل آهن. وفاق جو انتظام 162 رڪنن جي هڪ مجلس هلائيندي آهي، جنهن ۾ هر ضلعي مان ٽي نمائندا چونڊيا ويندا آهن. زندگيءَ جي ضرورتن جي پيداوار ۽ ورهاست جا فرض انهيءَ مجلس جي حوالي آهن.

هر ضلعي ۾ ڇه هزار گهراڻا ۽ ايتريون ئي ٻنيون آهن. هر ٽيهن گهراڻن جو هڪ مُکي هوندو آهي, جنهن کي واسطيدار گهراڻن جا ماڻهو هر سال چونڊيندا آهن. هر ڏهن مُکين تي هڪ مها مُکي هوندو آهي. اهڙيءَ طرح هر ضلعي ۾ 200 مکي هوندا آهن جيڪي ڳجهي راءِ جي اصول تي پنهنجو حاڪم چونڊيندا آهن. ضلعي جي انتظامي مجلس مها مکين ۽ حاڪمن تي ٻڌل هوندي آهي. اها مجلس هفتي ۾ ٻيرا ضرور ملندي آهي. ان جي هر گڏجاڻيءَ ۾ ٻِن مکين کي به صلاح مشوري لاءِ ضرور سڏايو ويندو آهي.

ان گڏيل ملڪ جو بنيادي ڏنڌو زراعت آهي, تنهنڪري هر مرد ۽ عورت جي لاءِ زراعت جي فن کان واقف هئڻ لازمي آهي, پوءِ ڀل ته اهي شهر ۾ رهندا هجن يا ڳوٺ ۾, تنهنڪري شهرين جي هڪ مقرر تعداد کي هر سال ڳوٺن ۾ وڃي رهڻو پوندو آهي ۽ انهن جي جاءِ تان ڳوٺاڻا شهرن ۾ ايندا آهن. اهڙيءَ طرح شهر ۽ ڳوٺ جو رشتو ٽٽي نه سگهندو آهي ۽ نه ئي شهرين ۽ ڳوٺاڻن جي وچ ۾ فرق جي سماجي وٿي پيدا ٿيندي آهي. فصل لڻڻ وقت شهرين جو هڪ مقرر تعداد ڳوٺن ۾ وڃي هارين جو هٿ وندائيندو آهي. اهڙيءَ طرح هفتن جو ڪم ڏينهن ۾ پورو ٿي ويندو آهي.

هر ماڻهو لاءِ زراعت سان گڏ ٻيو هنر به سکڻو پوندو آهي، ان ڪري ماڻهو عام طرح پنهنجو اباڻو ڌنڌو اختيار ڪندا آهن، پر حقيقت اها آهي ته هر ماڻهوءَ لاءِ اباڻو ڌنڌو اختيار ڪرڻ ضروري هوندو آهي.

تندرست مرد۽ عورتون ڇه ڪلاڪ ڪم ڪندا آهن - نه گهٽ نه وڌ, پر پوڙها, بار, بيمار ۽ علمي تحقيق ڪرڻ وارا ان فرض کان ڇٽل آهن.

انهن ڏينهن ۾ برطانيا ۾ مزورن کي ٻارهن چوڏهن ڪلاڪ روزانو ڪم ڪرڻو پوندو هو، پوءِ به ملڪ ۾ شين جي گهڻائي ڪا نه هئي، ان ڪري سر ٿامس مور کي رافيل جو اهو بيان شڪ ڀريو نظر اچي ٿو ته يوٽوپيا ۾ ماڻهو رڳو ڇه ڪلاڪ ڪم ڪندا آهن. ٿامس مور جي جواب ۾ رافيل چوي ٿو ته يوٽوپيا ۾ هر ماڻهو ڪم ڪندو آهي، جڏهن ته برطانيا ۾ نڪمن ۽ مفت خورن جو وڏو تعداد ٻين جي پورهيي تي گذارو ڪري ٿو.

"پادرين ۽ ڪليسا سان لاڳاپيل ڪيترا ماڻهو آهن جيڪي مورڳو ڪم ئي ڪو نہ ٿا ڪن. انهن ۾ دولتمندن, خاص طرح نوابن ۽ رئيسن کي شامل ڪيو ۽ انهن جي نوڪرن چاڪرن کي ۽ وري ڏنڊن مسٽنڊن فقيرن

کي, تہ پوءِ توهان کي اندازو ٿي ويندو تہ اسان جي سماج ۾ مفيد ۽ تخليقي ڪم ڪندڙن جو تعداد ڪيترو ٿورو آهي."(ص 66)

يوٽوپيا ۾ علم ۽ فن جي تحقيق ڪرڻ وارن کي رياست کان وظيفو ملندو

اهی.

گندا ۽ سخت مشقت جا ڪم قيدين کان ورتا ويندا آهن. هي اهي ڏوهاري هوندا آهن, جيڪي ڪنهن به ٻئي ملڪ ۾ هجن ته ٽياس تي ٽنگجي وڃن. ٻين ملڪن کان ڀڄي ايندڙ حاجتمندن کان به ان قسم جا ڪم ورتا ويندا آهن.

يوٽوپيا جا ماڻهو زراعت لاءِ ڏاند استعمال ڪندا آهن. هو ڪڻڪ, داليون ۽ سبزيون پيدا ڪندا آهن. انگور, صوف ۽ ناشپاتي سندن من پسند ميوا آهن. انگور مان هو شراب به ٺاهيندا آهن ۽ سال ۾ ايترو اناج پيدا ڪندا آهن جيڪو شهرين ۽ ڳوٺاڻن ٻنهي لاءِ کوڙ هوندو آهي. ان اناج جي بدلي ۾ هو شهر ۾ تيار ٿيڻ واريون شيون مفت وٺي ايندا آهن.

شهرن جيان ڳوٺن ۾ به هر گهر ۾ چله نه ٻرندي آهي, پر هر ڳوٺ جو هڪ گڏيل رڌڻو هوندو آهي ۽ سڀ ماڻهو پنهنجي مُکيءَ جي نگهبانيءَ ۾ گڏجي ويهي کائيندا آهن, پر جيڪڏهن ڪو ماڻهو چاهي ته گهر ۾ به (کاڌو) پچائي سگهي ٿو, پر گڏيل رڌڻي جي ڪري ٻارڻ ۾ بچت ٿيندي آهي ۽ وقت به بچندو آهي. رات جي کاڌي کان پوءِ ماڻهو نچندا ۽ ڳائيندا آهن پر اٺين وڳي سمهڻ هليا ويندا آهن ۽ چئين وڳي جاڳندا آهن. رڌڻي جو ڏکيو ڪم, مثال طور چلهو ٻارڻ ۽ ٿانو ڌوئڻ, قيدي ڪندا آهن, پر ديڳڙن جي نظرداري عورتن جو ڪم

سڀ ماڻهو, شهري هجن يا ڳوٺاڻا, اُن ۽ فليڪس جا سادا ڪپڙا پائيندا آهن. هر گهراڻو ڪپڙو پاڻ اُڻندو آهي. ڪنوارين ڇوڪرين جو لباس شادي شده عورتن کان ٻئي قسم جو هوندو آهي.

شهرن جي آبادي ڇهن هزارن کان وڌيڪ نہ ٿي سگهندي آهي. جيڪڏهن اها وڌي وڃي تہ واڌو آباديءَ کي نئين شهر ۾ تبديل ڪيو ويندو آهي. هر شهر جا چار هڪ جيترا حصا آهن. هر حصي جي وچ ۾ هڪ بازار آهي، جتي ضرورت جون سڀ شيون مفت ۾ ملنديون آهن. پيداوار گدامن ۾ جمع ڪئي ويندي آهي ۽ پيداوار جي گهڻائيءَ جي ڪري ڪنهن کي بہ آئيندي متعلق انديشو نہ هوندو آهي. ان ڪري ماڻهو ضرورت کان وڌيڪ شيون ذخيرو ئي نہ ڪندا آهن.

شهر جا رستا 20 فوٽ ويڪرا آهن. رستن جي ٻنهي پاسي گهرن جون قطارون آهن. گهرُ گهرُ سان مليل آهي ۽ انهن جي پوئين حصي ۾ باغ هوندو آهي. گهرن ۾ قلف ڪڙو لڳل نه هوندو آهي. هر ڏهين سال ماڻهو ڪُڻا وجهي پنهنجا گهرَ بدلائيندا آهن، ڇو ته گهر ڪنهن جي ذاتي ملڪيت ناهن. هر ٽيهن گهراڻن جو هڪ ڪشادو

طعام گاه هوندو آهي، جتي سڀ گڏجي ٺِڪر ۽ شيشي جي ٿانون ۾ کاڌو کائيندا آهن, پر ڪموڊ, سلفنچي ۽ ٿُڪدان وغيره سونَ ۽ چانديءَ جا هوندا آهن. ساڳيءَ طرح قيدين جون هٿڪڙيون, ٻيڙيون ۽ زنجير به ڌاتن مان ٺاهيا ويندا آهن.

گهڻين زالن رکڻ جي اجازت ڪانهي. شاديءَ کان اڳ ڇوڪرو ۽ ڇوڪري هڪ ٻئي کي اگهاڙو ڏسي سگهن ٿا، تہ جيئن جسماني عيب جي خبر پئجي وڃي. رافيل چيو ته اسان ان رواج تي اعتراض ڪيو، ته يوٽوپيا وارن جواب ڏنو ته جڏهن توهان گهوڙو خريد ڪيو ٿا، تڏهن ان جي زين لاهي ڏسو ٿا، ته جانور جي پٺ تي ڪو زخمر ته ڪونهي، ته پوءِ توهان کي جنهن سان سڄي زندگي گذارڻي آهي، ان کي اگهاڙو ڏسڻ ۾ ڪهڙي برائي آهي. جيڪڏهن زال مڙس گڏجي عدالت کي درخواست ڪن ته طبيعتن ۾ فرق جي ڪري اهي هڪ ٻئي سان زندگي گذاري نه ٿا سگهن، ته پوءِ کين طلاق ۽ ٻيءَ شاديءَ جي اجازت ملي ويندي.

يوٽوپيا ۾ ٻارن جي تعليم تي ڏاڍو زور ڏنو ويندو آهي. ٻارن جي تعليم لازمي ۽ مفت هوندي آهي. انهن جي نصاب ۾ حساب، موسيقي، منطق، جاميٽري ۽ نجوم وغيره شامل آهن. تعليم مادري ٻوليءَ ۾ ملندي آهي. اها ٻولي، رافيل جي خيال مطابق، فارسي ٻوليءَ سان ملندڙ آهي. اهي ماڻهو اڳي وڻن جي ڇوڏن ۽ نرسل تي لکندا هئا، پر رافيل انهن کي ڪاغذ ٺاهڻ ۽ ڇاپي خاني جو استعمال سيکاريو، ته اهي ڏاڍو خوش ٿيا.

يوٽوپيا جا رهاڪو مذهب جي باري ۾ ڏاڍا آزاد خيال آهن. ڪو به ڪنهن جي عقيدن ۾ مداخلت نه ڪندو آهي ۽ نه ئي ڪنهن کي زوريءَ پنهنجو هم عقيدو بڻائڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. ڪجه ماڻهو سج جي عبادت ڪندا آهن، ڪجه چنڊ جي ۽ ڪجه ٻين سيارن (گرهن) جي، پر انهن کان هڪ بالاتر هستي آهي، جنهن کي هُو مٿرا (مهر) چوندا آهن. هنن رافيل جي چوڻ تي، حضرت مسيح کي به قبول ڪيو، ڇو ته "اسان انهن کي يقين ڏياريو ته حضرت مسيح به سوشلزم جي تعليم ڏئي ٿو. " (ص 118)

هو ماڻهو رواقين جيان جسم کي ايذاء آڏيڻ يا بک ڪٽڻ ۽ رياضت جا سخت مخالف آهن. ان جي ابتڙ, هو خوش رهڻ ۽ زندگيءَ جو مزو ماڻڻ وڌيڪ پسند ڪندا آهن, پر انهن وٽ مسرت ۽ شادمانيءَ جي حياتي اها آهي جيڪا عين قدرت مطابق هجي. هو جنگ ۽ خون خرابي کي ڏاڍو خراب سمجهندا آهن ۽ بيمارن جي دوا درمل تي ڏاڍو ڌيان ڏيندا آهن, پر مرض جيڪڏهن لاعلاج ٿي وڃي يا مريض تڪليف سهي نه سگهي, ته ان کي خود ڪشي ڪرڻ جي اجازت هوندي آهي.

يوٽوپيا جو داستان ختم ٿئي ٿو, تہ سر ٿامس مور برطانوي "دولت مشترڪ" جو ذکر وري کڍي ٿو. رافيل چوي ٿو: "ٻيا ملڪ "دولت مشترڪ" هئڻ جي دعويا کن ٿا. ان دولت مشترک ۽ يوٽوپيا جي دولت مشترک ۾ فرق اهو آهي تہ يوٽوپيا ۾

پڙهندڙن کي ياد هوندو ته افلاطون جي ڪتاب "رعيتي راڄ" (ريپبلڪ) جو بنيادي موضوع عمل ۽ انصاف آهي, پر سر ٿامس مور ڄاڻي ٿو ته دولتمندن جي قائمر ڪيل رياست ۾ انصاف جي معنيٰ اها آهي ته دولتمندن جي مفادن ۽ حقن کي قانوني تحفظ هجي, تنهنڪري هن جي دعويٰ آهي ته معاشي مساوات کان سواءِ حقيقي انصاف ممڪن ئي ڪونهي. ان ڳاله کي رافيل جي زباني, هو هيئن ٿو بيان ڪري:

"ڪنهن جي همٿ آهي تريو ٽوپيا ۾ جيڪا مساوات رائج آهي، ان جي ڀيٽ ٻين ملڪن جي انصاف سان ڪري؟ مون کي تر انهن ملڪن ۾ نہ انصاف نظر اچي ٿو ۽ نہ مساوات, ڇو تہ اهو ڪهڙو انصاف آهي جو هڪ شاهوڪار, جيڪو دولت مشتر ڪلاءِ ڪو بہ مفيد ڪم نہ ٿو ڪري, عيش ۽ آرامر جي زندگي گذاري ٿو, پر هڪ غريب مزور, بار ڍوئيندڙ, لوهر, ڊکڻ ۽ هاري, جيڪي جانورن جيان گهرڙن ٿا, جانورن کان بہ بدتر زندگي گذارن ٿا. انهن جو روزانو اجورو هڪ ڏينهن جي ضرورتن لاءِ بہ ڪافي ناهي, ڪٿي وري ايترو بچائڻ جيڪو ٻڍاپڻ ۾ سهارو بڻجي سگهي.

"ڇا اها بي انصافي ۽ بي رحمي ناهي, ته اهي ماڻهو جيڪي پاڻ کي اميرن جي طبقي ۾ شمار ڪن ٿا ۽ شاهوڪار ۽ سندن خوشامدي ته آسودگيءَ ۽ فراغت (واندڪائيءَ) سان رهن ٿا ۽ ٻئي طرف پورهيو ۽ محنت ڪندڙن جو ڪو سهارو نه هجي, جڏهن ته انهن کان سواءِ ڪو به ملڪ جيئرو رهي نه ٿو سگهي. ايترو ئي نه, پر دولتمند ماڻهو قانوني طور پورهيتن جي روزيءَ جو هڪ حصو هڙپ ڪري وڃن ٿا. انهن جون اڳوڻيون بي انصافيون ڪو گهٽ هيون, جو هاڻي انهن بي انصافين کي قانوني تحفظ ملي ويو آهي." (ص 132)

"جڏهن مان اڄ ڪله جي هٿ ٺوڪيي دولتِ مشترڪ جي باري ۾ سوچ ڪيان ٿو، تہ ان نتيجي تي پهچان ٿو تہ اهو سڀ ڪجه حقيقت ۾ مال متاع حاصل ڪرڻ لاءِ دولتمندن جي هڪ سازش آهي. دولت مشترڪ جي آڙ ۾ هو نت نيون چالون ۽ تدبيرون اختيار ڪن ٿا \_ پهريون, ناجائز طور گڏ ڪيل سرمائي جي بچاءَ جون ۽ ٻيو, غريبن جي پورهيي کي گهٽ کان گهٽ اجوري تي حاصل ڪرڻ جون. انهن چالن کي هُو قانوني شڪل ڏين ٿا."

سر ٿامس مور جو خيال آهي تہ دولت جي هوس هڪ اهڙو مرض آهي جيڪو انسان کي ذهني سکون ۽ روحاني خوشين کان محروم کري ڇڏي ٿو. ان جي ابتڙ سوشلسٽ سماج ان قاتل بيماريءَ کان محفوظ رهي ٿو.

"دولت جي هوس کان آزاد ٿي يوٽوپيا جا رهاڪو ڪيترين ڳڻتين کان آزاد ٿي وڃن ٿا. سياه ڪاري ۽ شرارت جون پاڙون ڪٽجي وڃن ٿيون، ڇو تہ ڪير به نه ٿو ڄاڻي تہ ڏوڪو، فريب، چوري چڪاري، مار پٽ، قتل، غداري وغيره پيسي سان گڏ ختم ٿي وڃن ٿا."

سر ٿامس مور يوٽوپيا ۾ انهن مسئلن جو مثالي حل پيش ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي آهي جن جي ڪري هنري اٺين جي دؤر جو برطانوي سماج منجهيل هو. مثال طور، رياست ڪهڙي قسم جي هجي، ملڪ جو نظم نسق ڪيئن هلايو وڃي، قانون ۽ عدالتون ڪيئن هجن، پيداوار ۽ ان جي ورهاست ڪهڙن اصولن هيٺ ڪئي وڃي، شهرن ۽ ڳوٺن جي وچ ۾ ڪهڙو رشتو هجي، ماڻهن جي رهڻي ڪهڻي ڪيئن هجي، دولتمندن جي عياشين ۽ عوام جي غريبيءَ جي ڪري سماج ۾ جيڪي اخلاقي برايون پيدا ٿين ٿيون، انهن کي ڪيئن ختم ڪيو وڃي، تعليم جو نظام ڪيئن هجي ۽ سماج ۾ مذهب جي ڪهڙي جاءِ هئڻ گهرجي.

سرٿامس مور ڳوڙهي سوچ ويچار کان پوءِ ان نتيجي تي پهتو ته سڀني خرابين جي پاڙ ذاتي ملڪيت آهي, خاص ڪري زمين ۽ ان جي پيداوار تي هڪ مخصوص طبقي جو قبضو. سندس خيال آهي ته جيڪڏهن دولت جي پيداوار ۽ ورهاست سوشلسٽ اصولن تي ڪئي وڃي ته ملڪ جو نظم ۽ نسق ٺيڪ ٿي ويندو, استعمال جي شين جي گهڻائي ٿي ويندي, چوري چڪاري, مار پٽ, قتل غارت ۽ ٻيون اخلاقي برايون ختم ٿي وينديون، ماڻهو گذر جي ڳڻتيءَ کان آزاد ٿي امن ۽ آرام جي زندگي گذاري سگهندا, ۽ اٺن ڪلاڪن جو ڪم ڪرڻ کان پوءِ ماڻهوءَ وٽ کوڙ بچتو وقت هوندو, ته جيئن علم ۽ فن حاصل ڪري سگهي.

سر ٿامس مور جو دؤر سرمائيداريءَ جي واڌ ويجھ جو دؤر هو. ان نظام جي گهر هئي تہ ملڪ ۾ هڪ مضبوط مرڪزي حڪومت قائمر هجي جيڪا سرمائيدار

طبقي جي مفاد جي حفاظت ڪري سگهي. اها حڪومت اهڙا قانون ۽ ضابطا ٺاهي جن وسيلي سرمائيداري نظام کي قوت ملي. انهن حڪمن تي رياست جي ڪنڊڪڙڇ ۾ هڪ ڪرو عمل ڪيو وڃي. رستا چورن ۽ ڌاڙيلن کان محفوظ هجن، تہ جيئن واپاري مال جي چرپر ۾ ڏکيائي نہ ٿئي. وچين دؤر جي نوابن جو زور ختم ڪيو وڃي، تہ جيئن اهي پنهنجي جاگيرن ۾ ڏاڍ نہ ڪري سگهن ۽ رياست ۾ هر طرف امن هجي (سرمائيداري طبقو بد امنيءَ کان ڏاڍو ڊڄندو آهي).

سر تامس مور به هڪ مضبوط ۽ پُر امن مرڪزي حڪومت جو حامي آهي پر هو ڄاڻي ٿو ته سرمائيداري جي نام نهاد قومي رياست (دولت مشترڪ) دراصل پورهيتن کي ڦرڻ ۽ انهن جي پورهيي جو ناجائز فائدو وٺڻ جي هڪ منظم سازش آهي. بادشاهه, ان جا درٻاري, سرڪاري عملدار ۽ عدالتون سڀ ان سازش جا پرزا آهن. رشوت, بي ايماني, اقربا پروري ۽ خوشامد انهن جو شعار آهي. ان ڪري رياست کي انهن خرابين کان پاڪ ڪرڻ لاءِ ضروري آهي ته معاشي مساوات سان گڏ سياسي مساوات به قائم هجي ۽ رياست جو نظم ۽ نسق مٿان کان هيٺ تائين ماڻهن مان چونڊيل نمائندن جي هٿ ۾ هجي. اهي نمائنده عوام آڏو جوابده هجن ۽ عوام جڏهن چاهي انهن کي عهدن کان ڌار ڪري ڇڏي.

سرمائيداريءَ جي ٻي خصوصيت شهري ۽ ڳوٺاڻي زندگيءَ جو تضاد آهي. وچين دؤر جي سرمائيداري نظام ۾ شهرن جو تعداد ۽ انهن جي آبادي ڏاڍي گهٽ هوندي آهي. ملڪي معيشيت جو مرڪز ڳوٺ هوندا هئا ۽ شهرن جي حيثيت ثانوي هئي. اڃا به ائين چئجي ته شهر پاڻ به هڪ وڏي ڳوٺ يا قصبي کان وڌيڪ حيثيت نهر رکندا هئا. ان ڪري ڳوٺ ۽ شهر ۾ ڏاڍو ويجهو تعلق هوندو هو. شهرين جا گهڻا ئي مائٽ مِٽ ڳوٺن ۾ رهندا هئا. انهن جا اباڻا گهر ۽ ملڪيتون ڳوٺن ۾ هونديون هيون. هُو پاڻ ۾ شادي ڪندا ۽ خوشيءَ ۽ ڏک جي موقعن تي هڪ ٻئي سان گڏبا هئا. مطلب ته انهن جو هڪ پير شهر ۾ هوندو هو ته ٻيو ڳوٺ ۾.

سرمائيداري نظام انهن رشتن کي تباه برباد ڪري ڇڏيو. شهرن ۾ واپار, صنعت ۽ هنر جو واڌارو ٿيو تہ ڳوٺن جا ماڻهو ٽولا ٽولا ٿي اچي شهرن ۾ آباد ٿيڻ لڳا. معيشت جو مرڪز ڳوٺن کان بدلجي شهرن ۾ ٿي ويو ۽ ڳوٺن جي حيثيت ثانوي ٿي وئي. ڪجه عرصي کان پوءِ شهر خوشحاليءَ ۽ ترقيءَ جي نشاني بڻجي ويا ۽ ڳوٺ پسماندگيءَ ۽ بدحاليءَ جي.

سر ٿامس مور پنهنجي يوٽوپيا ۾ شهرن ۽ ڳوٺن جي وچ ۾ ان وٿيءَ کي ختمر ڪرڻ لاءِ رٿون پيش ڪري ٿو. هو اڳ ۾ ته شهرن جي آباديءَ جي هڪ حد مقرر ڪري ٿو، ته جيئن ڪو شهر ڪراچي جيان ايڏو وڏو به نه ٿي وڃي جو ان جو لنگر (گڏيل کاڌو) سنڀاليو نه سنڀالجي. ٻيو ته هو شهرين کي فصل جي لاباري وقت ڳوٺن ۾ وڃي

هٿ ونڊائڻ تي مجبور ڪري ٿو. ٽيون تہ هو ٿوري ٿوري وقت کان پوءِ شهرين کي ڳوٺن ۾ ۽ ڳوٺاڻن کي شهرن ۾ رهائش رکڻ جو حڪم ٿو ڏئي، تہ جيئن شهر جا ماڻهو ڳوٺاڻي زندگيءَ ۽ ڳوٺاڻا ماڻهو شهري زندگيءَ جي مختلف پاسن ۽ طور طريقن کان چڱيءَ پر واقف ٿي وڃن.

سر ٿامس مور کي سادي زندگي پسند آهي. هو ظاهري ناه نوه جي ڏاڍي خلاف آهي. ان جا ڪيترائي سبب آهن. پهريون سبب اهو آهي تہ سادگي ۽ نيڪي مسيحي پيشوائن ۽ انسان دوست دانشورن جي پراڻي ريت هئي ۽ سر ٿامس مور ان ريت جو دلئون پوڄاري هو. ٻيو سبب اهو آهي تہ جيئن يوٽوپيا جي پهرئين حصي مان ظاهر ٿو ٿئي، سر ٿامس مور دولتمندن جي ناه ٺوه کي عوام جي غريبيءَ جو سبب سمجهي ٿو. هو ڄاڻي ٿو تہ اميرن جون سموريون عياشيون پورهيتن جي رت پگهر مان پيدا ٿيڻ واري دولت جي ڪري آهن.

ان ڪري يوٽوپيا ۾ ماڻهن جي رهڻي ڪهڻي ڏاڍي سادي آهي, سندن خوراڪ, لباس ۽ گهر عام ماڻهن جيان آهن. اتي نہ چلڪو ڪندڙ پوشاڪون آهن, نہ عاليشان محل ۽ نہ ئي ست رشي طعام.

پر رواقين جيان يوٽوپيا جا ماڻهو زندگيءَ کي روح تي بار ڪو نه ٿا سمجهن, بلڪ زندگيءَ مان لطف وٺن ٿا. هو رڳو اٺ ڪلاڪ ڪم ڪن ٿا ۽ باقي وقت پنهنجين تخليقي صلاحيتن مطابق علمن, هنرن ۽ ٻين مفيد ڪمن ۽ مشغولين ۾ گذارن ٿا. هو ڳائيندا آهن, رقص ڪندا آهن, کيڏندا آهن ۽ ٻين تفريحن ۾ شريڪ ٿيندا آهن.

پر سوال هيءُ آهي ته ان قسم جو سوشلسٽ سماج ڪيئن قائم ٿئي ۽ ڪير قائم ڪري؟ حقيقت ۾ ڌرتيءَ تي جنت جو خواب ڏسندڙ دانشورن جي ڏُکندڙ رڳ اها ئي آهي. هو ان طبقي يا سماجي عنصر جي نشاندهي ڪرڻ کان قاصر آهن, جنهن جو تاريخي منصب انقلابي جدوجهد ڪري سوشلسٽ نظام قائم ڪرڻ آهي. افلاطون ان مفروضي ۾ پورائي فلسفي فرمانروا جي حوالي ڪئي. سر ٿامس مور وٽ ان جو ڪو حل ڪو نه هو، تنهنڪري هن اهو چئي جان ڇڏائي ته يوٽوپيا جو سوشلسٽ نظام يوٽوپس بادشاه قائم ڪيو هو. بس، يوٽوپيا جي سڀ کان وڏي خامي اها ئي آهي ته اتي جو سوشلسٽ نظام دولتمندن خلاف پورهيتن جي انقلابي جدوجهد وسيلي قائم ڪو نه ٿو ٿئي، پر دولتمند طبقي جو سڀ کان وڏو قدر رکندڙ نمائندو پاڻ پنهنجي طبقي جي مفاد کي قربان ڪري سوشلسٽ نظام قائم ڪري ٿو. ان جي معنيٰ اها ٿي ته يوٽوپيا جي جاگرافي ته آهي، پر ان جي ڪا به تاريخ ڪانهي. اسان کي ملڪ جي سماجي ارتقا جي خبر نه ٿي پوي. رڳو ايتري خربر پوی ٿي ته يوٽوپس بيٽ خبر پوی ٿي ته يوٽوپس بيٽ خبر پوی ٿي ته يوٽوپس بيٽ

كي فتح كري اتي سوشلزمر جو جهنڊو اوچو كيو ۽ تڏهن كان ان ٻيٽ ۾ لاڳيتو سوشلسٽ نظام رائج آهي.

انهن خامين باوجود سوشلسٽ فڪر جي تاريخ ۾ يوٽوپيا جو رتبو بلند آهي ۽ سر ٿامس مور جي تخيل جي اڏامر ساراهڻ لائق, ته هن هڪ اهڙي دؤر ۾ غير طبقاتي سماج جي نهايت دلڪش رٿا تيار ڪئي, جڏهن اڃا سرمائيداري نظامر بانبڙا پائي رهيو هو. سورهين صديءَ ۾ سوشلسٽ سوچن جا ٻه وهڪرا وهي رهيا هئا: هڪ انقلابي وهڪرو هو سر ٿامس ميونزر ۽ سندس هم آوازن جو, ان وهڪري جي پاڙ مسيحت جي شروعاتي پيشوائن کان ڦُٽي, ميونزر کان پوءِ ان جا وارث ليلرز (سڌو ڪندڙ, کيڙيندڙ), فرانسي انقلاب جي کاٻي ڌر جا رهنما, برطانيا جا چارٽسٽ ۽ پوءِ ڪارل مارڪس هئا. ٻئي وهڪري جو رشتو اسپارٽا جي قوم سڌارڪ لائي ڪرگس عيونان جي فلسفي افلاطون سان ملي ٿو. وچين دؤر جا انسان دوست مفڪر ان جي وچين ڪڙي هئا ۽ سر ٿامس مور جو تعلق حقيقت ۾ انهيءَ ٽولي سان هو. هو هر قسمر جي عوامي تحريڪن جو مخالف هو ۽ انقلاب جي نالي کان چڙندو هو, پوءِ به هن کي دولتمندن جي ڦرلٽ ۽ عياشين کان ڏاڍي نفرت هئي. هو وڏي خلوص سان محسوس ڪري پيو, ته ان طبقي کي سياسي ۽ اقتصادي اقتدار کان محروم ڪرڻ کان سواءِ غريبيءَ, جهالت ۽ ڪريل اخلاقي لعنتون هٽائي نہ ٿيون سگهجن، ڇو ته انهن سماجي براين جو سبب دولتمند طبقو ئي آهي. يوٽوپيا جا محرڪ اهي ئي خيال هئا.

سر تامس مور پورهيتن جي شركت كان سواءِ هك سوشلسٽ رياست قائمر كرڻ جو خواب ڏسي رهيو هو, جڏهن تہ مزدور طبقي جي انقلاب كان سواءِ سوشلزم قائم ٿي نہ ٿو سگهي، ڇو تہ انقلاب جو اڳواڻ دستو مزدور هوندا آهن، پر ٿامس مور جي عظمت اها آهي ته هن پورهيي ۽ سرمائي جي نوعيت كي كنهن حد تائين سمجهي ورتو هو ۽ هو هك اهڙي غير طبقاتي نظام جو خواب ڏسي رهيو هو جنهن ۾ دولت جي گهڻائي هجي پر دولتمند طبقو گم هجي ۽ هر ماڻهوءَ كي سياسي ۽ معاشي حق حاصل هجن.

#### باب اٺون

## بيڪن جي ماديت ۽ خيالي سوشلزم

ڪائنات جي "شَي پنهنجو پاڻ ۾" (وجود بالذات) جي اقرار کي ماديت چوندا آهن. ماديت جي فلسفي جي حساب سان سج، چنڊ, زمين, نديون, جبل ۽ سمنڊ, وڻ ٻوٽا ۽ جانور, مطلب تہ جڳ جهان جون سڀ شيون ٻاهر موجود آهن, اسان جي تخيل جي پيداوار نہ آهن. اهي شيون انسان کان لکين سال اڳ به موجود هيون ان ڪري جيڪو پوءِ هجي اهو سڀني جو اڳيون بنجي نہ ٿو سگهي. بي ڳاله اها آهي ته انسان ۽ سندس دماغ به ٻين شين جيان مادي مان ئي ٺهيا آهن. جنهن شَي کي اسان خيال يا روح چئون ٿا اهو حقيقت ۾ انسان جي دماغ جو ئي عمل آهي, دماغ کان ٻاهر ان جو ڪو به وجود ڪونهي. مادي جي خاصيت اها آهي ته اهو هر گهڙي چرپر ۾ تبديل ٿيندو رهي ٿو, اهو ڪڏهن به فنا نہ ٿو ٿئي پر ان جي صورت ۽ ماهيت ۾ تبديليون ٿينديون رهن ٿيون. مثال طور ڪاٺ سڙي ڪوئلو ٿئي ٿو ۽ ڪوئلو خاڪ ٿي وڃي ٿو ٿينديون رهن ٿيون. مثال طور ڪاٺ سڙي ڪوئلو ٿئي ٿو ۽ ڪوئلو خاڪ ٿي وڃي ٿو ۽ خاڪ جا ذرا هوا ۾ ملي وڃن ٿا يا زمين جو حصو بنجي وڃن ٿا, فنا نہ ٿا ٿين. اقبال سچ چيو هو ته:

### ثبات ایک تغیر کو هی زمانی مر.

خيال پرستي ماديت جو عين ضد آهي. خيال پرستيءَ جي حساب سان خيال/روح اڳ آهي ۽ ڪائنات انسان جي ذهن جي تخليق يا اسان جي خيالن جو پاڇو آهي. غالب جي چوڻ موجب "عالم تمام حلقء دام خيال هي. "

ماديت جو تصور ايترو ئي پراڻو آهي جيترو انسان جو شعور. قديم انسان كائنات جي هر شَي كي پاڻ جيان فعال (سرگرم) ۽ ارادي واري حقيقت سمجهندو هو. سڀ كان پراڻو مادي فلسفو، جنهن جي اسان كي ڄاڻ آهي، "ديه وادي" يا "اُسور وادي" يا "تنترك" فلسفو آهي، جيكو آرين جي كاه كان اڳ سنڌو ماٿر ۾ رائج هو. آرين جي مقدس كتاب "رگ ويد" جي كجه سلوكن ۾ به ماديت جي جهلكي ملي ٿي. ان كان سواءِ گوتم ٻڌ ۽ چار واك وغيره جي تعليمن جو بنياد به ماديت ئي آهي. اڃا به كجه عالمن جو خيال آهي ته ماديت جو فلسفو يونانين هندستان مان ئي سكد هه.

قديمر يونان جا لڳ ڀڳ سڀئي فلسفي ماديت تي يقين رکندا هئا, پر اهي اٿينز يا اسپارٽا جا يوناني نه هئا, پر نندي ايشيا جي سامونڊي ڪناري وارن علائقن جا رهاڪو هئا. ان علائقي ۾ گهڻو ڪري واپار ڪندڙ ماڻهو رهندا هئا ۽ انهن جو مصر, فونيشيا (لبنان), بابل, ايران ۽ هندستان سان گهاٽو لاڳاپو رهيو. انهن جو پنهنجي ڪاروباري زندگيءَ ۾ هر خيال ۽ هر عقيدي جي ماڻهن سان واسطو پوندو رهندو هو. اهو ئي سبب آهي جو ننڍي ايشيا جا دانشور اٿينز وارن جيان تنگ نظر نه هئا پر انهن جي ذهن جو افق ڏاڍو وسيع هو ۽ هو ڏاڍا بهادر ٿي سوچيندا هئا. هو اڪيلائپ ۾ ويهي فلسفي جون ڳنڍيون نه سلجهائيندا هئا پر پنهنجي شهر جي انتظامي معاملن ۽ سياسي مسئلن ۾ به ٻين سان ڪلهو ڪلهي ۾ ملائي شريڪ ٿيندا هئا — ڪائنات جي اصل حقيقت ڪهڙي آهي, اها ڪيئن وجود ۾ آئي, ان جي بناوت جا ڪهڙا حصا آهن, ان جي چرپر ۽ قيرقار جا ڪهڙا سبب آهن؟ انهن سڀني سوالن جا جواب هو ڪائنات جي اندروني بناوت جي حوالي سان ئي ڏيندا هئا. افلاطون ۽ ارسطو جيان ڪنهن مورائي قوت يا ديوي ديوتائن جو سهارو نه وٺندا هئا.

يونان جي مادي فلسفي جو ڏاڏو آدم مِلي تَوس ٻيٽ جو فوجي انجنيئر طاليس 547-642 ق.م) هو. هن جو اباڻو وطن فرنيشيا هو ۽ هو جهاز رانيءَ جي فن کان چڱيءَ طرح واقف هو. هيئت ۽ نجوم جو علم هن مصرين کان سکيو هو. انهن علمن جي مدد سان هن هڪ ڀيري سج گرهڻ جي صحيح اڳ ڪٿي ڪئي هئي ۽ ننڍي ايشيا جي رياست "لڊيا" ۽ اتر ايران جي وچ ۾ جنگ بند ڪرائڻ ۾ ڪامياب ٿيو هو. هن جي دعوي هئي تہ سڀني شين جو اعليٰ سبب پاڻي آهي ۽ زمين پاڻيءَ تي تري ٿي.

طاليس جو همر عصر آنڪسي ماندُر (611-547 ق.م) به ملي تُوس جزيري جو رهاڪو هو. دنيا جو پهريون نقشو هن ئي ٺاهيو ته جيئن ملي توس جي واپاري سامونڊي جهازن کي ڪاري سمنڊ (Black Sea) جو سفر ڪرڻ ۾ سهولت ٿئي = هُو چوندو هو ته پاڻي يا ڪو ٻيو عنصر شين جو بنيادي اعليٰ سبب ڪونهي پر "لاانتها" آهي, جيڪا انهن سڀني کان مختلف آهي. ان کان سواءِ اهو به ته اها "دائمي چرپر" آهي جنهن جي ڪري دنيائون وجود ۾ آيون.  $\bullet$ 

آنڪسي ماندر چنڊ, کنوڻ, گاج, هوا ۽ ٻين قدرتي لقائن جون جيڪي مادي تشريحون ڪيون هيون انهن مان ڪيتريون تہ جديد سائنس وسيلي غلط ثابت ٿي چڪيون آهن, پر حيوانن جي شروعات جي باري ۾ هن جي همت ڀري قياس آرائي اسان لاءِ اڄ بحيرت انگيز آهي. هو چوي ٿو ته:

"سمورا حيوان اهڙي آلاڻ (نمي) مان, جنهن مان ٻاڦ نڪري ٿي, پيدا ٿيا

O John Burnet: Early Greek Philosophy. P- 52. New York. 1957.

اچن ۽ فنا ٿينديون رهن ٿيون.

8. كمان جي لغوي معني (يوناني ٻولي ۾) زندگي آهي پر ان جو عمل موت آهي.

9. مٿي چڙهڻ ۽ هيٺ لهڻ جو رستو هڪ ئي هوندو آهي.

10. دائري (گول) جي ابتدا (شروعات) ۽ انتها (خاتمو) هڪ ئي هوندي آهي.

11. اسان هڪ ئي نديءَ ۾ لهندا آهيون بہ ۽ ناهيون بہ. اسين آهيون بہ ۽ ناهيون بہ.

12. انسان جو ڪردار ئي ان جي تقدير آهي.

مطلب تہ هراقلتيس عالم ۾ موجود سڀ ڪجھ جي دائمي چرپر ۽ تبديل جو قائل هو. هن جي دعويٰ هئي تہ هر شَي جي اندر ئي ان جي نفي يا ضد موجود هوندو آهي ۽ انهيءَ مثبت ۽ منفي جي اندروني ٽڪر ڪري نيون شيون وجود ۾ اينديون رهن ٿيون.

يونان جو ايٽمي فلسفي جو مَوجد دمقراطيس (460-370 ق.م) هو. ڪارل مارڪس ان کي "يونانين ۾ پهريون سامونڊي دماغ" سڏي ٿو ۽ لينن جي راءِ موجب هو "قديم دؤر ۾ ماديت جو سڀ کان وڌيڪ لائق ترجمان هو." دمقراطيس روم سمنڊ جي اتر-اوڀر ۾ آبديرا ٻيٽ جو رهاڪو هو. اهو ٻيٽ ڏاڍو خوشحال ۽ واپاري مرڪز هو ۽ دمقراطيس جو پيءُ دولتمند واپاري هو. ان جي تعليم اعليٰ پيماني تي تي هئي. ڪجه مَورخن (ملاخ ۽ زيلر) جي تد دعويٰ آهي ته ايراني شهنشاه زيڪسيز يوناني مهم دوران جن ڏينهن ۾ آبديرا ۾ ترسيو هو ته نوجوان دمقراطيس شاهي يوناني مهم دوران جن ڏينهن ۾ آبديرا ۾ ترسيو هو ته نوجوان دمقراطيس شاهي علم حاصل ڪرڻ جو ايترو شوق هو جو پيءُ جي وفات تي کيس ورثي ۾ جيڪا به ملڪيت ملي سا هن سڄي جو سڄي پرانهن ڏيهن جو سفر ڪرڻ ۾ خرچ ڪري ڇڏي. هو چوندو هو ته "مون شين جي حقيقت جي ڳولا لاءِ پنهنجن هم عصرن کان گهڻو وڌيڪ دنيا کي لتاڙيو آهي, سڀ کان وڌيڪ ملڪ ۽ موسمون ڏنيون آهن, سڀني کان وڌيڪ مفڪرن سان مليو آهيان ۽ هندسي علم ۾ مصري هيئت جي ماهرن کي به, وڌيڪ مفڪرن سان مليو آهيان ۽ هندسي علم ۾ مصري هيئت جي ماهرن کي به, جن جو مان پنجن سالن تائين مهمان ٿي رهيس, گهٽ ڏيکاريو." •

دمقراطيس اکيلائي پسند انسان هو ۽ بحث مباحثو هن کي ڏاڍو ناپسند هو. اهو ئي سبب آهي جو هن سقراط ۽ افلاطون جيان کو به مدرسو قائم نہ کيو ۽ نه شاگرد ٺاهيا. ان باوجود دمقراطيس جي خيالن جي مشهوري پري پري تائين پهچي وئي ۽ پوءِ جي سڀني يوناني فلسفين هن جي عظمت جو اعتراف کيو آهي، ويندي ارسطو جهڙو تنقيدي فلسفي به دمقراطيس جو ذکر ڏاڍي ادب سان کري ٿو:

دمقراطيس چوي ٿو تہ هيءَ ڪائنات ايٽمن (مادي جو سڀ کان ننڍو جز) جي

آهن. انسان به ٻين جانورن جيان شروع ۾ مڇي هو. انسان ڪنهن ٻئي قسم جي حيواني جنس جي تخليق آهي، ڇو ته ٻيا جانور پيدا ٿيندي ئي پنهنجي خوراڪ ڳولي وٺن ٿا، پر انسان گهڻي عرصي تائين ماءُ جو کير پيئڻ لاءِ مجبور آهي. جيڪڏهن هو شروع ۾ ئي ايئين هجي ها، جيئن اڄ آهي، ته هو زنده رهي نه سگهي ها. "•

ان مان اندازو ٿئي ٿو تہ آنڪسي ماندر کي ڊارون کان لڳ ڀڳ اڍائي هزار سال اڳ ماحول مان همر آهنگي (مطابقت, ٺهڪڻ) ۽ بقائي اصلح جي اصولن جو مبهم شعور ضرور هو.

ملي توس ٻيٽ جو ٽيون فلسفي اِنڪسيمينيس هو. هو عمر ۾ شايد آنڪي ماندر کان ننڍو هو. هن جي دعويٰ هئي تر ڪائنات جو بنيادي سبب هوا آهي. پر انهن سڀني کان وڌيڪ هراقلتيس (535-470 ق.م) هو، جنهن کي جدلي ماديت جو موجد چيو ويندو آهي. هو ايفي سڪس (ترڪي) جو رهاڪو ۽ داريوش اعظمر جو همر عصر هو. هن جي زندگيءَ جي باري ۾ رڳو ايتري خبر آهي، ته هو ايفي سڪس جي شاهي خاندان سان تعلق رکندو هو ۽ پنهنجي ڀاءُ جي حق ۾ ڪنهن عهدي تان هٿ کنيو هئائين. هن هڪ ڪتاب لکيو هو، جنهن جا ٽي حصا هئا. پهريون ڪائنات، ٻيو سياست ۽ ٽيون مذهبي علم جي باري ۾. اهو ڪتاب تر ڪنهن نه ڏٺو، پر هراقلتيس جا ڏيڍ سَو کان وڌيڪ قول يوناني فلسفين پنهنجين تصنيفن ۾ جتي ڪٿي استعمال ڪيا آهن. انهن مان ڪجه هيٺ ڏجن ٿا:

- 1. جڳ جهان (عالم, ڪائنات) ۾ جيڪو ڪجه موجود آهي, اهو هيڪڙائي آهي.
  - 2. هيءَ دنيا, جيكا سيني لاءِ ساجي آهي, كنهن ديوتا يا انسان نه ٺاهي آهي.
- 3. توهان هڪ ئي نديءَ ۾ ٻيهر وهنجي نہ ٿا سگهو, ان ڪري جو هر گهڙيءَ تازو پاڻي اوهان مٿان وهندو رهي ٿو.
- 4. هومر جو اهو قول غلط هو ته "ڪاش ديوتائن ۽ انسانن جي ويڙه ختمر ٿي وڃي." هومر کي ان ڳاله جو احساس نہ هو تہ هُو ڪائنات جي فنا جي دعا پيو گهري، ڇو تہ هن جي دعا جيڪڏهن قبول پئجي وڃي ها ۽ ويڙه باقي نہ رهي ها, تہ دنيا نہ رهي ها.
- 5. ماڻهو نه ٿا ڄاڻن ته ضدن جو گڏجڻ ڪهڙي شَي آهي. اهو متضاد (ٽڪر کائيندڙ, ابتڙن) جو ميلاپ آهي, جيئن ڪمان يا بربط.
  - 6. اسان لاءِ تضاد ۾ خير آهي. خير ۽ شر هڪ آهن.
- 7. لڙائي عين انصاف (قدرت جو قانون) آهي. سڀ شيون ويڙه جي ڪري وجود ۾

<sup>•</sup> Fredrick Lange: History of Materialism. P- 17. London. 1965.

<sup>🗣</sup> پلوٽار ڪ منقول: از برنٽ

ملڻ ڪري ٺهي آهي يعني موجود شين جو اهمر ۽ بنيادي سبب ايٽمر آهي. هن جي ايٽمي نظريي جا اهمر نڪتا هي آهن:

- 1. كَا به شي عدم ("كِينَ") مان وجود ۾ اچي نه ٿي سگهي ۽ جيكو كجه موجود آهي, اهو فنا ٿي نه ٿو سگهي.
  - 2. قيرقار (تغير, تبديلي) نالو آهي ايٽمن جي ترتيب ۽ تفريق جو.
- كو برواقعو اتفاقي طور پيش نه ٿو اچي پر هر واقعي جو كو نه كو سبب ضرور هوندو آهي. ساڳيءَ طرح هر حركت (چرپر) قدرتي قانون جي تابع هوندي آهي.
- 4. ڪائنات ۾ رڳو ايٽم آهن يا وري خلا. رهجي وئي مٺاڻ, گرمي سردي ۽ رنگ, سا اسان جي راءِ آهي (دمقراطيس انسان جي حسي تجربن کي ڳڻي به ڪو نه ٿو).
- 5. ايٽم لاتعداد آهن ۽ انهن جون بي شمار شڪليون هونديون آهن. اهي لامحدود (اڻکٽ) خلا ۾ لاڳيتو ڦرندا رهن ٿا, پر جيڪي وزن ۾ وڏا آهن, انهن جي ڪرڻ جي رفتار وڌيڪ تيز هوندي آهي. اهي پاڻ کان ننڍن ايٽمن سان ٽڪرائجن تا ۽ انهن جي چرپر جي ڪري دنيائن جي جوڙجڪ ٿئي ٿي. بي شمار دنيائون هر گهڙيءَ ٺهنديون ۽ ڊهنديون رهن ٿيون.
- 6. ڪائنات ۾ مختلف جنسن ۽ قسمن جي شين جو موجوديءَ جو سبب اهو آهي تہ
   ايٽم به پنهنجي وزن، شڪل ۽ پاڻ ۾ ترتيب جي لحاظ کان مختلف قسمن جا
   هوندا آهن.
- جنهن شَي کي روح چئون ٿا, اها به باهه وانگر لطيف, ترڪڻن ۽ گول ايٽمن جي نهيل آهي.
  - 8. انساني ذهن به مادي جي ئي هڪ شڪل آهي.

جديد مادي فلسفي ۽ تجرباتي سائنس جو باني فرانسس بيكن (1626- 1561ع) دمقراطيس جو ڏاڍو عقيدتمند هو. هُو ملڪ ايلزبيٿ جي وزير نكولس بيكن جو پٽ هو. 23 سالن جي عمر ۾ پارليامينٽ جو ركن ٿيو ۽ پنهنجين لياقتن جي كري جلد ئي ملڪ جي عالمن جي مجلس ۾ شامل كيو ويو. 1613ع ۾ بادشاه جيمز اول هن كي اٽارني جنرل مقرر كيو ۽ 1618ع ۾ وزيراعظم, پر ٽن سالن كان پوءِ هن تي 40 هزار پائونڊ رشوت وٺڻ جو الزام هنيو ويو ۽ برطرف كيو ويو. بيكن زندگيءَ جا باقي 5 سال تصنيف ۽ تاليف ۾ گذاريا. سندس پهريون كتاب "مضمون" 1597ع ۾ ۽ ٻيا كتاب "علم جو واڌارو" 1605ع ۾, ارسطوءَ جو جواب" 1620ع ۾ ۽ "نيو ائٽلانٽس", جيكو سائنسي يوٽوپيا آهي, 1627ع ۾ شايع ٿيا.

بيكن كي سائنسي تحقيق ۽ تجربي سان ڳُوڙهي دلچسپي هئي. سندس چوڻ هو ته اسان كي اڻ ثابت ٿيل قانونن ۽ استخراجي دليلن جي طريقي كان پاسو كرڻ گهرجي ۽ استقرائي طريقي موجب جز تي تجربي مان كل جو علم حاصل كرڻ گهرجي. هن وٽ علم جو مقصد قدرتي وسيلن (عنصرن) جو گهڻي كان گهڻو استعمال آهي. اهو مقصد سائنس جي وڌ كان وڌ استعمال وسيلي ئي پورو كري سگهجي ٿو. هو تجربي ۽ تحقيق كي ماكيءَ جي مكين جي عمل سان تشبيه ڏئي ٿو:

"اسان کي تانيئڙي جيان نہ ٿيڻ گهرجي, جيڪو پنهنجي اندران تار ڪڍي ڄار اُڻي ٿو ۽ نہ ئي ڪوليءَ جيان, جيڪا رڳو پنهنجي خوراڪ گڏ ڪرڻ ۾ لڳي رهندي آهي, پر اسان کي ماکيءَ جي مکين جي پيروي ڪرڻ گهرجي, جيڪي گلن جي رس مان ماکي ۽ ميڻ پيدا ڪن ٿيون." (ماکي جيڪا لذيذ غذا آهي ۽ ميڻ جيڪا روشنيءَ لاءِ ڪم اچي ٿي.)

بيكن جو خيال هو ته اسان كي سڀ كان اول انهن روايتي تصورن ۽ ساڙن كان ڇوٽكارو حاصل كرڻ گهرجي جيكي اسان جي ذهني صلاحيتن كي اسرڻ نه ٿا ڏين. هو انهن كي "بتن" سان تشبيه ڏيندو هو. مثال طور, اهي ذهني عادتون, جيكي سڀني انسانن جي خصوصيت آهن يا محقق جو انفرادي تعصب يا زبان جي ناموزني, جنهن جي كري خيال جي اظهار ۾ ڏكيائي ٿيندي آهي يا ٻين جي خيالن كي بنا سوچ سمجه جي قبول كرڻ جي عادت.

سچو علم انهن كنين ذهني عادتن كي ڇڏڻ كان پوءِ ئي حاصل كري سگهجي ٿو. ان علم جو بنياد تجربي جون سچايون هئڻ گهرجن ۽ اهي واقعا ۽ حقيقتون جن جي تصديق تجربي سان ٿي سگهي ٿي, انهن تجربن مان قانون مرتب كرڻ ۾ اسان كي استقرائي طريقو اختيار كرڻ گهرجي.

بيكن جو تاريخي كارنامو اهو آهي ته هن مادي فلسفي جي قديم روايت كي بحال كيو ۽ چالُو نظرين كي مادي اصولن تي پركيو. هن يوناني فلسفين كي ساراهيو ۽ خيال پرستي جي خامين جي تشريح كئي. هن دمقراطيس جي ايٽمي نظريي جي تائيد ۾ مضمون لكيا ۽ اها دعويا كئي ته قدرت ايٽمي ذرن جي ملڻ وسيلي نهي آهي ۽ مادي جي بنيادي خصوصيت چرپر آهي. اها چرپر رڳو مكينيكل ناهي, پر هن 19 قسمن جي مادي چرپر جي نشاندهي كئي.

بيكن جي ذهن تي سائنس ايتري حاوي هئي جو هن ڌرتيءَ جي جنت جو جيڪو خيالي منصوبو پنهنجي آخري تصنيف "نيو ائٽلانٽس" ۾ پيش ڪيو، ان کي پڙهي، ايئن ٿو محسوس ٿئي ته هيءَ جاءِ عامر ماڻهن جي وسندي نه پر سائنسدانن جي ڪا وسيع تجربيگاهه آهي.

ائٽلانٽس جو اصطلاح بيڪن يوناني ديومالا مان چونڊيو آهي. قديم يونانين جو عقيدو هو ته ائٽلانٽس اولھ سمنڊ ۾ هڪ ٻيٽ هو جيڪو زلزلي جي ڪري پاڻيءَ ۾ ٻڏي ويو. افلاطون پنهنجن ٻن مڪالمن ٽائيمينس (Timaens) ۽ ڪرائيٽو (Crito) ۾ دعوي ڪئي هئي ته ائٽلانٽس جي رهاڪن جي تهذيب ڏاڍي ترقي ڪيل هئي. بيڪن جديد ائٽلانٽس جي علامت هڪ خوشحال ۽ روشن خيال سماج جي لاءِ استعمال ڪئي آهي.

بيكن پنهنجي فرضي ٻيٽ جو ذكر كندي لكي ٿو ته اتان جا ماڻهو پنهنجي ذاهي بادشاه جي كري هر اوني كان آزاد آهن. انهن جي خوشحاليءَ جو سبب اهو آهي ته ائٽلانٽس جي سماج جو بنياد سائنس تي بيٺل آهي. ٻيٽ جي گاديءَ جو هنڌ "بن سالم" آهي. شهر جي وچ ۾ هڪ كاليج آهي جنهن جو نالو "بيت سليمان" آهي. ان كاليج ۾ "شين جي سببن ۽ ڳجهين حركتن جو علم" سيكاريو ويندو آهي ۽ انساني ذهن جي حدن كي كشادو كرڻ جي تعليم ڏني ويندي آهي تہ جيئن انسان سڀني شين كي پنهنجي استعمال ۾ آڻي سگهي. كاليج ۾ ٽيكنيكل تجربن لاءِ سڀني قسمن جا اوزار موجود هوندا آهن. زمين جي اندر جون حالتون ڄاڻڻ لاءِ اونهيون غاريون كوٽيون ويون آهن ۽ خلا جي تحقيق لاءِ اوچا مينار ٺاهيا ويا آهن. طبي تحقيق ۽ نامياتي (جاندار) مادي جي تياريءَ لاءِ تجربيگاه آهن. اناج جي پيداوار لاءِ زرعي مركز، ۽ اوزار ۽ مشينون تيار كرڻ لاءِ ڪارخانا موجود آهن. گرمي حاصل كرڻ لاءِ وڏيون وڏيون بٺيون ۽ روشني ۽ آواز جي تجربن لاءِ وڏا وڏا گمي حاصل كرڻ لاءِ وڏيون وڏيون بٺيون ۽ روشني ۽ آواز جي تجربن لاءِ وڏا وڏا

اهو ڄاڻڻ لاءِ ته علمن ۽ فنن جي دنيا ڪيتري ترقي ڪئي آهي, ڪاليج پنهنجا فني وفد ٻين ملڪن ڏانهن به موڪليندو آهي. نين ايجادن تي غور ۽ فڪر ڪرڻ لاءِ ڪانفرنسون ٿيندييون آهن، ٻيٽ جا رهاڪو پنهنجن محققن جو ڏاڍو احترام ڪندا آهن ۽ "جڏهن به ڪا غير معمولي ايجاد ٿيندي آهي ته اسان پنهنجي مَوجد جو مجسمو نصب ڪندا آهيون ۽ ان کي ڍير انعام ڏيندا آهيون." ماڻهو ڏاڍا پارسا ۽ پرهيزگار آهن پر پارسائيءَ جو مقصد پنهنجي تخليقي توانائيءَ جو تحفظ آهي ۽ اخلاقي براين کان بچڻ سان عزت نفس پيدا ٿيندي آهي.

پر بيكن جو ائتلانتس ملوكيت آهي. ان جو آئين، جنهن كي رياست جي باني "سلومنا" نافذ كيو هو، ترميمر هيٺ آڻي نه ٿو سگهجي يعني اتان جي رهاكن هيءَ رياست پنهنجي جدوجهد وسيلي حاصل نه كئي آهي، پر اها هك خدا ترس حكمران جي عنايت آهي. ان خيالي جنت ۾ طبقا به موجود آهن، ته ذاتي ملكيت به مثال طور لكيل آهي ته:

"ڏِڻن جي موقعي تي جيڪڏهن ڪو گهراڻو تڪليف ۾ هوندو آهي. تہ

ان جي مدد ڪئي ويندي آهي ۽ ان جي گذر جو مناسب بندوبست هوندو آهي. شهري وڏا ماڻهو (صاحب لوڪ) ۽ سرڪاري حاڪم زرق برق پوشاڪون پائيندا آهن ۽ خدمتگار ۽ نوڪر انهن جي خدمت ڪندا آهن. گهر جي بزرگ جي اطاعت (چوڻ ۾ رهڻ) لازمي آهي. "

رياست جي رهاڪن کي نہ تہ نظم ۽ انتظام ۾ شريڪ ڪيو ويندو آهي ۽ نہ معيشت ۾. اهي رڳو تماشائي آهن. ضرورت جي شين جي پيداوار ۽ ورهاست جا فرض ڪجھ سائنسدان ۽ ماهر مشين جي مدد سان پيدا ڪندا آهن. اتي پهچي بيڪن پنهنجي سائنسي تخيل کان خوب ڪم وٺي ٿو ۽ اهڙين عجيب عجيب ايجادن جو ذکر ٿو ڪري جو پڙهي حيرت ٿي ٿئي.

"اسان پکين جي اُڏام جو نقل ڪندا آهيون تنهنڪري اسان ڪڏهن ڪڏهن ڪڏهن هوا ۾ اڏندا به آهيون. اسان وٽ پاڻيءَ ۾ هيٺ ويندڙ ٻيڙيون (آبدوز) ۽ جهاز (ٻيڙا) آهن ۽ قسمين قسمين واچون ۽ اهڙيون شيون به آهن جيڪي لاڳيتو چرپر ۾ رهن ٿيون."

مطلب تہ نیو ائٽلانٽس ۾ سڄو ڪرشمو سائنس جو آهي. سائنس, جيڪا تحقیق ۽ کوجنا جي تلقین ڪري ٿي, ایجاد ۽ ڳولا جون راهون ڏیکاري ٿي ۽ جنهن جي مذهب ۾ روایت ۽ تقلید (پوئواري) جي بتن جي عبادت حرام آهي.

بيكن اهو كتاب بادشاه جيمز اول كي خوش كرڻ لاءِ لكيو هو. هن جو خيال هو ته جيمز جيكو ڏايو روشن خيال پيو ٿئي، سائنس كاليج جي رٿا كي ضرور پسند كندو ۽ عتاب ٿيل بيكن كي بحال كندو، پر ائين نه ٿيو. ٿيو اهو ته 1645ع ۾ لنڊن ۾ پارليامينٽ جي حكم سان "كاليج آف فلاسافي" قائم ٿيو. ان جي باني ساموئيل هارٽب اعلان كيو ته هن كاليج جو محرك بيكن جي تصنيف نيو ائتلانتس آهي ۽ 1662ع ۾ جڏهن ان كاليج ترقي كري رائل سوسائٽيءَ جي شكل ورتي ته ان جي بانين به بيكن كي عقيدت جو خراج پيش كندي چيو ته "اسان حقيقت ورتي ته ان جي بيت سليمان جي منصوبي كي عملي ويس پارائي رهيا آهيون."

بيكن جي ان تصنيف كان ركو ان جا هم وطن دانشور ئي متاثر نه ٿيا پر فرانسي انسائيكلوپيڊيا جي تحريك جي باني ديدرو پنهنجي منصوبي جو اعلان نامو به بيكن جي تعليم جي روشني ۾ مرتب كيو هو. هو لكي ٿو ته:

"جيكڏهن اسان جو منصوبو كامياب ٿي ويو ته ان جو تاج چانسلر بيكن جي سر تي هوندو، جنهن اهڙي زماني ۾ سائنس ۽ آرٽ جي هك بين الاقوامي لغت (ڊڪشنريء) جي تجويز پيش كئي هئي، جڏهن دنيا ۾ نه سائنس جو وجود هو ۽ نه آرٽ جو. ان غير معمولي ڏاهي علم جي

ضرورت جي باري ۾ ان وقت لکيو, جڏهن معلومات جي تاريخ لکڻ ناممڪن هو."

#### ليولرز جي تحريك

برطانيا ۾ بادشاه جي ڄمت (مطلق العناني) خلاف سرمائيدارن جي جمهوري تحريك جيمز اول جي دؤر (1603ع-1625ع) ۾ ئي شروع ٿي وئي هئي. ان كري پارليامينٽ اندر ۽ ٻاهر اهو مطالبو شدت اختيار کندو پئي ويو تر ملڪي معاملن جا فيصلا شهرين جي صلاح کان سواءِ نہ ڪيا وڃن ۽ جڏهن چارلس اول (1625ع-1649ع) تخت تى ويٺو ته ان تحريك اچا وڌيك تيزى اختيار كئي. بادشاهم ۽ پارليامينٽ جي ان ڇڪتاڻ جي هلندي جتي جمهوري نظرين واڌارو پاتو, اتي انقلابي تحريكون به اسريون. مثال طور, ليولرز جي تحريك, جيكا زمين تان بي دخل ٿيندڙ هارين جي تحريڪ هئي. ليولرز زمين کي سنئون ڪرڻ وارن کي چئبو آهي. سياسي اصطلاح ۾ ان جو مطلب طبقاتي هيٺ مٿاهينءَ کي ختم ڪري سنئون ڪرڻ وارا تيندو. ليولرز سرمائيداري نظام جا ڏنگيل هئا. انهن جا اڳواڻ سرمائيداري جي نالی چڙهی جمهوريت پسندی جی اصل حقيقت کان واقف هئا. انهن ڄاتو پئی تہ سرمائيدار طبقو عوامر كي رڳو پنهنجو همر آواز بڻائڻ لاءِ جمهوري جا نعرا هڻي رهيو آهي, نه ته ان جو مقصد پنهنجي طبقي جي حاڪمي قائم ڪرڻ آهي, نه ڪي عوامر جي حاكمي. پر ليولرز جي تحريك كڏهن به عوامي تحريك بڻجي نه سگهي, چو تہ انھن ماٹھن پراٹی مسیحی برادریءَ کی نئین سر رواج ڏيڻ پئي چاھيو جڏھن تہ گذريل زمانو موٽي نہ ايندو آهي. ان فرقي جي هڪ شاخ ڊگرز سڏائيندي هئي يعني زمين کوٽڻ وارا. اهي ماڻهو افتاده زمينن تي قبضو ڪري وٺندا هئا ۽ ٻني ٻارو شروع كرى چڏيندا هئا. انهن جو عقيدو هو ترزمين خدا جي ملكيت آهي ان كري كنهن بہ ماڻهوءَ کي اهو حق نہ ٿو ملي تہ اهو زمين کي ذاتي استعمال ۾ آڻي. ان ڪري هو بادشاهت ۽ جائداد ٻنهي جي مخالفت ڪندا هئا. هنن پنهنجي پهرين منشور ۾ لکيو هو تہ "بادشاه شيطان ۽ قاتل آهي ۽ امير ۽ عهديدار (وڏا ماڻهو) حرامزاده آهن ــ اهي چوري, ڌاڙي ۽ قتلامر جو اولاد آهن." ڊگرز جو مطالبو هو تہ زمين ۽ زمين جي پيداوار ۾ سڀ جو هڪ جيترو حصو هئڻ گهرجي.

اهو منشور جنهن تي 15 ڊگرز جون صحيحون پيل هيون 26-اپريل 1649ع ۾ "سچن ليولرز جو جهوليندڙ جهنڊو" جي عنوان سان شايع ٿيو. منشور ۾ لکيل هو ته:
"شروع ۾ جهان جي خالق، جيڪو عقل ڪل آهي، چرندڙن، پکين ۽ مڇين جي بقا لاءِ زمين کي گڏيل ذخيرو بڻايو ۽ انسان کي، جيڪو اشرف المخلوقات آهي، انهن جو آقا مقرر ڪيو. تخليق جا قانون اهي اشرف المخلوقات آهي، انهن جو آقا مقرر ڪيو. تخليق جا قانون اهي

هئا تر كو به ماڻهو زمين جي كنهن به ٽكري كي پنهنجي لاءِ مخصوص نہ كري، پر سڀ ماڻهو هك جان ٿي كم كن ۽ هك ٻئي جي اولاد ۽ هك گهراڻي جا ركن ٿي رهن. كو به كنهن جو حاكم نه هجي پر سڀ هك ٻئي جي برابر هجن، پر گوشت پوشت جي انسان كي عقل ۽ ستي راه تي هلڻ بدران شين جي استعمال ۾ مزو اچڻ لڳو ۽ عقل جي ايوان ۾ خودغرضيءَ جي بادشاهي قائم ٿي وئي ۽ لالچ ۽ لوڀ جو زور ٿيو. تڏهن هكڙا حاكم ٿيا ۽ ٻيا محكوم ۽ روح مري ويو ۽ انسان غلام تي ويو ۽ حاكمن زمين چوڌاري لوڙها ڇكائڻ شروع كيا ۽ ٻيا انهن جا نوكر ٿي ويا ۽ هاڻي زمين، جيكا سڀني لاءِ گڏيل ذخيرو هئي، ماڻهن نوكر ٿي ويا ۽ هاڻي زمين، جيكا سڀني لاءِ گڏيل ذخيرو هئي، ماڻهن كيڙينداسون ۽ پگهر جي كمائيءَ مان پنهنجو پيٽ ڀرينداسون، نه كيڙينداسون ۽ پگهر جي كمائيءَ مان پنهنجو پيٽ ڀرينداسون، نه ۽ اهڙيءَ طرح غريب ۽ امير، ٻنهي لاءِ، زمين كي گڏيل ذخيرو بڻائڻ جو بنياد ركنداسون، ته جيئن هر ان شخص كي، جيكو هن ملك ۾ پيدا ٿيو بنياد ركنداسون، ته جيئن هر ان شخص كي، جيكو هن ملك ۾ پيدا ٿيو آهي، ڌرتي-ماتا مان فيض ملي سگهي."

ڊگرز جو سڀ کان وڏو رهنما ون اسٽنلي (Win Stanley) هو. هُو 1609ع ۾ پيدا ٿيو ۽ وڏو ٿي لنڊن ۾ ڪاروبار ڪرڻ لڳو، پر گهرو ويڙه جي زماني ۾ نقصان پيس، ته شهر ڇڏي ڳوٺ ۾ وڃي رهيو. گهريلو جنگ جون حالتون، شاه پرستن جي شڪست ۽ جمهوري تحريڪن جي واڌاري جو اثر ون اسٽنلي تي ڏاڍو پيو. کيس يقين ٿي ويو ته مسيحي برابريءَ لاءِ هاڻي حالتون پچي راس ٿيون آهن. انهيءَ دوران هن کي خواب ۾ طرحين طرحين بشارتون ملڻ لڳيون ۽ يسوع مسيح ساڻس ڪلام ڪرڻ لڳو. هڪ ڀيري مسيح اسٽنلي کي چيو ته:

"جيكڏهن هڪ ماڻهو زمين تي كم كري ٿو ۽ ٻيو ان تي حكومت كري ٿو ۽ ٻيو ان تي حكومت كري ٿو ۽ پاڻ كي كم كندڙ كان اوچو/اعليٰ سمجهي ٿو، تہ خداوند خدا كم كندڙ سان گڏ هوندو. اي ون اسٽنلي! اُتُ ۽ دنيا وارن كي منهنجو پيغام بڌاءِ."

ون اسٽنلي وچين دؤر جي مسيحي سوشلزم واري انداز ۾ ڪيترائي رسالا لکيا جن ۾ زمين کي ذاتي ملڪيت بدران گڏيل ملڪيت بنائڻ جي تلقين ڪيل هئي. هن پنهنجي هڪ تصنيف "آزاديءَ جو قانون" ۾, جيڪا 1652ع ۾ ڇپي, هڪ مثالي دولت مشترڪ جو منصوبو به پيش ڪيو هو. ان ڪتاب ۾ ون اسٽنلي

<sup>•</sup> Max Beer: History of British Socialism. P- 62-63. London. 1953.

حكومت جي سڃاڻپ كرائيندي لكيو هو, ته حكومت نالو آهي زمين جي آزاد ۽ عاقلاڻي تدوين ۽ انسانن جي طرزِ عمل جي تنظيم جو. ان لاءِ حكومت كجه قانون ۽ ضابطا ٺاهي ٿي ته جيئن ملك جا رهاكو سكون, آرام ۽ بي فكريءَ سان حياتي گذاري سگهن. حكومت جا فرض پارليامينٽ جي ذمي هئڻ گهرجن, جيڪا هر سال چوندي وڃي. پارليامينٽ جا فرض چار هئڻ گهرجن:

- دولت مشترک جي سموري زمين هارين جي حوالي ڪئي وڃي تہ جيئن اهي
   آزاديءَ سان جيڪو چاهن سو پوکن ۽ ڪو بہ نواب يا جاگيردار انهن کي تنگ نه
   ڪري. ان ۾ سرڪاري زمين, پادرين جي زمين, جهنگ ۽ شڪار گاه سڀ شامل
   هجن.
- 2. اهي سڀ قانون مسخ ڪيا وڃن جن جي سهاري ظالم طبقو ماڻهن کي تنگ ڪري ٿو ۽ اهڙا قانون نافذ ڪيا وڃن جن وسيلي ماڻهن جي آزاديءَ جو تحفظ ٿي سگهي.
  - 3. عوامرتي محصولن ۽ ناڪن جو جيڪو بار آهي, اهو ختم ڪيو وڃي.
    - 4. ملك جي بچاء لاءِ فوج تيار كئي وجي.

انهن قانونن تي عمل ڪرڻ لاءِ سرڪاري آفيسر مقرر ڪيا وڃن، پر انهن جي چونڊ هر سال ٿئي ۽ اهي اهڙا ماڻهو هجن جن شاهي ظلم جون سختيون سٺيون هجن ۽ جن جون زمينون نوابن ۽ سرمائيدارن ضبط ڪري ورتيون هجن. اهي اهڙا ماڻهو هجن جيڪي سچ چوڻ کان نہ ڊڄندا هجن ۽ جن جي عمر 40 سالن کان گهٽ نہ هجي.

هر پرڳڻي جي هڪ چونڊيل امن ڪاميٽي هجي جيڪا پرڳڻي جي نظم ۽ نسق جي نگراني ڪري ۽ جهيڙي جهٽي کي بند ڪري ۽ جيڪڏهن ٻن ماڻهن جي وچ ۾ ڪو ٽڪر هجي تہ ان جو فيصلو ڪري ۽ اهو جيڪڏهن ناڪام ٿئي تہ جج جي عدالت کان پڇي. نوابن کي هنر سيکارڻ لاءِ به هڪ ڪاميٽي چونڊي وڃي. اها ڪاميٽي گڏيل پيداوار جي ذخيري اندوزيءَ ۽ مناسب ورڇ جو بندوبست به ڪري. اهو ڪم 60 سالن کان وڏي عمر وارن جي حوالي ڪيو وڃي.

تعليم عام ۽ لازمي هجي, پر مدرسن ۾ رڳو نصابي ڪتاب نہ پڙهايا وڃن. ٻارن کي اهڙا ڪم به سيکاريا وڃن جن ۾ جسماني محنت گهرجي. تحقيق ۽ تجربي جي حوصلي افزائي هجي ۽ نين نين ايجادن لاءِ مناسب موقعا مهيا ڪيا وڃن ۽ جيڪو ماڻهو ڪا نئين ايجاد ڪري ان کي مناسب انعام ڏنو وڃي. اعتقاد ۽ تخيل بدران علم ۽ تجربي تي زور ڏنو وڃي.

ان دولت مشترك ۾ كاهليءَ يا جنسي بي راه رويءَ يا لاقانونيت جي كا به گنجائش نه هوندي, پر دولت مشترك جي هر ركن جو فرض محنت كرڻ هوندو. زمين, وركشاپ ۽ گودام, سيني جو انتظام گڏيل هوندو. سِكو رائج نه هوندو پر

پورهيي جو بدلو پورهيو هوندو. گهريلو زندگيءَ جو بنياد هڪ مڙس ۽ هڪ زال جي اصول تي هوندو ۽ گهر وارن جي ضرورت جي هر شَي گڏيل گودام مان ملندي.

پر ڊگرز جو اهو خواب ڪڏهن به پورو نه ٿيو. هنن 1649ع ۾ ٻن ٽن ويران زمينن تي قبضو ڪري ٻني ٻارو شروع ڪيو، پر ڳوٺ وارن انهن جو ساٿ نه ڏنو. ان جي ابتڙ حڪومت سان انهن جي شڪايت ڪئي، تنهنڪري پوليس اچي کين ماري ڀڄايو ۽ ڊگرز جي تحريڪ هڪ سال اندر ئي ختم ٿي وئي.

### مكاريا جي بادشاهي

جن ڏينهن ۾ چارلس پهرين ۽ پارليامينٽ ۾ ڇڪتاڻ ٿي رهي هئي، تڏهن ساموئيل هارٽلِب (Hartlib) نالي هڪ سياسي مفڪر "مڪاريا جي بادشاهي" جي نالي هيٺ هڪ ڪتاب 1641ع ۾ شايع ڪيو. هارٽلِب پولئنڊ مان ڀڄي آيو هو. هُو ڏاڍو عالم فاضل ماڻهو هو ۽ زراعت جي ماهر جي حيثيت ۾ برطانيا جي ڪجه حلقن ۾ سندس اثر به هو. سندس لاڙو جمهوريت طرف هو، ان ڪري هن پنهنجي تصنيف پارليامينٽ جي نالي منسوب ڪئي ۽ لکيو ته:

"مون كي يقين آهي ته هيء معزز عدالت پنهنجو اجلاس ختم كرڻ كان اڳ دنيا جي مسرت جو پايو وجهندي، ان كري مان هيء حقير كوشش عدالت جي خزاني حوالي كيان ٿو. ان مجلس جي استاد يا مشير جي حيثيت ۾ نه, پر پنهنجن خيالن كي افسانوي انداز ۾ بيان كري, جيكي منهنجي نظر ۾ سر ٿامس مور ۽ فرانسس بيكن جا نمونا آهن."

مكاريا جي بادشاهت, حقيقت ۾, افلاطون جي مكالمن جيان هك سياح ۽ عالم جي وچ ۾ گفتگوءَ واري انداز ۾ لكي وئي آهي.

مڪاريا جي لغوي معنيٰ "برڪت ڀريو" آهي ۽ هارٽلِب اهو اصطلاح سر ٿامس مور جي "يوٽوپيا" مان اڌارو ورتو آهي. سر ٿامس مور جي بيان موجب مڪاريا جو ٻيٽ "يوٽوپيا" (ٻيٽ) جي ڀرسان هو. داستان جي شروع ۾ هڪ سياح جي ملاقات هڪ عالم سان ٿئي ٿي. سياح پنهنجي سفر جون حالتون بيان ڪندي چوي ٿو:

"مڪاريا هڪ بادشاهي آهي، جنهن ۾ بادشاه ۽ حاڪم بي فڪريءَ سان رهندا آهن ۽ ماڻهو ڏاڍا خوش ۽ امن پسند آهن."

عالمر چوي ٿو: "مون کي اهي ڳالهيون ناممڪن نظر اچن ٿيون."

تنهن تي سياح كيس مكاريا جون حالتون تفصيل سان سمجهائي ٿو.

مڪاريا ان لحاظ کان سر ٿامس مور ۽ بيڪن جي منصوبن کان مٿيريو آهي جو ان ۾ پهريون ڀيرو اهو خيال ظاهر ڪيو ويو هو ته مثالي رياست ڪنهن خدا ترس بادشاه جي ڪري نه قائم ٿيندي پر ان لاءِ عوام جي مرضي گهرجي. انهن کي دليلن

سان اهڙي رياست جا فائدا سمجهائڻا پوندا.

مصنف کي يقين هو ته ڪنهن هوشمند ماڻهوءَ کي سندس تجويز قبول ڪرڻ ۾ر عذر نه هوندو, خاص طور برطانيا ۾. اهو ئي سبب آهي جو هن وٽ مخالفت ڪرڻ وارا خدا ۽ خير جا دشمن آهن ۽ پنهنجا ۽ پنهنجي اولاد جا دشمن آهن.

سائنسي تجربن جيان سترهين صدي انگلستان ۾ آئيني تجربن جي صدي به هئي. سرمائيدار طبقو بادشاه ۽ ان جي درٻارين جي ڄَمت (مطلق العناني) کان ڪَڪ هو, پر اڃا اهو فيصلو ڪري نه سگهيو هو ته مطلق العنان بادشاهيءَ جي جاءِ تي ڪهڙي قسم جي حڪومت قائم ڪئي وڃي، جيڪا جديد دؤر جي تقاضائن کي پورو ڪندي هجي؟ بادشاهي اڃا رهي يا ختم ڪئي وڃي؟ جيڪڏهن اڃا رهي ته بادشاه جا اختيار کهڙا هجن ۽ پارليامينٽ جا کهڙا هجن؟ پارليامينٽ ۾ نمائندگيءَ جا اصول ڪهڙا هجن ۽ پارليامينٽ ۽ بادشاه جي لاڳاپن جي نوعيت نمائندگيءَ جا اصول ڪهڙا هجن جو دؤر پوءِ گهريلو لڙائي، ڪرامويل جي نام نهاد جمهوريت ۽ وري ملوڪيت جي بحالي ان آئيني جدوجهد جا مختلف ڏاڪا آهن.

مڪاريا انقلاب جي شروعاتي ڏينهن جي تصنيف هئي. ان جو بنياد سوشلزم بدران رياستي سرمائيداريءَ جي اصولن تي قائم ڪيو ويو هو يعني اقتدار هجي ته سرمائيدارن جو, پر هڪ منصوبي هيٺ ڪنهن ٻي ٽولي کي زور زبردستيءَ جي موڪل نه هجي, پر جيڪو به ڪم ڪيو وڃي اهو حڪومت جي مرضيءَ سان. ان ڪري ملڪ جو انتظام هڪ وڏيءَ ڪائونسل جي حوالي هجي ۽ ان جي هيٺان ننڍيون ننڍيون ڪائونسلون هجن. مثال طور ماهي گيريءَ جي ڪائونسل, خشڪيءَ رستي واپار جي ڪائونسل, خشڪيءَ رستي واپار جي ڪائونسل, خشڪيءَ رستي زمين هارين ۾ اهڙيءَ طرح وراهي وڃي جيئن هر ماڻهوءَ کي رڳو ايتري زمين ملي جيتري هو پاڻ کيڙي سگهندو هجي. وفات ڪندڙ جي ملڪيت مان پنج سيڪڙو رياست جي حوالي ڪيو وڃي ۽ ان رقم مان پُليون ۽ رستا ٺاهيا وڃن ۽ زراعت کي سٺو بڻائڻ جي ڪوشش ڪئي وڃي.

گهريلو جنگ جي خاتمي کان پوءِ, جن ڏينهن ۾ برطانيا ۾ ڪرامويل جو راڄ هو, هيرنگٽن نالي هڪ ماڻهوءَ اوشيانا (Oceana) نالي ڪتاب لکيو جيڪو 1656ع ۾ شايع ٿيو. هيرنگٽن جي عمر ان وقت 45 سالن ويجهو هئي. هن ڪڏهن به عملي سياست ۾ حصو ته نه ورتو هو پر يورپ جي گهڻن ملڪن جو سير ڪيو هو ۽ اتان جي آئينن ۽ قانونن جو خوب مطالعو ڪيو هو, خاص طرح هالينڊ ۽ وينس جي دولتمند واپارين جي جمهوريتن جو. هُو يونان ۽ روم جي قديمر تاريخ کان به چڱيءَ طرح واقف هو ۽ جمهوريت تي سچيءَ دل سان يقين رکندو هو. اهڙي جمهوريت جنهن ۾ بادشاه جي ڪا به گنجائش نه هئي. جڏهن ته ان زماني ۾ وڏي کان وڏو جمهوريت بادشاه جي ڪا به گنجائش نه هئي. جڏهن ته ان زماني ۾ وڏي کان وڏو جمهوريت بادشاه جي ڪا به گنجائش نه هئي. جڏهن ته ان زماني ۾ وڏي کان وڏو جمهوريت

هيرنگٽن گهريلو ويڙه ۾ شريك نه ٿيو هو پر جڏهن كرامويل جي جمهوريت قائمر ٿي, ته هيرنگٽن ان جي آجيان كئي. ان كري هن پنهنجي تصنيف كرامويل جي نالي منسوب كئي هئي. هن كي يقين هو ته كرامويل ۽ ان جا ساٿي سندس تجويزن تي عمل كندا. اهڙيءَ طرح ملك ۾ هك مثالي آئين نافذ ٿي ويندو.

هيرنگٽن پنهنجو كتاب كرامويل جي نالي منسوب ته كيو پر مصيبت اها هئي ته كتاب جي هيرو ميگالاسور (Megalasor) كي، جيكو كرامويل جو چرېو هو، پنهنجي اقتدار جي عروج وقت استعيفا ڏئي، هك آزاد ريپبلك قائم كرڻي ٿي پوي. كرامويل جي احتساب واري اداري كي اها تجويز پسند نه هئي. ان كري كيترن سالن تائين كتاب شايع نه تي سگهيو. كرامويل مسودو پڙهي چيو:

"هي ماڻهو مون کي اقتدار کان محروم ڪرڻ ٿو چاهي، جڏهن ته مون جيڪا طاقت تلوار جي زور تي حاصل ڪئي آهي، ان تان ڪاغذ جي گولين کان ڊڄي هٿ نه کڻندس. شخصي حڪومت مون کي ايترو ئي ناپسند آهي جيتري ٻين کي، پر مان اهي اختيار ان ڪري استعمال ڪري رهيو آهيان جيئن ملڪ جي مختلف جماعتن وچ ۾ صلح قائم رهي. جيڪڏهن مان ان کي آزاد ڇڏيان ته اهي حڪومت جي طرز جي باري ۾ ڪڏهن به متفق نه ٿينديون."

ڪرامويل جمهوريت پسند جماعت جي طبقاتي تضاد کان واقف هو ۽ اها ئي اها بنيادي خامي هئي جنهن جي ڪري برطانيا ۾ جمهوريت جو تجربو ناڪامر رهيو ۽ آخرڪار بادشاهت بحال ٿي وئي.

هيرنگتن هڪ خوشحال زميندار هو تنهنڪري هن پنهنجي منصوبي جو بنياد بر زرعي سڌاري تي رکيو. هونئن به سترهين صديءَ ۾ ملڪيتن جي سڀ کان اهم شڪل زمين ئي هئي. هن جو خيال هو ته زمين جي ملڪيت وسيلي ئي سماجي نظام کي سڃاڻي سگهجي ٿو. "زمين ۾ ملڪيت جو جيترو حصو هوندو مملڪت جي نوعيت به اهڙي ئي هوندي، جيڪڏهن زمين جو مالڪ رڳو هڪ ماڻهو هجي ته مملڪت بادشاهي سڏي ويندي. جيڪڏهن امير ۽ پادري حضرت زمين جا مالڪ هوندا ته مملڪت ملي جلي ملوڪيت هوندي، جيئن اسپين، پولينڊ يا اڳوڻي اوشيانه (برطانيا) ۾ آهي، پر سڀ ماڻهو زمين جا مالڪ هجن يا زمين ماڻهن ۾ اهڙيءَ طرح ورهائجي، جو ڪو به هڪ ماڻهو يا ڪجه ماڻهو ٻين تي حاوي نه هجن تڏهن اهڙي مملڪت کي دولت مشترڪ جي نالي سان منسوب ڪنداسون."

<sup>•</sup> Morten: The English Utopia. P- 75. London. 1952.

#### باب نائون

## فرانسي انقلاب جا کاٽو

فرانسي انقلاب كو ننڍڙو علاقائي واقعو نه هو پر تاريخ جو هك عظيمر بين الاقوامي كارنامو هو، جنهن ويجهي ۽ پري جي سڀني ملكن جي سياسي، معاشي، تهذيبي ۽ سماجي زندگيءَ كي ڌوڏي ڇڏيو. انهن ڏينهن ۾ يورپ ۾ فرانس جو ئي سكو هلندو هو ۽ ماڻهو پيرس وارن جي رهڻي كهڻيءَ، لباس، كاڌي، فيشن ۽ ادب جو نقل كندا هئا. فرانسي دانشورن جا كتاب هر جاءِ وڏي شوق سان پڙهيا ويندا هئا ۽ جيكي تحريكون فرانس ۾ اٿنديون هيون انهن جو چَوبول پري پري ٿيندو هو.

فرانسي انقلاب وچين دؤر جي ٽن استحصالي ٿنڀن ــ ملوڪيت, جاگيرداري ۽ ڪليسائي ــ کي ڊاهي رکيو. سندن جهنڊي تي "آزادي, برابري ۽ ڀائپي" جا سونهري لفظ لکيل هئا. اها ٻي ڳاله آهي تہ انهن نعرن مان سرمائيدارن جي مراد عوام جي خواهشن کان گهڻي ابتڙ هئي. سرمائيدارن وٽ مساوات مان مراد انهن جاگيري رعايتن جو خاتمو هو جيڪي نوابن ۽ درٻارين کي مليل هيون ۽ آزاديءَ مان مراد انهن پابندين جو خاتمو هو جيڪي صنعت ۽ واپار جي راه ۾ رڪاوٽ هيون يا جن جي ڪري سرمايو گڏ ٿي نہ پئي سگهيو. ان هوندي به فرانسي انقلاب جي تاريخ خن جي ڪري سرمايو گڏ جي نہ پئي سگهيو. ان هوندي به فرانسي انقلاب جي تاريخ ڪري سگهي. ان ڪري 1788ع جي برطانوي انقلاب ۽ 1789ع جي فرانسي انقلاب تي تبصرو ڪندي ڪارل مارڪس لکي ٿو:

"1648ع ۽ 1789ع جا انقلاب رڳو برطانوي يا فرانسي انقلاب نه هئا, پر اهي يورپي سطح جا انقلاب هئا, اهي پراڻي سياسي نظام تي سماج جي ڪنهن هڪ طبقي جي سوڀ جو اعلان نه هئا, پر نئين يورپي سماج جي سياسي نظام جو اعلان هئا. انهن انقلابن ۾ سوڀ سرمائيدارن جي ٿي, پر ان وقت سرمائيدارن جي سوڀ هڪ نئين سماجي نظام جي سوڀ, هئي ـ جاگيرداراڻي ملڪيت تي سرمائيداراڻي ملڪيت جي سوڀ, صوبائيت تي قوميت جي سوڀ, گلڊ تي برتريءَ جي سوڀ, وڏي اولاد جي وراثتي حق تي جائداد جي (سڀني ۾) ورهاست تي سوپ, زمين جي

هيرنگٽن زمين جي برابر ورهاست جو قائل نه هو، پر سندس تجويز هئي ته هڪ فرمان جاري ڪيو وڃي جنهن وسيلي ڪنهن به ماڻهوءَ کي ٻن هزار پائونڊن جي قيمت کان وڌيڪ زمين رکڻ جي اجازت نه هجي. برطانيا ۾ موروثي جائداد سڀني کان وڏي پٽ کي ملندي آهي. هيرنگٽن چاهيو پئي ته اهو قانون منسوخ ٿي وڃي ۽ هر اولاد کي هڪ جيترو ورثو ملي، ته جيئن وڏين وڏين زميندارين جا ٽڪرا ٿيندا رهن.

نظم ۽ نسق جي سڌاري لاءِ هيرنگٽن جي تجويز اها هئي ته پارليامينٽ ۽ سڀني اهم انتظامي ادارن جا سربراه ڳجهن ووٽن جي اصول تي چونڊيا وڃن. چونڊيا ماڻهن جو چوٿون حصو هر سال استعيفا ڏي ۽ انهن جي جاءِ تي نوان ماڻهو چونڊيا وڃن. مقصد اهو ته ملڪ جي نظم ۽ نسق تي هڪ ٽولي جي هڪ هَٽي نه ٿئي پر ان ڪم ۾ گهڻي کان گهڻا ماڻهو شريڪ ٿي سگهن.

هيرنگٽن جو ڪتاب ايترو تہ قبول ٿيو جو برطانيا ۾ ان جي حامين جي باقاعدي هڪ پارٽي ٺهي وئي. ان پارٽيءَ جنوري 1659ع جي چونڊن ۾ حصو ورتو ۽ ان جا ڏه ٻارهن اميدوار ڪامياب ٿي پارليامينٽ جا رکن چونڊجي ويا.

بادشاهت جي احيا (نئين سر اچڻ) کان پوءِ برطانيا ۾ ته هيرنگٽن جو اثر جلد ئي ختم ٿي ويو پر آمريڪا ۽ فرانس ۾ ان جي پوئلڳن جو تعداد وڌندو رهيو. ان ڪري آمريڪا جي آزاديءَ جي جنگ جا ٻه مشهور اڳواڻ جان ايڊمس ۽ جيمز اوٽس ان جا زبردست مداح هئا. رياست ميسا چوسٽ جي آئين تي هيرنگٽن جي نظرين جي گهري ڇاپ آهي. ميسا چوسٽ ۾ ته ايترو جوش هو جو ڪجه ماڻهن باقاعدي اها تجويز پيش ڪئي ته رياست جو نالو بدلائي اوشيانا رکيو وڃي.

غلبي تي زمين جي مالڪ جي سوڀ, وهم پرستيءَ تي روشن خياليءَ جي سوڀ, خانداني نالي ۽ ڏيکاءَ تي خاندان جي سوڀ, سورمائي (سورمي واري) سُستيءَ تي ڪم ۽ ڪوشش جي سوڀ, وچين دؤر جي رعايتن تي ملڪي قانونن جي سوڀ – 1648ع جو انقلاب سورهين صديءَ تي سترهين صديءَ جي سوڀ هو. 1789ع جو انقلاب سترهينءَ تي ارڙهين صديءَ جو سوڀ هو. هي انقلاب, پنهنجي پنهنجي دؤر جي دنيا جي ضرورتن جو اظهار هئا, نہ ڪي انهن علائقن – برطانيا ۽ فرانس – جي ضرورتن جو اظهار ، جتي اهي برپا ٿيا. "

پر سماجي ضرورتن جي پورائيءَ لاءِ, جيڪو عزم ۽ ارادو گهربل هوندو آهي, ان جو لازمي شرط سماج جي اڀرندڙ عنصرن ۽ انقلابي سمجھ جي تربيت آهي. ان ڪري لينن چيو هو تہ سماجي انقلاب کان اڳ فڪري انقلاب آڻڻو پوندو آهي. تنهنڪري ارڙهين صديءَ جي فڪري انقلاب ۾ فرانس جا روشن خيال فلسفي اڳيان اگيان هئا.

انهن دانشورن ۾ زان زاڪ رُوسو جو نالو سڀ کان مٿاهون آهي. کيس فرانسي انقلاب جو کاٽُو اڃا بہ پيغمبر چيو وڃي ٿو. روسو جنيوا ۾ 1712ع ۾ پيدا ٿيو. سندس پيءُ واچون ٺاهيندو هو ۽ واندڪائيءَ جي وقت ناچ سيکاريندو هو، پوءِ به گذارو ڏاڍو ڏکيو هوس. روسو اڃا کير پياڪ ٻار ئي هو ته سندس ماءُ جو موت ٿي ويو، ان ڪري هن جي پرورش سندس چاچي ڪئي. ٻارهنِ سالن جي عمر ۾ هن تعليم ڇڏي ڏني ۽ روزي ڪمائڻ جي ڪوشش ڪرڻ لڳو، پر ڪنهن به ڪم ۾ دل نه لڳس. سورهنِ سالن جي عمر ۾ جنيوا کان سوائي هليو ويو پر گذر جي تنگيءَ اتي به پُن نه ڇڏيس، ته مجبورن هڪ ڪيٿولڪ پادريءَ وٽ پهتو ۽ کيس چيو ته مان پروٽسٽنٽ هيس پر هاڻي رومن ڪيٿولڪ ٿيڻ چاهيان ٿو. پادريءَ هن جي ڏاڍي پروٽسٽنٽ هيس پر هاڻي رومن ڪيٿولڪ ٿيڻ چاهيان ٿو. پادريءَ هن جي ڏاڍي جڏهن خبر پئي ته مذهب جي تبديلي حقيقت ۾ هڪ مڪر هو ته هنن روسو کي خانقاه مان ڪڍي ٻاهر ڪيو. ان وقت روسو جي کيسي ۾ ڪل ويه فرانڪ هئا.

خانقاه مان نيڪاليءَ کان پوءِ روسو مادامر دُو واسيلي وٽ رهيو پر ان ڪرمر فرما عورت بہ ٽن مهينن کان پوءِ لاڏاڻو ڪيو، ته قسمت روسو کي مادامر وارنس جي پاسي ۾ آڻي ويهاريو. مادامر وارنس مالدار عورت هئي، ان ڪري روسو نو ڏه سال ان جي ساٿ ۾ ڏاڍي آرام سان گذاريا. ان کان پوءِ آوارگيءَ جو دؤر آيو ۽ روسو شهر شهر رلندو رهيو. 1743ع ۾ هڪ عورت جي معرفت وينس ۾ فرانسي سفير جو

سيكريٽري (منشي) ٿي ويو. اهو سفير ڏاڍو سُست ۽ ڪنجوس هو. سندس سڄي ڪم جو بار روسو تي هو, پر پگهار وقت هو بهانا پيو گهڙيندو هو. آخر تنگ ٿي روسو پيرس هليو آيو. پيرس ۾ روسو جي ملاقات هڪ عورت سان ٿي جيڪا ان هوٽل ۾ نوڪرياڻي هئي, جنهن ۾ روسو رهندو هو. روسو پنهنجي باقي عمر ان عورت سان گڏ گذاري جيتوڻيڪ اها عورت ڏاڍي بدصورت ۽ لالچي هئي ۽ لکڻ پڙهڻ به ڪو نه ڄاڻيندي هئي. ان عورت مان روسو کي پنج ٻار ٿيا.

هن وقت تائين روسو جي زندگي عشق ۽ عاشقي ۽ رول ۾ گذري هئي ۽ ڪنهن کي بہ شڪ ڪو نہ هو تہ ان جذباتي ماڻهوءَ ۾ سوچ سمجھ جي صلاحيت بہ آهي. 1750ع ۾ "اڪيڊمي آف دي جان" هڪ انعامي مقالي جو اعلان ڪيو. موضوع اهو هو تہ ڇا فنون لطيف ۽ سائنس مان انسانذات کي فيض پهتو آهي؟ چون ٿا تہ دوستن روسو کي صلاح ڏني تہ جيڪڏهن تون موضوع جي مخالفت ۾ لکندين تہ انعام توکي ضرور ملندو. ان ڪري روسو پنهنجي مضمون ۾ علمن ۽ فنن جي سخت مذمت ڪئي ۽ لکيو تہ تعليم جي ڪري آزاديءَ جو اهو احساس مري وڃي ٿو جيڪو انسان جي وراثت/بُڻ ۾ موجود آهي ۽ انسان غلاميءَ جي زنجيرن سان محبت ڪڻ لڳي ٿو. علم نجوم وهم پرستيءَ جي تخليق آهي، خطابت لئہ جي ۽ هندس حرس ۽ هوس جي. دراصل روسو ننڍپڻ ۾ پلوٽارڪ جو ڪتاب "يونان جا وڏا" (مشاهير) پڙهيو هو ۽ اٿينز تي اسپارٽا وارن کي ترجيح ڏيندو هو، ان ڪري هُو جهنگلي ماڻهوءَ جي سادي زندگيءَ جو عاشق هو. هن وٽ لطيف فنن ۽ سائنس جو سڀ کان ماڻهوءَ جي سادي زندگيءَ جو عاشق هو. هن وٽ لطيف فنن ۽ سائنس جو سڀ کان واڌاري جو ئي نتيجو آهي تہ هينئر ڪردار جي پاڪائي احترام لائق نہ آهي پر لياقت عزت لائق سمجھي وڃي ٿي.

"اسين هاڻي ڪنهن ماڻهوءَ جي باري ۾ اها ڄاڻ نہ ٿا وٺون تہ هو ديانتدار آهي يا نہ پر اهو ڄاڻڻ ٿا گهرون تہ اهو لائق فائق آهي يا نہ اسان کي ڪتاب جي اهميت (جوهر) سان واسطو ناهي، پر شرط اهو آهي تہ ان جو بيان سٺو هجي. ذهن تي انعام اکرام جو مينهن ٿو وسي ۽ پارسائي کي ڪو ڪڇي بہ ڪو نہ سٺن مقالن تي تہ هزارين انعام ڏنا وڃن ٿا پر سٺي عمل لاءِ هڪ به انعام نہ آهي."

روسي جي عملي زندگيءَ جي شروعات ان مقالي سان ٿي. انعام مليس ته هن پراڻيون عادتون ڇڏي ڏنيون ۽ ڏاڍي سادي زندگي گذارڻ لڳو, تان جو پنهنجي واچ به اهو چئي وڪڻي ڇڏيائين ته هاڻي کيس وقت ڄاڻڻ جي ضرورت نه ٿي پوي.

1754ع ۾ هن جو ٻيو ڪتاب "برابريءَ جي ابتدا" شايع ٿيو. ان ڪتاب ۾ روسو تاريخ بدران تخيل ۽ عقل بدران جذبن کان مدد ورتي آهي. انسان کي مخاطب

Karl Marx: Selected Works. Vol-I. P-140. Moscow. 1969.

ٿيندي هو چوي ٿو ته "ڏسو، هيءَ آهي اوهان جي تاريخ, جيئن هئڻ گهرجي، نه ڪي اها تاريخ, جيڪا ڪتابن ۾ بند آهي، ڇو ته ڪتابن جا ليکڪ ڪوڙ ٿا ڳالهائن, پر قدرت ڪوڙ نه ڳالهائيندي آهي ۽ مون قدرت جي ئي پوئواري ڪئي آهي."

روسو جي راءِ ۾ ابتدائي انسان نهايت نيڪ, سادو سودو ۽ معصومر هو. هو غرور, حرص ۽ هوس، نفرت ۽ دشمني، لڙائي، فساد, مطلب ته سماج جي سمورين براين کان پاڪ زندگي گذاريندو هو. اڄ لڳندي هئس ته چشمي مان پاڻي پي وٺندو هو. بک لڳندي هئس ت ڪنهن وڻ جي هو, بک لڳندي هئس ت ڪنهن وڻ جي پاڇي ۾ پير ڊگهاري سمهي پوندو, نه ڏينهن جو ڏک, نه ماڻهن جي ڳڻتي, نه ڪو آقا ۽ نه ڪو ڪنهن جو محڪوم, پر آسودائيءَ, آزاديءَ ۽ برابريءَ جو اهو دؤر ذاتي ملڪيت جي ڪري برباد ٿي ويو.

"شهري سماج جو حقيقي باني اهو ماڻهو آهي جنهن سڀ کان اول زمين جي هڪ ٽڪري کي چئني طرفن کان ٻنو ٻڌو ۽ دعويا ڪئي ته اهو ٽڪرو سندس آهي. جيڪڏهن ڪنهن ماڻهوءَ ان ٻني کي ٽوڙيو هجي ها ۽ ماڻهن کي خبردار ڪيو هجي ها, ته ڏسو, هن ڌوڪي باز جي ڳالهين ۾ ڪڏهن نه اچجو, ڇو ته زمين ڪنهن هڪ ماڻهوءَ جي ملڪيت نه آهي پر زمين جو ميوو سڀني جو آهي, ته انساني نسل ڪيترين جنگين, ڪيترن ڏوهن, ڪيترن قتلن, ڪيترين مصيبتن, ڪيترين بربادين کان بچي يوي ها."

انسان جهوپڙيون ٺاهيون, باه جو استعمال ڄاتو ۽ ٻني ڪرڻ لڳو. خير ايترو تہ ٺيڪ هو, پر انسان وٽ قناعت ڪاٿي.

"ماڻهو جيستائين پنهنجو ڪم پنهنجن هٿن سان ڪندا رهيا ۽ اهڙن هٿ-هنرن ۾ مصروف رهيا جن ۾ ٻين جي مدد گهربل نه هئي، ته هُو آزاد, تندرست, نيڪ ۽ خوش رهيا, پر جڏهن هڪ ماڻهوءَ کي ٻي ماڻهوءَ جي مدد جي گهرج پئي، جڏهن هن محسوس ڪيو ته هڪ ڏينهن جي خوراڪ بدران ٻن ڏينهن جو کاڌو گڏ ڪري، ته برابري گمر ٿي وئي. گهاٽن ٻيلن کي جهولندڙ ٻنين ۾ بدلايو ويو پر انهن ٻنين کي ڍائڻ لاءِ انساني پگهر جي ضرورت پئي ۽ پوءِ انهن ٻنين ۾ غلاميءَ ۽ غربت جا ٻج ڦٽڻ لڳا ۽ فيصلن جي فراواني سان گڏ انهن (غلامي ۽ غربت) جو به واڌار و ٿيڻ لڳا ۽ فيصلن جي فراواني سان گڏ انهن (غلامي ۽ غربت) جو به واڌار و ٿيڻ لڳا ."

روسو جي راءِ ۾ اناج ۽ لوه انسان جي حق ۾ سڀ کان وڏي لعنت ثابت ٿيا. انهن شين جي استعمال سان اڻ برابريءَ ۾ اضافو ٿيو. ذاتي ملڪيت جو واڌارو ٿيو ۽ ذاتي ملڪيت جي بچاءَ لاءِ قانون ٺاهيا ويا. انسان جي آزادي ختم ٿي وئي ۽ قناعت ۽ توڪل جي جاءِ تي نفعي خوريءَ ۽ مفاد پرستيءَ قبضو ڄمايو.

"هڪ طرف ساڙ, رِيس ۽ رقابت, تہ ٻئي طرف مفادن ۾ ٽڪر ۽ مٿان لڪل خواهش تہ ٻين جي پورهيي مان نفعو ڪمايو وڃي. اهي سڀ برايون ملڪيت جو پهريون ميوو آهن ۽ وڌندڙ اڻ برابريءَ جون دائمي ساٿي."

روسو جي تنقيد تاريخي طرح صحيح نه سهي پر ان جي لکڻيءَ ۾ ايترو جوش، ايتري ڪوڙاڻ, تک ۽ جهنجهلاهٽ آهي، جو پڙهندڙ جذبن جي وهڪري ۾ وهي وڃي ٿو. هُو پنهنجو ڪتاب هنن لفظن تي ختم ڪري ٿو ته "اهو امر قدرتي قانون خلاف آهي ته ٻار پوڙهي تي حڪم هلائي، هڏن ويٺلُ دانشورن جي رهنمائي ڪري ۽ مُٺ جيترن ماڻهن جا پيٽ ته دنيا جي الابلا سان ڀريل هجن ۽ بکي گهڻائي زندگيءَ جي ضرورتن لاءِ سڪي."

روسو ذاتي ملڪيت جو دشمن آهي، جاگيري نظام جو دشمن آهي، ڪليسائي اقتدار ۽ اڻ برابريءَ جو دشمن آهي. هن وٽ سڀني براين جي پاڙ ذاتي ملڪيت، خاص ڪري زمين جي ذاتي ملڪيت آهي. هو زمين ۽ ٻين سڀني شين کي سڄي سماج جي گڏيل ملڪيت ڏسڻ پسند ڪري ٿو، جيئن تاريخ جي شروعاتي دؤر ۾ هو. هن جي خيال موجب قانون حقيقت ۾ ملڪيت وارن جي هٿ جو هٿيار آهي جنهن جي مدد سان اهي ماڻهو پنهنجي مفاد کي سُين سکڻن (بنا ملڪيت وارن) کان بچائن ٿا, طبقاتي ورهاست، دولتمند ۽ غريب، سگهاري ۽ ضعيف، آقا ۽ غلام ئي سماج ۾ دنيا جون سڀ خرابيون پيدا ڪيون آهن.

روسو جي سڀ کان اهمر تصنيف "سماجي معاهدو" آهي جيڪو 1764ع ۾ شايع ٿيو ۽ ايترو قبول پيو جو فرانسي انقلاب جو انجيل سڏيو ويو، پر سماجي ٺاهه جو تصور روسو جي ذهن جي تخليق نه هو، پر روسو کان گهڻو اڳ برطانيا جا مفڪر هابس ۽ لاڪ ان قسم جا نظريا پيش ڪري چڪا هئا.

هابس (1588ع-1679ع) جي دعويٰ هئي تـ شروع ۾ سماج "فطري حالت" ۾ هو. حڪومت جهڙي ڪا شَي موجود نـ هئي. سڀ ماڻهو برابر هئا. نـ ڪو ننڍو هو نـ وڏو. نـ ذاتي ملڪيت هئي ۽ نـ ئي انصاف يا نا انصافيءَ جا تصور پيدا ٿيا هئا, هر طرف جهنگ جو قانون رائح هو. هر ماڻهوءَ جي جان خطري ۾ رهندي هئي ۽ ڪو بـ ڪنهن جو همدرد نـ هو. انهيءَ حالت ۾ جنگ کي ختمر ڪرڻ لاءِ ماڻهن پاڻ ۾ معاهدو ڪيو ۽ پنهنجي آزادي "اعليٰ اقتدار" جي حوالي ان شرط تي ڪئي تـ هُو انهن جي زندگي جي حفاظت ڪندو. ان ڪري ماڻهن جو فرض ٿيو تـ اعليٰ اقتدار جي بنا چئ چوان اطاعت ڪن ۽ جيڪڏهن ايئين نـ ڪيو ويو تـ سماج ۾ ابتري پکڙجي ويندي. هابس جو لاڙو ملوڪيت طرف هو پر اهو ڪليسا ۽ ملوڪيت جي الاهي حق کي تسليم نـ ڪندو هو.

جان لاك (1632ع-1704ع) به سماجي معاهدي جو حامي هو پر هو هابس جي "جنگي حالت" كي نه مجيندو هو. هن جو خيال هو ته ابتدائي سماج ڏاڍو پُر امن هو. "ماڻهو هك ٻئي سان رلي ملي رهندا هئا. كو به كنهن كان مٿي نه هو ۽ نه كنهن كي اهو اختيار هو ته حاكم بڻجي فيصلو كري. "پر شهري حكومت جو معاهدو ان كري كيو ويو هو جو اعليٰ اقتدار ماڻهن جي ملكيتن ۽ جائداد جي حفاظت كري.

"دولت مشترك ۾ شريك ٿيڻ جو بنيادي مقصد ۽ پنهنجو پاڻ كي حكومت جي تابع كرڻ جي اصل غرض جائداد جي حفاظت كرڻ هو." لاك جي راءِ ۾ ان ماڻهو كي، جيكو ملكيت جو مالك نه هجي، شهري حق نه ملڻ گهرجن، ڇو ته حكومت جو مقصد دولت جي حفاظت كرڻ آهي، ماڻهن جي نه.

لاك سرمائيداراڻي جمهوريت جو سچو نمائندو هو, ان كري 1783ع ۾ جڏهن آمريكا ۾ آزاديءَ جي جنگ شروع ٿي, ته اعلان نامي جا شروعاتي لفظ لاك جي كتاب تان ئي ورتا ويا ۽ جمهوري رياست جو آئين به هن جي نظرين موجب تيار كيو ويو. مشهور فرانسي اديب والٽيئر ( 1694ع-1778ع) به لاك جو وڏو قدردان هو. هن لنڊن ۾ ترسڻ وارن ڏينهن ۾ لاك جي لکڻين کي پڙهيو ۽ فرانس موٽي لاك جي خيالن جي تبليغ وڏي سگه سان شروع كري ڏني.

روسو جي ڪتاب "سماجي معاهدي" جو موضوع بظاهر شخصي آزادي آهي (انسان آزاد پيدا ٿيو آهي پر هو جتي ڪٿي زنجيرن ۾ جڪڙيل آهي), پر هن کي گهڻي دلچسپي برابريءَ سان آهي. برابري قائم ڪرڻ جي سلسلي ۾ جيڪڏهن شخصي آزادي قربان بہ ٿي وڃي، تہ ڪو ڏک ناهي. روسو جمهوريت جي حق ۾ هو، پر جمهوريت اها جيڪا قديم يونان جي شهري رياست ۾ رائج هئي. سرمائيداري جمهوريت کي هو "چونديل اميرن جي حڪومت" چوي ٿو.

سماجي معاهدي جو نظريو انهن نوَن طبقاتي رشتن جو فڪري جواز (نتيجو, سبب) هو جيڪي سرمائيداري پيداواري طريقي جي ڪري ظاهر ٿي رهيا هئا. جاگيري نظام ۾ زمين جي مالڪ ۽ هاريءَ جو درجو هڪ ڪرو نه هوندو آهي ۽ نه ئي انهن جي نوعيت معاهدي جهڙي هوندي آهي. هاريءَ جو زمين تي ڪو به حق ناهي پر مالڪ جڏهن چاهي تڏهن هن کي بي دخل ڪري سگهي ٿو. ان جي ابتڙ صنعت ۾ ٻنهي ڌرين جي حيثيت ظاهري طرح برابر هوندي آهي. سرمائيداراڻي نظام ۾ ڪو به ڪنهن جو غلام يا رعيت نه هوندو آهي ۽ نه ئي سرمائيدار ڪنهن مزور کان زوريءَ ڪم وٺندو آهي پر مزور "آزاد" آهي ته سرمائيدار جي شرطن تي ڪم ڪري يا نه ڪري. سرمائيداري جي پيشڪش ۽ مزور جي رضامندي حقيقت ۾ معاهدو ئي ڪري. سرمائيدار جي هاندي موجب ڪري، جنهن جي پابندي ڪرڻ ٻنهي جو فرض هوندو آهي. ان معاهدي موجب پهنهنجي اٺن ڏهن ڪلاڪن جي پورهيي جي قوت سرمائيدار جي هٿن ۾ وڪڻي ٿو ۽ پهنهنجي اٺن ڏهن ڪلاڪن جي پورهيي جي قوت سرمائيدار جي هٿن ۾ وڪڻي ٿو ۽

سرمائيدار ان جي عيوض مزدور کي مقرر رقم اجوري طور ڏئي ٿو. ٻئي ڌريون جڏهن چاهن ان معاهدي کي ختم ڪري سگهن ٿيون. زندگيءَ جي ان نئين طريقي ۾ مطلق العنان ملوڪيت, ڪليسا ۽ جاگيريت جي ڪا بہ جاءِ نہ آهي.

مشينن جي غلبي ڪري مشيني (مڪينيڪل) ماديت جي فلسفي کي به ڏاڍي قوت ملي. ان ڪري ان دؤر جو شايد ئي ڪو سائنسدان يا فلسفي هجي جنهن سڄي ڪائنات ۽ ان ۾ لقائن, ويندي انسانن کي به, مشين سان تشبيه نه ڏني هجي. مثال طور, نيوٽن جو خيال هو ته ڪائنات مشين جيان چرپر ڪري ٿي ۽ ان تي اهي ئي قانون لاڳو ٿين ٿا, جيڪي مشين تي ٿين ٿا. بوائل وٽ دنيا اٽراس برگ شهر جي گرجا گهر جيان هلي ٿي. "هي هڪ عظيم مڪينزم آهي جيڪو مقرر قانونن پٽاندر چرپر ڪري ٿو." ڊيڪارٽ چوي ٿو ته سمورا جسم, پوءِ اهي ڌرتيءَ جا هجن يا آسماني، مشينون آهن. خود انسان جو جسم هڪ مشين آهي, جنهن جا عضوا ان مشين جا پرزا آهن. هن گرمي, چقمقيت ۽ بجليءَ جي تشريح به مشيني اصولن سان ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي هئي.

"جيڪڏهن اسان جي علم ترقي ڪئي ته اسان ڪيمسٽري ۽ بائلاجي کي به مڪينيڪل شڪل ڏئي سگهون ٿا ۽ اهو عمل به, جنهن هيٺ ٻجُ ٻوٽي يا جانور جي شڪل وٺي ٿو, مشيني آهي."

مابلي (1709ع-1785ع) روسو كان ٽي سال وڏو هو. جيتوڻيك اڄ ٿورا ماڻهو مابلي جي نالي كان واقف آهن, پر ارڙهين صدي ۾ سندس مقبوليت ۽ شهرت جو اندازو ان ڳاله مان كري سگهجي ٿو ته هن جي لکڻين جا چوويه جلد چئن ايڊيشنن ۾ ڇپيا ۽ هٿو هٿ وكامي ويا. پروفيسر اليگزينڊر گري (جيكو سوشلسٽ تحريك جو سخت مخالف آهي) به اعتراف كيو آهي ته "ان زماني ۾ هر ماڻهو موبلي كي پڙهندو ۽ هن جي لکڻين جو حوالو ڏيندو هو." موسيوزا لڳ ڀڳ سَو سال پوءِ گواهي ڏني ته "پيرس ۾ كتاب جي دكانن تان سڀ كان وڌيك وكرو مابلي جي كتابن جو ٿيندو هو." (ص 86)

مابلي ڌنڌي جي لحاظ کان پاڌري هو پر سندس فطري لاڙو سياست طرف هو. هن عملي سياست ۾ حصو وٺڻ جي ڪوشش به ڪئي، پر ٺهڪي نه سگهيو جنهن کان پوءِ تصنيف ۽ تاليف ۾ مصروف ٿي ويو.

مابلي قديم يونان كان ڏاڍو متاثر هو, ان كري هن جا گهڻا كتاب افلاطوني مكالمن واري انداز ۾ مكالمن (گفتگوء) جي شكل ۾ ئي لكيل آهن. روسو جيان هو به اسپارٽا جي فوجي سوشلزم جي تعريف كندڙ هو, لائي كرگس كي پنهنجو هيرو مڃيندو هو ۽ قدرتي قانونن ۽ انساني برابري تي پورو يقين ركندو هو. هن جو خيال هو ته انسان جي سڀني مصيبتن جو سبب ذاتي ملكيت آهي.

مابلي وٽ انساني برابري قدرتي قانون جو ئي هڪ پهلو آهي. "قدرت اسان کي اڻڳڻ طريقن سان چوي ٿي تہ توهان سڀ منهنجا آهيو ۽ مان توهان سڀني سان هڪ جيترو پيار ڪيان ٿي. سڄي ڌرتي توهان مان هر هڪ جو ورثو آهي, جنهن وقت اوهان منهنجي چيچ ڇڏي ان وقت توهان سڀ برابر هئا." اسان جون (بنيادي) ضرورتون هڪ جهڙيون آهن ۽ برابري جو سڀ کان وڏو ثبوت اهو ئي آهي. قدرت هم ماڻهوءَ کي آزاد ۽ برابر ڪري پيدا ڪيو آهي. قدرت نہ بادشاهه پيدا ڪيا ۽ نہ حاکم, نہ آقا نہ غلام, نہ امير نہ غريب. جڏهن قدرت اسان جي تخليق جو عمل پورو کيو تڏهن اڻ برابريءَ جو نالو نشان ئي ڪو نه هو ۽ زندگي گڏپ جي اصولن تي هلندي هئي، پر جڏهن ذاتي ملڪيت جو رواج پيو ته اها گڏپ جي زندگي پامال ٿي وئي. ان ڪري هاڻوڪي دؤر جو اڪيلو علاج اهو آهي ته اسان گڏپ جي اصولن کي ٻيهر رواج ڏيون. ان گڏپ جي نظام کي ٻيهر بحال ڪرڻ لاءِ جيڪڏهن اسان کي ٻيهر واج ڏيون. ان گڏپ جي نظام کي ٻيهر بحال ڪرڻ لاءِ جيڪڏهن اسان کي ٻيهر انقلاب جي ضرورت پوي ته اسان کي ان کان به گريز نه ڪرڻ گهرجي.

جيڪڏهن ڪو ماڻهو ايئين چوي ته طبعي حالتن جي ڪري انسانن جي وچ ۾ فرق پيدا ٿي پوي ٿو، ته مابلي ان جي جواب ۾ چوي ٿو ته قدرتي صلاحيتون سڀني ماڻهن ۾ لڳ ڀڳ برابر هونديون آهن. هي جيڪو اسان کي فرق نظر اچي ٿو، اهو حقيقت ۾ تعليم، تربيت ۽ رهڻيءَ ڪهڻيءَ جي فرق جو نتيجو آهي. جيڪڏهن سڀني ماڻهن کي هڪ جيتريون سهولتون حاصل هجن ۽ انهن جي زندگي جو معيار سٺو هجي ته سندن خداداد صلاحيتون هڪ جيتريون چمڪڻ لڳن.

مابلي جي خيال ۾ سماج جي سڀني براين جي پاڙ ذاتي ملڪيت ئي آهي. بدديانتي, رشوت, چوري, ٻين جي مال متاع تي غاصباڻو قبضو, ٻين جي پورهيي مان ناجائز فائدو وٺڻ انهن سڀني جي ذاتي ملڪيت جي هوس آهي, تان جو جنگيون به ان ڪري ٿين ٿيون. قدرت ذاتي ملڪيت جي اصول کي نه ٿي ڪري, پر ذاتي ملڪيت هڪ سماجي روايت آهي. ان اعتراض جي جواب ۾ ته جيڪڏهن برابري قائم ٿي وئي ته ڪنهن کي به ترقي ڪرڻ ۽ نين نين ايجادن جي خواهش نه ٿيندي, مابلي چوي ٿو ته دنيا ۾ جيڪا ترقي ٿي آهي پوءِ اها سائنسي علمن ۾ هجي يا ادب ۽ فن ۾, انهن ۾ ذاتي فائدي جو جذبو گهٽ رهيو آهي. ڇا افلاطون يا سقراط يا هومر پيسن جي ڪري لکيو هو؟

پر سماج ۾ ذاتي ملڪيت جي ڪري جيڪي خرابيون پيدا ٿي پيون آهن انهن کي ختم ڪيئن ڪيو وڃي. ٻين خيالي سوشلسٽن جيان مابلي به پورهيت طبقي جي تاريخي منصب کي نظرانداز ڪري ٿو ۽ رياست تي ٿو ڀاڙي, جڏهن ته رياست پاڻ ئي طبقاتي ادارو آهي. هن جو خيال آهي ته رياست جيڪڏهن هن جي راين کي منظور ڪري ته حالتون سڌري سگهن ٿيون. مثال طور, اهڙا قانون ٺاهيا وڃن جن سان لالچ ۽

ذاتي نفعي جو سدباب ٿي سگهي. رياست جا خرچ گهٽ ڪيا وڃن جيئن ٻين لاءِ مثال ٿي سگهن. ٽيڪس رڳو نالي ماتر هجي. مئجسٽريٽ اعزازي طرح ڪم ڪن. ٺاه ٺوه جي زندگي قانون خلاف قرار ڏني وڃي ۽ ماڻهن کي سادو لباس, سادو کاڌو ۽ معمولي گهرن ۾ رهڻ جي ترغيب ڏني وڃي. ورثي جا قانون بدلايا وڃن جيئن دولت ڪجه هٿن ۾ نه مِڙي سگهي. ماڻهن کي واپار جي موڪل نه هجي ڇو ته واپاري وطن دوستيءَ جي جذبي کان خالي هوندا آهن. پر سرمائيدارن جي نمائنده فرانسي رياست کان مابلي جي اها توقع, ته اها پاڻ پنهنجيءَ نڙيءَ تي لَت ڏيندي, انتهائي درجي جي سادگي هئي. ان دؤر جا باشعور فرانسي شايد ان تي کليا به هوندا, پر مابلي جي شهرت جو سبب اهي خيالي منصوبا نه هئا. هن جنهن خلوص, جوش ۽ ڏک سان سماج جي سياسي, معاشي ۽ تهذيبي ۽ تعليمي براين جو ڍَڪ لاٿو, ان فرانسي انقلاب جي ولولي ۾ ڏاڍو واڌارو ڪيو.

ائين ٿو ڄاڻجي ته قدرتي قانون جي حوالي سان انساني برابريءَ جي تلقين ۽ ذاتي ملڪيت جي ملامت ارڙهين صديءَ جي خمير ۾ داخل ٿي وئي هئي, ان ڪري ان دؤر جا لڳ ڀڳ سڀئي مفڪر ان انداز ۾ سوچيندا هئا. رُوسو, ماريلي ۽ بابيو ان جا زبردست علمبردار هئا.

ماريلي ۽ جو خيال هو ته انسان فطري طرح نيڪ آهي، خراب نه. بدي انسانذات جو جزو نه آهي، پر انسان جنهن سماج ۾ پلجي ٿو، ان جون برايون کيس خراب ڪن ٿيون. سماج جي انهن براين جو سرچشمو ذاتي ملڪيت آهي ۽ اسان جيڪڏهن ڪنهن طرح ذاتي ملڪيت جي لعنت کان نجات حاصل ڪري وٺون ته سماج ۽ ماڻهو ٻئي براين کان بچي ويندا. ماريلي ۽ جي دعويٰ هئي ته قدرت جي منشا به اها ئي آهي، ڇو ته قدرتي قانون ۾ ذاتي ملڪيت جو دخل ڪونهي.

انهيءَ نظريي جي كري ماريلي هك "ضابطء قدرت" ترتيب ڏنو هو، جيكو 1755ع ۾ شايع ٿيو. ان ضابطي جو بنياد گڏيل ملڪيت تي رکيو ويو هو.

"دنيا هڪ دسترخوان آهي, جنهن تي طرحين طرحين کاڌا اهڙيءَ ترتيب سان ۽ گهڻا رکيا ويا آهن جو سڀ مهمان پيٽ ڀري کائي سگهن, پر ضيافت جو اهو سڄو سامان سڀني جي گڏيل ملڪيت آهي... بس ڪنهن ماڻهوءَ کي اهو حق ڪو نہ ٿو پهچي ته ان دسترخوان جي نعمتن کي پنهنجي ملڪيت بڻائي يا بڻائڻ جي دعويٰ ڪري."

ماريلي وٽ قدرت پاڻ برابريءَ جي وڏي تبليغ ڪندڙ آهي. هن اسان جي جذبن ۽ احساسن ۾ هڪ جهڙائي پيدا ڪئي آهي. اهو ٺيڪ آهي ته اسان سڀني کي هڪ ئي وقت بک ڪا نہ ٿي لڳي ۽ اسان جي ٻين ضرورتن ۾ به ڪڏهن ڪڏهن فرق هوندو آهي, پر ان مان قدرت جي منشا/گهر اها آهي ته اسان پنهنجن حقن کي ٻين لاءِ قربان

ڪرڻ سکون. قدرت انسان جي ذهني صلاحيتن ۽ جسماني قوتن ۾ فرق پيدا ڪري اسان کي ورهاست جو طريقو سيکاريو آهي. ماريلي جي خيال ۾, اسان جو سماج حقيقت ۾ هڪ خودڪار مشين آهي.

اسان جي سو براين جي هڪ برائي دولت ۽ ملڪيت جي حوس آهي. جيڪڏهن سماجي براين جي ڇنڊڇاڻ ڪئي ويندي ته خبر پئجي ويندي ته انهن جو رشتو ڪنهن نه ڪنهن صورت ۾ ملڪيتن جي حوس سان ڳنڍيل آهي. بس, ثابت ٿيو ته جيڪڏهن ذاتي ملڪيت نه هوندي, ته ٻيون سڀ برايون به باقي نه بچنديون. پر افسوس آهي جو قانون ٺاهيندڙن خود غرضي ڏيکاري ۽ ملڪيت جي استعمال جي نگهبانيءَ بدران ملڪيت جي نگهبانيءَ ۾ لڳي ويا. هاڻي به ويل ڪا نه وئي آهي. جيڪڏهن ذاتي ملڪيت کي ختم ڪيو وڃي, ته نه ته ڪو چوري ڪندو, نه قتل ۽ نه ئي ڪنهن کي ملڪيت کي جمهان بانيءَ جو جنون ستائيندو.

ماريلي اهو كو نه ٿو مڃي ته انسان طبعن سست ۽ كم چور آهي. انسان ۾ كم نه كرڻ جي تحريك حقيقت ۾ واندن ۽ بيكار دولتمندن كي ڏسي ٿئي ٿي, جيكي پاڻ چري پري پاڻي به كو نه ٿا پِي سگهن, پر چاهن ٿا ته ٻيا پنهنجو رت ۽ يگهر وهائيندا رهن.

ماريلي پنهنجي كتاب جي چوٿين حصي ۾ قانون جو هك مسودو ٿو ڏئي, جيكو سندس راءِ ۾ عينُ قدرتي منشا موجب آهي. ان قانون جا ٽي شرط آهن: پهريون, ته ذاتي استعمال جي شين كان سواءِ سموري ذاتي ملكيت رياست جي هٿن ۾ هجي. ٻيو, ته هر ماڻهوءَ كي رياست (ري پبلك) روزگار مهيا كري ۽ سندس خرچن كي پورو كندڙ هجي. ٽيون, ته هر ماڻهو پنهنجي جسماني قوت, پنهنجيءَ عمر ۽ پنهنجي لياقت موجب سماج جي خدمت كري. ان كان پوءِ ماريلي افلاطون ۽ سر ٿامس مور جيان تفصيل ۾ هليو وڃي ٿو. پر اهي تفصيل سندس پيش رُو خيالي سوشلسٽن جي راين كان مختلف نه آهن.

ماريلي، مابلي ۽ روسو فرانسي انقلاب لاءِ ذهني فضا تيار ڪئي، پر انهن مان ڪو بہ انقلاب وقت جيئرو نہ هو. اهو فخر انهن جي روحاني شاگرد ۽ انقلابي مفڪر بابيو (1760-1797ع) کي حاصل ٿيو. هن نہ رڳو فرانسي انقلاب جي هلندي پورهيتن جي اڳواڻي ڪئي، پر پنهنجي سوشلسٽ سرگرمين جي ڪري جان بہ قربان ڪئي.

بابيو جا وڏا هيٺين وچين طبقي سان تعلق رکندا هئا. ننڍپڻ بک ۽ ڏک ۾ گذريس, مضمون لکڻ جو شوق شروع کان هيس, ان ڪري ايمينز (Amiens) شهر جي هڪ اخبار ۾ ملازم ٿيو, صحافتي زندگيءَ جي تجربن ۽ سياسي مفڪرن جي مطالعي بابيو کي ڪٽر انقلابي بڻائي ڇڏيو. انقلاب برپا ٿيو ته ايمينز ۾ نوڪري

ڇڏي, پيرس هليو ويو. اتي هن هڪ اخبار "صحافت جي آزادي" جي نالي سان شايع ڪئي, پوءِ ان جو نالو "عوامي عدالت" رکيو ويو.

بابيو فرانسي انقلاب جي حمايت ڏاڍي جوش سان ڪئي. پر انقلاب جي سوپ ٿي, تہ رياست تي سرمائيدار طبقو قبضو ڪري ويٺو ۽ پورهيتن جي زندگيءَ ۾ ڪو فرق نہ آیو. "آزادی, برابری ۽ پائيي" جا نعرا, جن جي بنياد تي پورهيتن کي انقلاب ۾ شريك ٿيڻ جي دعوت ڏني وئي هئي, سکڻا ٺڪاوَ ثابت ٿيا. انقلاب کان اڳ اڻ برابريءَ ۽ نا انصافيءَ جو سبب بادشاهم جاگير دارن ۽ نوابن جي ڦرلٽ هئي. انقلاب کان پوءِ اهو ڪم سرمائيدارن سنڀالي ورتو ۽ پورهيتن جا حق مارجڻ لڳا, جڏهن تہ انقلاب ۾ سڀ کان وڌيڪ قربانيون انهيءَ ئي طبقي ڏنيون. بابيو سرمائيدار طبقي جي انهن كُوڙن واعدن ۽ واعدي خلافين جي خلاف پنهنجيءَ اخبار وسيلي زبردست مهم هلائي ۽ اعلان ڪيو تہ اهو انقلاب اڃا پورو نہ ٿيو آهي, ان ڪري پورهيتن کي گهرجي ته هو اڳتي وڌن ۽ انقلاب کي تڪميل تي پهچائن. فيبروري 1795ع ۾ بابيو كي سندس ولولي يرين لكڻين جي ڏوه ۾ قيد كيو ويو. جيتوڻيك كيس اٺن مهينن کان پوءِ آزاد کيو ويو, پر معاشي اڻ برابريءَ خلاف سندس ڪاوڙ ٿڌي نہ ٿي, پر اڃا كجه ودي وئي. هن هنرمند مزورن, عامر سياهين ۽ ترقي پسند سرمائيدارن جي هك تنظيم برابريءَ جي بنياد تي قائم كئي. حكومت سندس اخبار بند كري ڇڏي ۽ تنظيم کي قانون خلاف قرار ڏنو, پوءِ بہ هن پنهنجون تنظيمي سرگرميون ڳجهيءَ طرح روشن رکيون. آخرڪار حڪومت بابيو جي ڳجهي تنظيم کان ايترو تہ ڊڄي وئي, جو هن بابيو تي بغاوت جو الزامر هنيو ۽ سندس سر وڍي ڇڏيو.

بابيو جو چوڻ هو ته برسر اقتدار جماعت انقلاب کان انحراف ڪيو آهي ۽ "انساني حقن" جي تاريخي اعلان نامي کي پري ڦٽو ڪري ڇڏيو آهي. انساني حقن جو اهو اعلان نامو حقيقت ۾ فرانسي انقلاب جو پڌرنامو هو. ان اعلان نامي ۾, جيڪو 26-آگسٽ 1789ع تي دستور ساز مجلس ۾ منظور ٿيو هو, فرد جي تبديل نه ڪري سگهجندڙ حقن جي ضمانت ڏني وئي هئي. انهن حقن ۾ آزاديءَ جو حق, ملڪيت جو حق, ذاتي تحفظ جو حق ۽ ظلم خلاف جدوجهد جا حق شامل هئا. ان سان گڏ تقدير, لکڻيءَ ۽ ڇپائيءَ جي آزاديءَ جي ضمانت به ڏنل هئي ۽ اهو اعلان ڪيو ويو هو ته اقتدار جو سرچشمو عوام آهي. ان اعلان نامي کي 1791ع جي آئين ۾ مهاڳ طور شامل ڪيو ويو هو.

بابيو جو مطالبو هو ته "انساني حقن" جي اعلان نامي ۾ 1791ع جي آئين تي لفظ به لفظ عمل ڪيو وڃي ۽ اهڙيون حالتون پيدا ڪيون وڃن جن ۾ سياسي ۽ معاشي برابريءَ کي واڌاري جو موقعو ملي, پر بابيو جو خيال هو ته ذاتي ملڪيت جي موجودي ۽ حقيقي برابري قائم ڪرڻ ناممڪن آهي. بابيو برابريءَ جي حمايت ۾

اهي دليل ڏئي ٿو, جيڪي روسو, ماريلي ۽ مابلي ڏنا هئا يعني قدرت سيني انسانن کي سندن حقن ۽ ضرورتن جي حد تائين برابر پيدا ڪيو آهي. پر ذاتي ملڪيت جي ٺيڪيدارن قدرتي قانون جي خلاف ورزي ڪري فطري مساوات جي جاءِ تي سماجي ال برابريءَ جا زهريلا ٻج پوکيا آهن ۽ جتي ال برابري هوندي اتي نا انصافي ٿيڻ لازمى آهى. هڪ طرف شين جي گهڻائي ٿيندي تہ ٻئي طرف اڻاُٺ. اها گهڻائي قدرتي قانون موجب نه هوندي, پر ان کي چوريءَ جو مال چوڻ وڌيڪ صحيح ٿيندو, جڏهن ته چورن قانون ٺاهي ان چوريءَ لاءِ سبب پيدا ڪري ورتو آهي, ان ڪري بکين ۽ بکيو رکڻ وارن جي وچ ۾, دولتمندن ۽ مفلسن جي وچ ۾, ملڪيتون رکندڙن ۽ نہ رکندڙن جي وچ ۾ لاڳيتي جنگ رهي ٿي. جيڪڏهن مون اٺيتاهن ڪلاڪن ۾ ڪجه نہ کاڌو آهي, تہ مون کان اعتدال ۽ قناعت جي توقع ڪرڻ فضول ٿيندي.

28 جولاءِ 1795ء تي, چارلس جرمين جي نالي هڪ خط ۾, هو فرانسي سماج تى تنقيد كندى لكى ٿو ته واپار جى بازار بيشك گرمر آهى، پر ان جو مقصد ان كان سواءِ ڪجھ نہ آهي تہ پورهيتن جي پگهر ۽ رت جي ڪمائيءَ مان دولتمندن جا سونَ جا تلاءً ڀريا وڃن. جزو كُل جي خلاف سازش ۾ مصروف آهي. دولت بدمعاش سَٽي بازن جي ٽجوڙين ۾ منتقل ٿيندي رهي ٿي پر جيڪي سڀ کان وڌيڪ فائديمند ۽ اهمر سماجي خدمت كن ٿا انهن كي اجورو سڀني كان گهٽ ملي ٿو. هر طرف بي يقيني ئي بي يقيني آهي. كو به ماڻهو اعتماد سان چئي نه ٿو سگهي ته سڀاڻي مون تي ۽ منهنجي اولاد تي ڇا گذرندو \_ کين رزق ملندو يا نه.

جيستائين عوامر جو تعلق آهي, انهن لاءِ انقلاب آيو ئي كونهي. ان كري اسان کي انقلابي جدوجهد جاري رکڻ گهرجي, تہ جيئن عوامي انقلاب برپا ٿئي ۽ برابريءَ جو جهندو جهولي.

بابيو ۽ ان جي ساٿين مختصر جدوجهد دوران ڪيترائي رسالا ۽ اشتهار شايع ڪيا انهن ۾ سڀ کان مشهور "برابريءَ جو پڌرنامو" آهي. ان پڌرنامي جي ڪجه ٽڪرن مان ئي فرانس جي انهن جنگي جوانن جي جوش ۽ خلوص جو اندازو ٿي وڃي

"جيئن تہ اسان برابر پيدا ٿيا آهيون ان ڪري اڄ کان اسين برابريءَ جي حيثيت ۾ جيئنداسون ۽ مرنداسون. حقيقي برابري يا موت, اهو آهي اسان جو مطالبو ۽ اسين ان کي حاصل ڪري ئي ساهي پٽينداسون, پوءِ ڇو نه اسان کي ڪيتري به قيمت ڏيڻي پوي. افسوس آهي انهن ماڻهن تي, جيڪي حقيقي برابري ۽ اسان جي وچ ۾ ايندا, افسوس آهي انهن ماڻهن تى جيكى اسان جى ان خواهش جا ويرى تيندا... فرانسى انقلاب هك نئين انقلاب جو اڳيون در آهي, فرانسي انقلاب کان وڌيڪ عظيم,

وڌيڪ وسيع ۽ وڌيڪ سٺي انقلاب جو, آخري انقلاب جو. اسان کي اها برابری رگو "انسانی حقن" جی دستاویز تی نه گهرجی. اسان کی اها برابري پنهنجي گهر جي چت هيٺان ۽ پنهنجي وچ ۾ گهرجي. اسان ان لاءِ وڏي ۾ وڏي قرباني, وڏي ۾ وڏو امتحان ڏيڻ لاءِ تيار آهيون. بيشڪ هر شَي فنا ٿي وڃي پر حقيقي برابري زنده رهي. "O

بابيو پهريون سوشلسٽ مفڪر هو جنهن محسوس ڪيو تہ سوشلسٽ سماج رڳو ڪتابي منصوبن سان ڪامياب ٿي نہ ٿو سگهي ۽ نہ ئي هيءُ تاريخي فرض ڪو خدا ترس حاکم یا فلسفی حکمران پورو کری سگھی ٿو, پر پورهیت عوامر ئی پنهنجی جدوجهد وسیلی سوشلست نظامر کی نافذ کری سگھی ٿو. ان کری ئی اسان بابيو كي كارل ماركس جو پيشرو چئي سگهون ٿا. ان كري ئي كارل مارڪس ڪميونسٽ پڌرنامي ۾ سينٽ سائمن، فوريئر ۽ رابرٽ ۽ اووين کي تہ خيالي سوشلسٽن جي قطار ۾ شامل ڪري ٿو پر بابيو کي خيالي سوشلسٽ ڪو نہ ٿو چوي. پر سندس لکٹين طرف اشارو ڪندي انهن کي "مزدورن جي مطالبن جو آواز"

۽ فريڊرڪ اينجلس فرانسي انقلاب جي سرمائيداراڻي ڪردار جو جائزو وٺندي لکي ٿو ته:

"ان هوندي به هر وڏي بورجوا تحريك ۾ ان طبقي، جيكو هاڻوكي پورهيت طبقي جو پيشرو هو. پنهنجي ڌار تحريك به هلائي. مثال طور, جرمنيءَ ۾ "دين جو سڌارو" ۽ هارين جي جنگ جي زماني ۾ ٿامس ميونزر جون تحريكون, 1648ع جو برطانوي انقلاب ۾ ليولرز ۽ فرانس جي عظيمر انقلاب ۾ بابيو جون تحريڪون."

كارل كائوتسكي جي نالي لكيل هك خط ۾ اينجلس ان ڳاله كي اڃا چٽو كيو آهي. اهو خط (20 فيبروري 1889ع) كائوتسكي جي هك مقالي تي تبصرو هو, جيكو فرانسي انقلاب جي سو ساله جشن لاءِ لكيو ويو هو:

"1794ع ۾ فرانس جي عوامي برادرين جو نعرو هو "پورهيي جي بنياد" تي سيني جي خوشحالي" پر اها خبر نه ٿي پوي, ته اهي ماڻهو حقيقت ۾ ڇا ٿا گهرن. پر ڪُميون جي خاتمي کان گهڻا ڏينهن پوءِ بابيو هنن جي خواهشن کي ٺوس شڪل ڏني پر جيئن ڪميون ۽ ان جي ڀائپيءَ جون خواهشون گهڻو وقت اڳ هيون تيئن بابيو ڏاڍو دير سان ظاهر ٿيو. '

Alexander Gray. P-107
 Marx and Engles: Selected Correspondence. P- 483

#### باب ڏھون

## فرانسي انقلاب كان پوءِ

فرانسي انقلاب بورجوا انقلاب هو جنهن مان پورهيتن جون توقعون تـ پوريون نـ ٿيون پر ان جا نتيجا ڏاڍا ڏوراهان نڪتا ۽ سياسي انقلاب کي ڇڏي ڪري, زندگي عمر شعبي ۾ اهم تبديليون ظاهر ٿيون. ان ڪري اڻويهين صدي عجي شروعاتي پنجاه سالن کي جيڪڏهن انقلابن جو دؤر چئون تـ غلط نـ ٿيندو. ان وچ ۾ فرانس ۾ ٻيرا انقلاب آيو. ان کان سواءِ آسٽريا, هنگري, چيڪو سلواڪيا, اٽلي, پولينڊ, هالينڊ, بيلجيم, جرمني, مطلب تـ يورپ جي لڳ ڀڳ سڀني ملڪن ۾ آزاديءَ ۽ جمهوريت جو آواز اوچو ٿيو ۽ هٿياربند بغاوتون ٿيون, تان جو ان انقلاب جون لهرون انگريزي راڄ جون حدون رودبار انگلستان کان ٽپي برطانوي ڪناري سان وڃي انگريون. انقلاب جو اهو جوش سياستدانن ۽ مزورن تائين محدود نـ هو, پر ان وقت جو شايد ئي ڪو اديب, فنڪار ۽ فلسفي هجي جنهن انهن انقلابي سرگرمين جو اثر قبول نـ ڪيو هجي.

ان قانون ۾ سوشلزم جو چَوٻول به عام ٿيو ۽ سوشلزم جا ڪيترائي مبلغ پيدا ٿيا. مثال طور سينٽ سائمن, رابرٽ اووين, چارلس فوريئر وغيره. انهن جون لکڻيون وچين طبقي سان گڏ ڪجه مزور جماعتن ۾ به وڏي شوق سان پڙهيون وينديون هيون, پر انهن مان ڪيترائي سوشلسٽ دانشور پورهيتن جي طبقاتي جدوجهد جي حق ۾ نه هئا ۽ نه ئي سرمائيداري نظام کي مزور انقلاب وسيلي نيست نابود ڪري سوشلسٽ نظام قائم ڪرڻ ٿي چاهيائون, پر سندن خيال هو ته جيڪڏهن سوشلزم جا معقول منصوبا تيار ڪيو وڃن ۽ سرمائيدار طبقي کي دليلن سان قائل ڪيو وڃي ته سوشلزم پنهنجين سوشلزم پنهنجين انهن خيالي سوشلسٽن جي خلاف نظرياتي جنگ سان ڪئي سرگرمين جي شروعات انهن خيالي سوشلسٽن جي خلاف نظرياتي جنگ سان ڪئي.

مطلب هي آهي تہ بابيو جي تحريڪ جي ناڪاميءَ جو سبب اهو هو تہ فرانس ۾ ان وقت تائين صحيح معني ۾ پورهيت طبقو وجود ۾ نہ آيو هو جيڪو سرمائيداري انقلاب كي سوشلست انقلاب جي سطح تائين وٺي وڃي ها. پورهيت عوام جي حالت نیم پورهیت جهڙي هئي. بابيو ۽ سندس ساٿي پنهنجي گهڻي قوت سازشي سرگرمين ۾ ضايع كندا رهيا ۽ لكل بغاوتن جا منصوبا سٽيندا رهيا. انهن سرگرمين كي "برابريءَ لاءِ سازش" جو لقب ڏنو ويو. ان عجيب ۽ غريب سازش جون تياريون ڳجهيون نہ پر کلي عام ٿينديون هيون. ان جا اعلان ۽ هدايتون شايع ٿينديون هيون. انهن جو هڪ باقاعدي انتظامي ادارو هو ۽ هڪ "بغاوت جو قانون" به جوڙيو ويو هو. ان قانون جي دفعہ 13-14 ۾ نانوائين (ماني پچائي کپائيندڙن) کي هدايت كيل هئي ته اهي ماني پچائڻ ۾ دير نہ كن. دفعہ 17 ۾ اهو اعلان درج هو تہ دشمن جي سموري ملكيت وطن جي محافظن ۾ ورهائي ويندي. هڪ اعلان ان مضمون جو تيار كيو ويو هو ته بي گهر شهرين كي اميرن جي گهرن ۾ رهايو ويندو. بابيو كى يقين هو ته پورهيت ئى ملك جو سڀ كان وڌيك انقلابي طبقو آهي ۽ سماجي انقلاب ان طبقي جي اڳواڻيءَ ۾ ڪامياب ٿي سگهي ٿو. ان ڪري هو ۽ سندس ساتي مزدورن جي تعليم ۽ تنظيم ۾ مصروف رهندا هئا, پر انقلاب جي تكميل جي لاءِ هُو ملك گير سطح تي عوامي جدوجهد جا قائل نه هئا پر انهن جو خيال هو تہ اهو تاريخي فرض ٿورن معتبر مزدورن جي ڳجهيءَ سازش وسيلي پورو ٿي سگهي ٿو ۽ اها ئي بابيو جي طريقيڪار جي سڀ کان وڏي خامي هئي.

بابيو جي تحريك سندس قتل كان پوءِ كيترن ئي ڏينهن تائين هلندي رهي ۽ هن جا پوئلڳ فرانس جي مزور حلقن ۾ بدستور كم كندا رهيا. ان كري كارل ماركس پيرس اچڻ كان پوءِ جن انقلابي كاركنن سان رابطو قائم كيو، انهن ۾ بابيو كي مڃڻ وارا به هئا. كارل ماركس انهن جي سياسي نظرين سان اتفاق كندو هو. هو انهن جي خلوص ۽ نيك نيتيءَ جي تعريف به كندو هو پر انهن جي سازشي حكمت عمليءَ كي مزور تحريك جي حق ۾ نقصانكار سمجهندو هو. بابيو جا كيترائي معتقد هوري هوري كارل ماركس جي كميونسٽ ليگ ۾ شامل ٿي ويا.

#### سينت سائمن

سينٽ سائمن (1760ع-1825ع) فرانسي انقلاب جي عروج ۽ زوال جو اکين ڏٺو شاهد هو. هن جو تعلق فرانس جي هڪ امير گهراڻي سان هو. هُو اڃا سورهنِ سالن جو هو تہ جنگ شروع ٿي وئي (1775ع-1783ع). فرانس برطانيا جو روايتي حريف هو ان ڪري فرانس آمريڪا جي آزادي پسندن جي ڏاڍي مدد ڪئي. ايستائين جو فرانسي انقلابين جو وڏو تعداد به رضاڪاراڻي طور آمريڪي جنگ ۾ شريڪ ٿيو. سينٽ سائمن انهن ۾ ئي هو. آمريڪا ۾ قيام هن جي خيالن تي گهرو اثر وڌو. آمريڪا جي نئين دنيا ۽ يورپ جي پراڻي دنيا ۾ زمين آسمان جو فرق هو. يورپ ۾ بادشاه هئا، درٻاري امير هئا، نڪما نواب هئا، عيش پسند پادري ۽ انهن جا وڏا وڏا اوقاف هئا. نئين دنيا انهن لعنتن کان پاڪ هئي. فيڪٽرين جا مالڪ, دُڪاندار, مزور, هاري سڀ محنت مشقت ۾ مصروف رهندا هئا ۽ ملڪ جي سماجي فضا وڏي حد تائين جمهوري هئي. زنگي غلامن جو وڪرو ۽ خريد ۽ ڪپه، تماڪ ۽ چانورن حل سينن ۾ انهن جو زبون حال سينٽ سائمن شايد نه ڏٺو يا ڏٺو ته سهي پر هن نيگرو جي ٻنين ۾ انهن جو زبون حال سينٽ سائمن شايد نه ڏٺو يا ڏٺو ته سهي پر هن نيگرو ماڻهن کي انسان ئي نه سمجهيو, جو انهن جي باري ۾ غور ڪري ها.

سينٽ سائمن وطن وريو ته هتي انقلاب برپا ٿي ويو. سينٽ سائمن انقلاب جي آجيان ڪئي. سندس اباڻي زمين ضبط ٿي وئي، ته به هن پرواهه نه ڪئي. ماڻهو هوشيار هو, سَٽو کيڏي ڪافي دولت گڏ ڪري ورتائين. ان وچ ۾ گرفتار به ٿيو پر جلد ئي آزاد ڪيو ويو. قيدخاني ۾ هن تي اهو "انڪشاف" ٿيو ته قدرت کيس ڪنهن عظيم خدمت جي لاءِ چونڊيو آهي ۽ هُو پنهنجو پاڻ مسيح تصور ڪرڻ لڳو.

پيرس اچي هن شادي ڪئي پر گهريلو زندگيءَ جون ذميواريون سندس وَس جون نهيون، ان ڪري هڪ سال ۾ ئي علحدگي ٿي وئي ۽ سينٽ سائمن مادامر اسٽل (1766ع-1817ع) جي ڇانوَ ۾ پناه ورتي. مادامر اسٽل پيرس جي وڏي مشهور شخصيت هئي. هوءَ ڪيترن ئي روماني ناولن جي ليکڪ هئي ۽ سندس گهر ۾ اديبن, فنڪارن ۽ دانشورن جو جهڳٽو پيو رهندو هو. انهيءَ وچ ۾ سينٽ سائمن جو پهريون ڪتاب "جنيوا کان خط" (1801ع) شايع ٿيو. ان وقت سينٽ سائمن جي عمر 41 سال هئي.

انهن "خطن" كان پوءِ سينٽ سائمن بيا به كيترائي رسالا لكيا. انهن ۾ جيتوڻيك واقعا ۽ دليل بدليل هئا پر مضمون جو روح هك ئي هو يعني سائنس ۽ صنعت جي بنياد تي سماج جي نئين سر اڏاوت. انهن تصنيفن مان سينٽ سائمن كي مالي نفعو كجه به نه ٿيو، اُللو سندس مالي حالت خراب ٿيندي وئي. غريبيءَ كان تنگ ٿي هن خودكشيءَ جي كوشش به كئي پر ناكام رهيو. ان وقت هك پراڻي

نوڪر سندس مدد ڪئي ۽ سندس سار سنڀال ڪرڻ لڳو. 59 سالن جي عمر ۾ مٿس هڪ مضمون جي ڏوه ۾ بغاوت جو مقدمو هليو پر هو آزاد ٿي ويو.

"جنيوا كان خط" هن هك فرضي دوست جي خطن جي جواب ۾ لكيا. پهرين خط جي شروعات هنن لفظن سان ٿئي ٿي:

"مان هاڻي جوان ڪو نہ آهيان. مون گهڻي دنيا ڏئي آهي ۽ کوڙ مصروف برهيو آهيان پر منهنجي محنت جو مقصد تنهنجي خوشي رهيو آهي. هينئر مون هڪ منصوبو سوچيو آهي، جيڪو منهنجو خيال آهي تنهنجي لاءِ فائديمند ثابت ٿيندو. ان ڪري مان تو ڏانهن منصوبو موڪلي رهيو آهيان. نيوٽن جي مقبري آڏو چندو گڏ ڪرڻ جو بندوبست ڪريان ڪم ۾ اڻٿڪ محنت ڪر."

سينٽ سائمن وٽ نيوٽن جي شخصيت خلق جي بي غرض خدمت ۽ سائنسي ذهانت جي علامت هئي. ان ڪري هن راءِ ڏني ته هڪ بين الاقوامي نيوٽن ڪائونسل قائم ڪئي وڃي جنهن ۾ ٽي حسابدان، طبعيات جا ٽي عالم، نفسيات جا ٽي ماهر، تي ليکڪ، ٽي مصور ۽ ٽي موسيقار شامل هجن. اهي 18 ماڻهو نه ته ڪو عهدو وٺن ۽ نئي اجورو، پر انسانذات جي بي لوث خدمت ڪن. اهي انسانيت جا "مشعل بردار" هجن ۽ دنيا کي حق ۽ انصاف جو رستو ڏيکارن. "اها نيوٽن ڪائونسل زمين تي خدا جي نمائندگي ڪندي." سينٽ سائمن اهو نه سوچيو ته مفڪرن ۽ فنڪارن ۾ ان ڪائونسل جي چونڊ ڪير ڪندو ۽ جيڪڏهن ڏکيو ئي سهي، چونڊ ٿي وڃي ته انهن جي هدايتن تي عمل ڪرائڻ جي صورت ڪهڙي هوندي؟ ان جا حڪم ڪيئن نافذ ٿيندا؟

سينٽ سائمن وٽ ارڙهين صدي "تنقيدي، تخريبي ۽ انقلابي صدي" هئي، تنهنڪري اللويهين صديءَ کي تنظيمي صدي هئڻ گهرجي، تڏهن ئي اها پنهنجو تاريخي فرض ادا ڪري سگهندي. تنظيم نهايت ضروري آهي ڇو ته سورهين صديءَ کان پوءِ (پروٽسٽنٽ فرقن جي رومي ڪليسا خلاف بغاوت جي ڪري) يورپ جي وحدت ٽڪرا ٽڪرا ٿي وئي آهي. اميرن ۽ جاگيردارن جي (صنعتي نظام ڪري) اهميت ختم ٿي وئي آهي ۽ پادرين جي، جيڪي اسان جا روحاني پيشوا آهن، هاڻي ڪا به ضرورت ڪانهي، ان ڪري سماج جي نئين تنظيم سائنس ۽ صنعت جي بنياد تي ٿيڻ گهرجي، ڇو ته هاڻي سماج صنعتي دؤر ۾ داخل ٿي ويو آهي ۽ اسان کي هاڻي اهو سمجهڻ گهرجي ته فرانس به هڪ فيڪٽري آهي. جيئن فيڪٽري ۾ اميرن، جاگيردارن، پادرين ۽ سپاهين جي ڪا به گنجائش ڪانهي، ساڳيءَ طرح سماج اندر به انهن بيڪار ۽ واندن طبقن جو وجود ملڪ لاءِ نقصانڪار آهي. "سڀ ماڻهو ڪم ڪن انهن بيڪار ۽ واندن طبقن جو وجود ملڪ لاءِ نقصانڪار آهي. "سڀ ماڻهو ڪم ڪن

"هر ماڻهو ۽ جو فرض آهي تر پنهنجي ذاتي صلاحيتن جو رخ انسان جي بهبود ڀلائي طرف موڙي. غريبن جا عضوا اميرن جي پرورش ڪندا, پر اميرن جو فرض آهي تر پنهنجي ذهن کان ڪم وٺن. جيڪڏهن انهن جو ذهن ڪم نه ٿو ڪري تر پوءِ کين هٿن سان ڪم ڪرڻو پوندو ڇو تد نيوٽن انهن ماڻهن کي، جيڪي ورڪشاپ جي ڪم جا نه هجن، ڌرتي گولي تي آزاد نه ڇڏيندو." (جنيوا کان خط)

سينٽ سائمن جي منصوبي موجب سماج جي نئين تنظيم جا ٽي ايوان هوندا:

- 1. تخليقن جو ايوان,
- 2. پاڪائين جو ايوان, ۽
  - 3. تنظيمن جو ايوان.

تخليقن جو ايوان 200 انجنيئرن، 50 اديبن، 25 مصورن، 15 مجسمي سازن ۽ تعمير جي ماهرن ۽ 10 موسيقارن تي ٻڌل هوندو.

پاڪائين جي ايوان ۾ 300 ميمبر هوندا: 100 حيوانن جا عالم, 100 طبعيات جا عالم ۽ 100 حسابدان.

تنظيمن جي ايوان ۾ مختلف صنعتن جا نمائندا شامل هوندا: هاري, مستري, هنرمند, صناع, واپاري, مزور, صنعتڪار وغيره. سماج جي شهر رڳ صنعت ۽ حرفت جي اهائي نمائنده مجلس هوندي. سينٽ سائمن انهن سڀني ماڻهن کي صنعتي طبقي جو فرد سمجهي ٿو. ان حد تائين جو هو سرمائيدار ۽ مزدور, مل-مالڪ ۽ اجوري تي هنرمند کي هڪ ئي قطار ۾ بيهاري ٿو.

"اهو اکيلو طبقو آهي جنهن جي باري ۾ اسان جي آرزو آهي تہ ان جي ارادن ۽ سياسي همت ۾ واڌارو ٿيندو رهي، ڇو تہ صنعتڪارن جو طبقو ئي اهو طبقو آهي جن جا ارادا فائديمند ۽ همت ضروري آهي. ان جا مخصوص مفاد سڀني جي گڏيل مفادن سان هم آهنگ ٿين ٿا. جيئن تہ اسان کي ان سچائيءَ جو احساس آهي ان ڪري اسان صنعتڪارن جي حق ۾ آواز اٿاريو آهي. اسان انهن کي تهذيب جو حقيقي مرڪز تصور ڪيون ٿا. سينٽ سائمن جي راءِ ۾ سرمايو ۽ پورهيو ٻئي اجوري جا حقدار آهن, پر ان منصوبي تي عمل ڪيئن ٿئي — پورهيتن کي سياسي اختيار ڏئي؟ - نہ هرگز نہ ڇو تہ فرانسي انقلاب جو تجربو اسان جي آڏو آهي. اسان ڄاڻون تا تهوام ان جو اهل ناهي. اهو پنهنجا مسئلا پاڻ حل ڪري نہ ٿو سگهي, پر اهو تاريخي فرض بہ مهذب طبقن کي پورو ڪرڻو پوندو — سماج جي بزرگ فردن کي, انجنيرن فرض بہ مهذب طبقن کي پورو ڪرڻو پوندو — سماج جي بزرگ فردن کي, انجنيرن

سينٽ سائمن سماجي انقلاب کان سواءِ انقلابي تبديليون آڻڻ چاهي ٿو. هُو عوامي تحريڪ, عوامي جدوجهد جو قائل نه آهي ۽ نه ان کي عوام جي سياسي شعور

يا تنظيمي صلاحيتن تي اختيار آهي. ڇا هن فرانسي انقلاب جي هنگامن ۾ پيرس جي عوام جون "غير ذميدار" حرڪتون نه ڏٺيون هيون؟

سينٽ سائمن جا منصوبا شيخ چليء جي منصوبن کان گهٽ نہ هئا. اميرن, جاگيرداراڻي نظامر جي نقصن جي باري ۾ هن جا تاثر بلڪل صحيح هئا. اميرن, کليسا ۽ فوج تي هن جيڪا تنقيد ڪئي, اها بہ صحيح هئي. هن جو اهو خيال به صحيح هو تہ دنيا هاڻي سائنس ۽ صنعت جي دؤر ۾ داخل ٿي وئي آهي ۽ سماج جي فلاح ۽ بقا جو دارومدار تخليقي صلاحيتن مان فائدو وٺڻ تي آهي, پر سينٽ سائمن اهو ڀلجي وڃي ٿو ته فرانس جو اڀرندڙ صنعتي نظامر به طبقاتي نظام هو. هڪ طبقو سرمائيدارن ۽ صنعتڪارن جو (بورجوا) هو ۽ ٻيو طبقو پورهيتن (پرولتاري) جو هو. اختيار جون واڳون سرمائيدارن ۽ انهن جي ڇاڙتن جي هٿ ۾ هيون. انهن کي منطقي دليلن سان يا انسانذات جو واسطو ڏئي پنهنجي سياسي ۽ اقتصادي اقتدار کان هٿ دليلن سان يا انسانذات جو واسطو ڏئي پنهنجي سياسي ۽ اقتصادي اقتدار کان هٿ جدوجهد وسيلي بورجوا طبقي کان اختيار کسي وٺي. سينٽ سائمن ڪيترائي منصوبا ٺاهي ته سگهيو پئي پر هُو ان قوت کي، جيڪا انهن منصوبان کي عملي ويس پارائي سگهڻ لائق هئي، تسليم ڪرڻ لاءِ تيار نه هو. هن جا منصوبا ڪتبخانن پارائي سگهڻ لائق هئي، تسليم ڪرڻ لاءِ تيار نه هو. هن جا منصوبا ڪتبخانن (لائبريرين) جي سونهن بڻجي ويا. فرانسي قوم انهن تي ڪڏهن به عمل نه ڪيو.

#### رابرٽ اووين

ان دؤر جي جنهن انگريز سوشلسٽ کي بين الاقرامي شهرت نصيب ٿي، ان جو نالو رابرٽ اووين هو. رابرٽ اووين (1771ع-1858ع) ويلز جو رهاڪو هو. سندس پيءُ لوه جو سامان وڪڻندو هو ۽ گهوڙن جا سنج ٺاهيندو هو. اووين ستن سالن جي عمر ۾ مدرسي ۾ پڙهڻ کان بس ڪئي ۽ ڳوٺ جي ئي هڪ دڪان تي نوڪري ڪئي. ڏهن سالن جي عمر ۾ هو لنڊن هليو آيو ۽ ڪجه عرصو نوڪري ڪرڻ کان پوءِ مانچسٽر هليو ويو، جيڪو سوٽي ۽ اوني ڪارخانن جو ڏاڍو وڏو مرڪز هو. پنهنجي فطري ذهانت ۽ اڻٿڪ محنت جي ڪري هو جلد ئي ترقي ڪري ڊرنڪ واٽر ڪاٽن جو مينجر ٿي ويو. ان وقت (1790ع) اووين جي سالياني پگهار 300 پائونڊ هئي. ستن سالن کان پوءِ هن نيولنارڪ جي فيڪٽري خريد ڪئي. اها جاءِ اسڪاٽ لينڊ جي شهر گلاسگو کان لڳ ڀڳ 25 ميل پري ڪلائيڊ نديءَ جي ڪناري هڪ ننڍو ڳوٺ هو. ڳوٺ ڇا هو, چورن, شرابين ۽ بدمعاشن جو اڏو هو.

اووين نيولنارڪ جي سڌاري جو بار سنڀاليو. سندس پڪو عقيدو هو ته انسان پنهنجي ماحول جي پيداوار هوندو آهي. ماحول جيڪڏهن سٺو هجي ۽ انسان جي پرورش ۽ تعليم تربيت صحت بخش حالتن ۾ ٿئي، ته ان جو ڪردار صالح ٿيندو

آهي. ان جي ابتڙ انسان جو ماحول جيڪڏهن خراب هوندو ته ان جو ڪردار به خراب ٿيندو, تنهنڪري انسان جي سڌاري لاءِ ضروري آهي ته ماحول جو سڌارو ڪيو وڃي.

اووين پنهنجي ان منصوبي كي نيولنارك ۾ آزمائڻ جو سندرو ٻڌو. هن ٻارن جي لاءِ اسكول كوليا جن ۾ موسيقي ۽ رقص جي تعليم به ڏني ويندي هئي. مزورن لاءِ صاف سٿرا گهر نهرايا ۽ راند روند ۽ وندر ورونه جو سامان مهيا كيو. نتيجو اهو نكتو جو ڏسندي ئي ڏسندي نيولنارك جو بدنام ڳوٺ هڪ مثالي ڳوٺ بڻجي ويو ۽ جيستائين اهو تجربو جاري رهيو تيستائين اووين جي چوڻ موجب "هڪ ماڻهو به كنهن اخلاقي ڏوه ۾ نه ڦاٿو. "ان مثالي ڳوٺ جي مشهوري پري پري تائين پكڙي ۽ پارليامينٽ جا ميمبر، سماجي كاركن ۽ صحافي وغيره نئين ڳوٺ جي هن تجربي كي ڏسڻ لاءِ اچڻ لڳا. برطانيا جو وزيراعظم بنجامن ڊزريلي نيولنارك كان ايترو ته متاثر ٿيو جو هن پنهنجي ناول "سيبل" ۾ نيولنارك طرف اشارو كندي لكيو تهم مردن جا لباس انتهائي مناسب ۽ عورتن جا ڳل صوف جيان سرخ هئا, شراب نوشي اللي هئي ۽ نازك جنس جي اخلاقي حالت ڏاڍي عمدي هئي. "

مزدورن جو گهريلو ماحول سڌريو ته انهن جو ڪم ڪار به سٺو ٿيو. ان ڪري اووين جي فيڪٽريءَ جي پيداوار به وڌي ۽ نفعي ۾ به واڌارو ٿيو. اووين جو تجربو ڪامياب رهيو ۽ هن کي يقين ٿي ويو ته جيڪڏهن حڪومت ۽ صنعتڪار دورانديشي ڪن ۽ نيولنارڪ کان سبق سکي پنهنجن مزدورن جي زندگي جي حالتن کي سڌارڻ طرف ڌيان ڏين ته ملڪ جي پيداوار ايتري ته وڌي ويندي جو ڪو به ماڻهو غريب, مفلس ۽ محتاج نه رهندو. اووين جي آرزو هئي ته سڄي دنيا نيولنارڪ جي قالب پر ٺهي يوي.

اڻويهين صديءَ جي شروعات ۾ برطانيا ۾، جيڪو سڀ کان وڏو صنعتڪار ملڪ هو، مزدورن جي حالت بيحد خراب هئي ۽ انهن ۾ ڏاڍي بي چيني پکڙيل هئي. زمينن تان بي دخل ٿيندڙ هارين اهو سوچي ڪارخانن جون مشينون ڀڃڻ شروع ڪيون هيون تہ سندن رزق ڇنڻ واريون اهي ئي مشينون هيون. جيتوڻيڪ قصور مشينن جو نه, پر سرمائيداري نظام جو هو، جيڪو ٻنين تان بي دخل ٿيل ماڻهن کي ڪارخانن ۾ جذب نه پئي ڪري سگهيو. 1812ع ۾ ان تحريڪ ايترو زور ورتو جو پارليامينٽ هڪ قانون منظور ڪيو ته مشينن جي ٽوڙ ڦوڙ موت جي سزا لائق ڏوه آهي. ان ڪري جنوري 1813ع ۾ رڳو هڪ شهر يارڪ ۾ تيرهن مزدورن کي مشيون ٽوڙڻ جي ڏوه ۾ ڦاهي ڏني وئي.

ان زماني ۾ فيڪٽرين ۾ روزانو ست ڪلاڪ ڪم ٿيندو هو ۽ ڪم ڪرڻ وارا گهڻو ڪري عورتون يا ٻار هوندا هئا. انهن کي مردن کان گهٽ اجورو ملندو هو. ان کان سواءِ ڏنڊ جو رواج عام هو. هڪ اندازي موجب برطانيا جي سوٽي, اوني ۽

ريشمي ملن ۾ مزدورن جو ڪل تعداد 3 لک 56 هزار هو. انهن ۾ هڪ لک 60 هزار مرد هئا ۽ هڪ لک 60 هزار عورتون. تفصيل هي آهن:

- \* 11 سالن کان گهٽ عمر: چوڪرا 4800 ۽ چوڪريون 53308
- \* 11 ۽ 18 سالن جي وچ ۾ عمر: ڇوڪرا 67000 ۽ ڇوڪريون 89000
  - \* 18 سالن كان وذيك عمر: مرد 58000 ۽ عورتون 102000

اووين پنهنجي فيڪٽريءَ ۾ ڪم جو وقت گهٽائي 10 ڪلاڪ ڪيو. عورتن ۽ ڏهن سالن کان گهٽ عمر وارن ٻارن کان ڪم وٺڻ بند ڪيو ۽ ڏنڊ جو طريقو ختم ڪري ڇڏيو، تڏهن به سندس فيڪٽريءَ جي پيداوار ۾ واڌارو ٿيو، پيداوار جو معيار (عمدگي) سٺو ٿيو ۽ نفعو به وڌي ويو. اووين ماحول کي سٺو بڻائڻ تي زور ڏئي بيٺو، پر ماحول ان وقت سٺو ٿي سگهي ٿو جڏهن پيداوار ۽ ضرورت جي شين جي گهڻائي هجي. جيڪڏهن گهڻائي نه هوندي ته پوءِ غربت، جهالت، وهم پرستي، بيماري ۽ اخلاقي خرابيون وڌنديون آهن. اووين چوندو هو ته صنعتي ڪارخانن جي ايتري واڌ ۽ پيداور جي ايتري گهڻائي آهي جو هاڻي انسان جي آزاديءَ جو وقت اچي پهتو آهي. هاڻي ڪو به محتاج رهڻ تي مجبورنه هوندو.

انهيءَ ئي زماني ۾ اووين ڪيترائي رسالا پنهنجن نظرين جي حمايت ۾ لکيا ۽ ٻين ڪارخانيدارن کي به پنهنجو همر خيال بڻائڻ جي ڪوشش ڪئي. هن کي يقين هو ته جيڪڏهن صنعتڪارن کي معقول دليلن سان سمجهايو وڃي ته اهي به پنهنجن مزدورن جي حالتن ۾ مناسب سڌارو آڻيندا. 1814ع ۾ هن انهن جي نالي هڪ گشتي خط موڪليو، جنهن ۾ لکيل هو ته:

"تجربي توهان کي ٻڌايو هوندو ته اهي مشينون جيڪي صاف سٿريون هونديون آهن ۽ ترتيب سان لڳل هونديون آهن ۽ اهي مشينون جيڪي گنديون رهن ٿيون ۽ بي ترتيب لڳل هونديون آهن, ڪيترو فرق هوندو آهي. پهرئين قسم جون مشينون ڪفايت سان هلنديون آهن ۽ انهن جي سارسنڀال تي گهٽ خرچ ايندو آهي پر ٻئي قسم جي مشينن جي صورتحال ان جي ابتڙ هوندي آهي.

هاڻي جيڪڏهن بي جان مشينن جي مناسب سارسنڀال جو نتيجو فائديمند ٿئي ٿو تہ توهان جيڪڏهن زنده مشينن جي صحيح سار سنڀال ڪيو تہ ان جو نتيجو به ظاهر آهي تہ ڏاڍو سٺو نڪرندو. ڇا اهو مناسب نہ ٿيندو تہ توهان پنهنجو ٿورو وقت ۽ سرمايو انهن زنده مشينن جي سٺائيءَ تي خرچ ڪيو تہ جيئن نتيجا وڌيڪ فائديمند ۽ اطمينان جهڙا هجن."

پر رابرٽ اووين جي اها خوشفهمي هئي. صنعتڪارن هن جي خط کي رديءَ جي ٽوڪريءَ ۾ ڦٽو ڪري ڇڏيو. اووين به هار مڃڻ وارو نه هو. هن 1815ع ۾ اسڪاٽ لينڊ جي صنعتڪارن جو هڪ جلسو سڏايو. ايجنڊا ۾ ٻن معاملن جو ذڪر هو: پهريون, حڪومت کي درخواست ته در آمدي ڪپه تي محصول گهٽ ڪيو وڃي. ٻيو, ڪارخانن ۾ ڪم ڪرڻ وارن ٻارن جي حالتن جو سڌارو.

جلسي ۾ حاضر ماڻهن پهرين راءِ کي ته وڏي خوشيءَ سان قبول ڪيو، پر اووين جي ٻي راءِ جي تائيد ڪندڙ هڪ ماڻهو به نه هو.

ان جلسي جي تلخ تجربي باوجود اووين کي يقين هو ته دولتمندن ۽ سرڪاري آفيسرن کي مزدورن جي سڌاري لاءِ آماده ڪري سگهجي ٿو. مزي جي ڳاله اها آهي ته مزدورن جو هم آواز هوندي به مزدورن جي چارٽسٽ تحريڪ ۾ ڪڏهن به شامل نه ٿيو ۽ نه ئي چارٽسٽن جي هن حمايت ڪئي، پر صنعتڪارن ۽ انهن جي حڪومت کي پنهنجو هم خيال بڻائڻ جي ڪوشش ڪندو رهيو.

اووين جو دليل اهو هو ته مشينن جي پيداواري قوت ۾ واڌاري جي ڪري بازارون شين سان ڀرجي ويون آهن پر عوام جي گهڻائي اڃا مفلس ۽ محتاج آهي. مشيني دؤر کان اڳ پيداوار ۽ آباديءَ جي نسبت برابر هئي (1:1) پر 1792ع ۽ 1817ع جي وچ ۾ مشيني پيداوار آباديءَ کان ٻارهن ڀيرا وڌيڪ (1:12) ٿي وئي, پر پيداوار ۾ ان حيرت جهڙي واڌاري کان پوءِ به مزورن کي ڪو به فائدو نه پهتو رهندو انهن جي حالت اڳ کان به وڌيڪ خراب ٿي وئي آهي. جن هيءَ سڄي دولت پيدا ڪئي اهي بيروز گار ٿي سرڪاري خيرات تي گذر سفر ڪرڻ لاءِ مجبور ٿيا, ان ڪري جو انهن ضرورت کان وڌيڪ شيون پيدا ڪري ورتيون هيون.

اووين چوي ٿو ته ان تضاد کي خيرات وسيلي حل ڪري نه ٿو سگهجي ۽ نه ئي ان جو حل غريبن جي آسٽريليا، ڪئناڊا ۽ ٻين ملڪن ۾ آبادڪاري آهي، اڃا به پيداوار ۽ ان جي استعمال ۾ هم آهنگي آهي، پر سڌارن جو نفاذ هوري هوري ٿيڻ گهرجي. مثال طور، سڀ کان اول بيروزگارن کي ڪم تي آندو وڃي ته جيئن اهي ماڻهو جيڪي سرڪار کان مفت جي ماني وٺن ٿا ۽ سماج جي دولت ۾ ڪو به واڌارو نه ٿا ڪن، تخليقي سرگرمين ۾ لڳي وڃن، اهڙيون حالتون پيدا ڪيون وڃن ته جيئن قومي فرض ۽ ذاتي مفاد هڪ ٻئي سان ملي پون. ماڻهن جون جسماني ۽ ذهني صلاحيتون انهن جي لاءِ به مفيد هجن ته سماج لاءِ به.

اووين جي راءِ هئي ته "ٻڌي ۽ سهڪار جا ڳوٺ" آباد ڪيا وڃن. انهن مثالي ڳوٺن ۾ آبادي 500 کان 1500 ايڪڙن ۽ چين ۾ ڳوٺ وٽ 1000 کان 1500 ايڪڙن جيتري زرعي زمين هجي. ان ۾ ڳوٺاڻن جي ضرورت لاءِ ٻني ٻارو ڪيو وڃي ۽ صنعتي ادارا به کوليا وڃن. گهر هڪ وڏي چَوڪ جي چئني طرف قطار ۾ ٺاهيا وڃن.

هر ڳوٺ جي هڪ سهڪاري سوسائٽي هجي جيڪا ڳوٺ جي پيداوار جي ورهاست, ٻارن جي تعليم, صحت جي حفاظت, راند روند ۽ وندر ورونهن جي نگراني ڪري. هر سهڪاري سوسائٽي کي ابتدا ۾ 96 هزار پائونڊن جي مالي امداد به ڏني وڃي جيڪا في ماڻهو 80 پائونڊن کان وڌيڪ نه هوندي. اووين جي دعويا هئي ته ان رقم مان بيروز گار ماڻهو پنهنجن ٻارن ٻچن جو پيٽ ڀري سگهندو ۽ پنهنجي پيداوار مان ڪجه عرصي کان پوءِ اها رقم سرڪار کي موٽائي ڏيندو.

پر آگسٽ 1817ع ۾ جڏهن اووين پنهنجو هيءُ منصوبو لنڊن جي مزدورن جي هڪ جلسي ۾ رکيو تہ مزدورن ان کي رد ڪري ڇڏيو. اهڙي حالت ۾ حڪومت يا صنعتكارن پاران هن منصوبي کي عملي ويس پارائڻ جو سوال ئي پيدا نہ تي ٿيو.

اووين پنهنجي مهم جاري رکي. 1819ع ۾ هڪ دستاويز "مزدورن جي نالي هڪ خط" شايع ڪيو. ان خط ۾ اووين مزدورن کي پنهنجي مدد جو يقين ڏياريو هو پر ان شرط تي, ته هو پنهنجو ڪردار ٺيڪ ڪن, تشدد کان مُڙن ۽ دولتمندن کان نفرت ڪرڻ ختم ڪن, چو ت:

- دولتمندن ۽ محتاجن, حاڪمن ۽ محڪومن جو مفاد حقيقت ۾ هڪ ئي آهي.
- 2. مٿين طبقي جا ماڻهو نہ تہ مزدور کي ذليل ڪرڻ چاهن ٿا ۽ نہ ئي انهن کي محڪوم بڻائي رکڻ جا آرزومند آهن.
- 3. عقل جي باک ڦٽي رهي آهي ۽ جيئن ئي عقل جو سج نمودار ٿيو, ته دنيا جون سڀ ڪلفتون دور ٿي وينديون.

پر مزدور طبقو سرمائيدارن جي اصل کان واقف هئا. سندس روزانو تجربو اووين جي خوشفهمين جي نفي كندو هو ان كري هنن اووين جي ڳاله مڃڻ كان انكار كري ڇڏيو.

اووين اجوري ۾ واڌارو ڪرڻ لاءِ به وڙهندو رهيو. هن پنهنجي هم پيشي صنعتڪارن کي اهو ڄاڻائڻ جي ڪوشش ڪئي ته اجوري ۾ واڌاري جي ڪري کين ئي نفعو ملندو، ڇو ته مزدورن جي خريد ڪرڻ جي قوت وڌندي.

انهن ئي ڏينهن ۾ برطانيا ۾ معاشي بحران سان گڏ مالي بحران به شروع ٿيو. بيشمار بئنڪن جو ڏيوالو نڪري ويو ۽ حڪومت کي مجبورن ڪاغذي نوٽ ڇاپڻا پيا. اووين ان سِڪي جاتي بحران مان اهو نتيجو ڪڍيو ته سماجي خرابين جي ذميداري مٽاسٽا جي دولت ۽ بئنڪن جي گردش تي به ايتري ئي لاڳو ٿئي ٿي جيتري دولت جي غلط ورهاست تي.

اووين جو خيال هو تہ جيستائين نفعي خوري جو سلسلو جاري آهي ايستائين نہ سماجي ماحول ۾ سڌارو اچي سگهي ٿو ۽ نہ ئي ماڻهن جو ڪردار ٺيڪ ڪري سگهجي ٿو. هن وٽ نفعي خوري سماجي برتريءَ جو لازمي جزو آهي. برتريءَ کي

جيكڏهن جنگ سان تعبير كيو وڃي ته نفعي خوري كي ڦر جو ماڻ سمجهڻو پوندو. ان كري كا اهڙي تدبير كرڻ گهرجي جيئن نفعي خوري ختمر ٿي وڃي ۽ سستي خريداري ۽ مهانگي وكري جي خواهش به دېجي وڃي، پر نفعو سكي يا روك دولت جي شكل ۾ حاصل ٿئي ٿو جڏهن ته بازاري شين ۾ قدر جو ماپو انساني پورهيو آهي, سكو نه. ان بنياد تي اووين جي راءِ هئي ته سكن بدران "مزدوري نوٽ" (Labour Note) جاري كيا وڃن.

"ڌاتوءَ جا سڪا بي انصافيءَ, حاجت ۽ ڏوه جو سبب بڻجن ٿا. انساني ڪردار کي برباد ڪرڻ ۾ بد ڌاتوءَ جي سڪن جو وڏو هٿ آهي."

اووين سيپٽمبر 1832ع ۾ لنڊن ۾ ليبر ايڪسچينج (مزوري جي مٽاسٽا) جي نالي سان سهڪار جو هڪ ادارو قائم ڪيو. ان جي ميمبرن جو تعداد 840 هو. ايڪسچينج جون ڪجه شاخون مضافاتي (ڳوٺاڻن) علائقن ۾ به کوليون ويون. اسٽور ۾ ج خريد ۽ وڪري لاءِ ليبر نوٽ ڇاپيا ويا. جيڪڏهن ڪو رڪن پنهنجو مال اسٽور ۾ وڪڻي ڏيندو هو تہ ان کي ٻڌائڻو پوندو هو تہ مال جي تياريءَ ۾ ڪيترن ڪلاڪن جو پورهيو سيڙايل آهي. ان موجب هن کي ليبر نوٽ ملندا هئا ۽ هو انهن نوٽن جي عيوض اسٽور تان ضرورت جون شيون خريد ڪري سگهندو هو. اووين جي دعويا هئي تہ

"اهو منصوبو ميڪسيڪو ۽ پيرُو جي سونَ چانديءَ جي کاڻين کان وڌيڪ قيمتي آهي."

پر اووين جو اهو منصوبو به ناڪام ٿي ويو، ڇو ته ايڪسچينج جا ميمبر پنهنجو مال اسٽور ۾ وڪڻڻ وقت پورهيي جي مقدار کي وڌائي ٻڌائيندا هئا ۽ ان سان گڏ هو ردي قسم جو مال آڻيندا هئا. ان جي بدلي ۾ ليبر نوٽ وٺي پوءِ اُوچو مال خريد ڪري هليا ويندا هئا. نتيجو اهو نڪتو ته اسٽور ردي مال سان ڀرجي ويو ۽ ان جو ڪو به گراهڪ نه هو. اووين ليبر نوٽن کي رجسٽرڊ به نه ڪرايو هو. ان ڪري هر ماڻهو، پوءِ اهو ليبر ايڪسچينج جو رڪن هو يا نه، انهن نوٽن کي خريد ڪري يا وڪڻي سگهندو هو. لنڊن جا واپاري سهڪار جي هن ننڍي منصوبي جي تجربي کي به سهڻ لاءِ تيار نه هئا، ان ڪري 300 دڪاندارن ڳجه ڳوه ۾ ڪيترائي ليبر نوٽ خريد ڪري ورتو ۽ جڏهن خريد ڪري ورتو ۽ جڏهن اسٽور ۾ رڳو ردي مال بچيو ته نوٽن جي خريداري بند ڪري ڇڏي. ليبر ايڪسچينج جو ڏيوالو نڪري ويو.

1824ع ۾ اووين جي دل هارجي پئي ۽ هن آمريڪا جي راه ورتي. اتي يورپ کان لڏي آيل ماڻهن جا اهڙا ڪيترائي ڳوٺ آباد هئا جيڪي سهڪار جي اصولن تي ڪم ڪري رهيا هئا. اووين کي يقين هو ته نئين دنيا ۾ سندس منصوبن جي آجيان

ضرور ڪئي ويندي. هن انڊيانا رياست ۾ 30 هزار پائونڊن سان هڪ ڪميونٽي سينٽر, جنهن جو نالو هارموني (آهنگ, مٺو آواز يا ميٺاڄ) هو, خريد ڪري ورتو. اهو جرمنيءَ کان آيلن جو ڳوٺ هو. انهن جرمنن 1814ع ۾ ٽيه هزار ايڪڙ زمين, جيڪا صفا ويران هئي, خريد ڪئي هئي ۽ پنهنجي محنت سان ان کي زراعت ۽ باغبانيءَ لائق بڻايو هو. ان زمين جو انتظام هُو سوشلسٽ بنيادن تي ڪندا هئا. اووين اتي 900 ماڻهن کي آباد ڪيو پر ٽن سالن جي لاڳيتي ڪوشش باوجود اهو منصوبو ناڪام ٿي ويو. اووين جي سڄي ملڪيت ٻڏي وئي ۽ هو مفلس ٿي انگلستان موٽي آيو.

اووين سڄي عمر مزدورن جي خدمت ۾ گذاري. ماڻهو هن جي خلوص ۽ نيڪ نيتي جي دل سان عزت ڪندا هئا، پر ڏکيائي اها هئي ته هن سرمائيداري نظامر جي مطالعي مان جيڪي نتيجا ڪڍيا هئا اهي سراسر غلط هئا ۽ ماحول جي سڌاري لاءِ جيڪو طريقو اختيار ڪيو ان جو زندگيءَ جي حقيقتن سان ڪو به واسطو نه هو. هو سرمائيداري نظامر جي خامين کان واقف ضرور هو پر پورهيت جي طبقاتي جدوجهد جي تاريخي ڪردار جي اهميت کي صفا اهميت نه ٿو ڏئي ۽ نه ئي انهن جي جدوجهد جي حق ۾ هو. هن جي ذهن ۾ پورهيت طبقي جي سياسي اقتدار جو به ڪو تصور ئي ڪو نه هو، پر هن جو خيال هو ته پارليامينٽ جي نالي عرضداشت موڪلي سرمائيدارن کي معقول دليلن سان سمجهائي مزدورن جو حامي بڻائي سگهجي ٿو. هو سماجي انقلاب جي حق ۾ به نه هو پر سرمائيداري نظام اندر ئي مزدورن جا ننڍا موالي ڳوٺ ٺاهي, اهو سمجهيائين پئي ته مسئلو حل ٿي ويندو.

اووين جيتوڻيڪ پنهنجن منصوبن ۾ ناڪام رهيو پر هن جي ارادي کي پسند ڪندڙ وڏي عرصي تائين هن جي خيالن جي تبليغ ڪندا رهيا ۽ هن جي لکڻين ڪري مزدورن جي ذهني تربيت ۾ به وڏي مدد ملي. اووين پنهنجي پٺيان ڪيترائي شاگرد ڇڏيا جن مان گهڻن چارٽسٽ تحريڪ (مزدورن جي سياسي حقن جي تحريڪ) ۾ وڌيڪ يرپور حصو ورتو ۽ استاد کان به اڳ ڪڍي ويا.

#### چارلس فوريئر

چارلس فوريئر (1771-1837ع) فرانس جي اتر-اوڀر شهر سبانسان ۾ پيدا ٿيو. سندس پيءُ کي ڪپڙي جو دڪان هو, ان ڪري سندس ننڍپڻ سک سان گذريو. تعليم کان واندو ٿي, هو شهر جي ڪيترين ئي فرمن جو نمائندو بڻجي ويو. پنهنجن فرضن جي سلسلي ۾ کيس ڪيترائي ڀيرا جرمني, هالينڊ ۽ بيلجيم جو سفر ڪرڻو پيو. پيءُ جي وفات کان پوءِ هن ليان شهر ۾ پنهنجو ڪاروبار شروع ڪيو, پر فرانسي انقلاب کان پوءِ 1793ع ۾ هو پنهنجي سڄي ملڪيت وڃائي ويٺو ۽ جڏهن فرانسي انقلاب کان پوءِ 1793ع ۾ هو پنهنجي سڄي ملڪيت وڃائي ويٺو ۽ جڏهن

زوريءَ ڀرتي شروع ٿي، ته فوريئر کي به ٻن سالن تائين فوج ۾ ڪم ڪرڻو پيو. فوج مان نڪري هن هڪ واپاري دفتر ۾ ڪلارڪ جي حيثيت سان نوڪري ڪرڻ شروع ڪئي ۽ پوءِ سڄي عمر ڪلارڪي ئي ڪندو رهيو.

چون ٿا تہ فوريئر کي واپاري بي ايمانين جو پهريون تجربو پنجن سالن جي عمر ۾ ٿيو، جڏهن هو پنهنجي پيءُ جي دڪان تي ڪم ڪندو هو. هڪ ڏينهن ڪنهن گراهڪ فوريئر کان ڪنهن ڪپڙي بابت پڇيو، تہ فوريئر سچي ڳاله ٻڌائي. ان ڪري سندس پيءَ کيس ڏاڍي مار ڏني. فوريئر ڏاڍو حيران ٿيو، تہ گرجا گهر ۾ پادري تہ کيس سچ ڳالهائڻ جي هدايت ڪندو آهي، پر دڪان ۾ سندس پيءُ کيس ڪوڙ ڳالهائڻ تي مجبور ڪري ٿو. هن کي پهريون ڀيرو خبر پئي تہ ڪاروباري دنيا ڪُوڙ ۽ ڳالهائڻ تي مجبور ڪري ٿو. هن کي پهريون ڀيرو خبر پئي تہ ڪاروباري دنيا ڪُوڙ ۽ ڌوڪي جي دنيا آهي.

ٻيو تجربو کيس مارسيلز جي بندرگاھ تي ٿيو. ھاڻي ھو جوان ٿي چڪو ھو ۽ بندرگاھ تي نوڪري ڪندو ھو. اُتي گُهڻي کاڌل چانورن جون ٻوريون رات جي خاموشيءَ ۾ گودي تي لاڻيون وينديون ھيون ۽ پوءِ صاف چانورن ۾ ملايون وينديون ھيون. فوريئر کي وياج ۽ زيان جي ان نظام کان نفرت ٿي وئي.

فوريئر جو پهريون كتاب 1808ع ۾ شايع ٿيو. ان كتاب ۾ فوريئر كائنات جي ارتقا جو جيكو جائزو ورتو آهي, اهر حقيقت ۽ خيالي ڊوڙ جو هك كلڻ جو ڳو ملغوبو آهي. فوريئر جي خيال ۾، كائنات كي كل 80 هزارسالن جي عمر عطا ٿي آهي \_ 40 هزار سال عروج جا ۽ 40 هزار سال زوال جا. ان كان سواءِ 8 هزار سال مكمل خوشيءَ جا آهن, جيكي ان ۾ شامل ناهن. اهي 80 هزار سال 32 قرنن دؤرن) ۾ ورهايل آهن. اسان جو هاڻوكو سماج پنجين دؤر ۾ آهي, جيكو تهذيب جو دؤر آهي. ان كان اڳ جا چار دؤر هي آهن: وحشت جو دؤر، جهنگلي دؤر ، سرخيلي دؤر ۽ بربريت جو دؤر. ايندڙ دؤر گارنٽيسمي (Garantesmi) جو هوندو, جنهن ۾ انساني حقن جي ضمانت هوندي. 8 دؤر گذرڻ كان پوءِ اسين "آهنگ" (ترنم، لئي، ميناج) جي دؤر ۾ داخل ٿي وينداسون. ان كان پوءِ اسين "آهنگ" (ترنم، لئي، ميناج) جي دؤر ۾ داخل ٿي وينداسون. ان كان پوءِ اسين شاهن ٿي ويندو.

انهيءَ قسم جي اڳُ ڪٿي جرمن فلسفي ايمانويل ڪانٽ سج جي گرميءَ ۾ هوري هوري کوٽ جي بنياد تي ڪئي هئي ۽ ليکو لڳايو هو تہ ڪو وقت ايندو جڏهن سج صفا ٿڌو ٿي ويندو ۽ وڻ ٻوٽا سڀ فنا ٿي ويندا.

فوريئر جي قلم ۾ ڏاڍو زور هو. سندس لکڻين ۾ ٽوڪ ۽ مذاق جي "چاشني" هئي. اهو قلم جو زور هن سرمائيداريءَ جي قانون کي بي نقاب ڪرڻ ۾ لڳايو. هو سڀ ڄاڻيندڙ هو. فوريئر جو خيال هو ته هن نظام ۾ رڳو ننڍيون ننڍيون ننڍيون خرابيون نه آهن, جن کي سڌاري سگهجي، پر هتي هر ماڻهوءَ جو مفاد ٻئي ماڻهوءَ سان ٽڪرائجي رهيو آهي.

"صنعت سان تعلق رکندڙ هر ماڻهو باقي انسانيت سان جهڙي ۾ آهي ۽ ذاتي مفاد جي ڪري ٻين سان دشمني رکي ٿو. ڊاڪٽر جي خواهش آهي تہ شهرين جو وڏي کان وڏو مقدار بيمار هجي، وڪيل چاهي ٿو ته هر گهر ۾ مقدمي بازي هلندي رهي. اڏاوتن جي ماهر جي آرزو آهي ته شهر ۾ باهه لڳندي رهي تہ جيئن پراڻيون جايون ڊهنديون رهن ۽ نهنديون رهن. شيشي وارو چاهي ٿو ته ڳڙو وسندو ۽ طوفان ايندو رهي تہ جيئن گهرن جا شيشا ڀڄن، درزي چاهي ٿو ته گراهڪ جا ڪپڙا جلدي جلدي قاٽن، موچي چاهي ٿو ته جيون جلدي ڳرن، عدالت ان ڳالهم ۾ خوش آهي ته فرانس ۾ هر سال هڪ لک ويه هزار دخل اندازي لائق ڏوه ٿيندا آهن ڇو فرانس ۾ هر سال هڪ لک ويه هزار دخل اندازي لائق ڏوه ٿيندا آهن ڇو اسان جو وجود انهن ئي ڏوهن تي دارومدار رکي ٿو. مطلب ته اسان جو مهذب دنيا ۾ هر ماڻهو سڄي آباديءَ خلاف جنگ ڪرڻ لاءِ تيار آهي."

اهو ئي نه, پر سماج جي ٿورائي ڄُور جيان ٻين جي خون پگهر تي جيئري آهي. فوريئر وٽ سماجي ڄُورن جو تعداد ٻارهن آهي جيڪي سماج جي دولت ۾ ته واڌاو نه ٿيون ڪن پر سماج جي دولت پيون پيئن. ان ۾ فوجون آهن, سرڪاري آفيسر آهن, سوداگر ۽ دڪاندار آهن, پادري حضرات آهن ۽ غير حاضر زميندار آهن. چور, ٺڳ, فقير وغيره اڃا ڳڻڀ ۾ نه آهن.

فوريئر کي شڪايت آهي ته اسان جي سماج ۾ نا اهلي ۽ ڄٽائپ گهڻي آهي. ان سلسلي ۾ هن عورتن تي جيڪي ظلمر ڪيا آهن ان جو خاص طرح ذڪر ڪيو آهي. هو عورتن جي حقن جو زبردست حمايتي هو. هن جي دعويا هئي ته سماج جي ترقيءَ ۽ تهذيب جو ماپو سماج جي پنهنجي عورتن سان سلوڪ آهي. فوريئر عورتن جي حقن جو جذباتي انداز ۾ علمبردار نه هو، پر هن جو چوڻ هو ته اڄوڪي دؤر ۾ عورتن کي غلام بڻائڻ جي ڪا به ضرورت نه آهي. مثال طور، هو چوي ٿو ته 300 گهر وٺو، انهن ۾ 300 عورتون ڌار ڌار چرن ٿيون ۽ اهو انهن ۾ 300 عورتون ڌار ڌار ڪم ڪن ٿيون. 300 چلهيون ڌار ڌار ٻرن ٿيون ۽ اهو سڀ ڪجه رڳو 300 ماڻهن جي لاءِ، جڏهن ته 300 مردن جي لاءِ خوراڪ پهچائڻ جو ڪم چار پنج عورتون وڏي سولائي سان ڪري سگهن ٿيون. اهڙيءَ طرح ٻارڻ به گهٽ ٿيندو ۽ عورتون به سڄو ڏينهن چله دکائڻ کان بچي پونديون. اهو ئي حال زندگيءَ ٿيندو ۽ عورتون به سڄو ڏينهن چله دکائڻ کان بچي پونديون. اهو ئي حال زندگيءَ جي ٻين مشغلن جو آهي، نه ڪو منصوبو.

واپاري طبقن تي به هن ڏاڍي ڇتي تنقيد ڪئي آهي. هن جي دعويٰ آهي ته خدا جي بادشاهيءَ ۾ سڀني طبقن کي داخلا ملندي, سواءِ واپارين ۽ سوداگرن جي, ڇو ته واپاري طبقا سماج جي سڀني براين جو مجسمو آهن. واپار هڪ گندي ڪُسي آهي جنهن ۾ هر قسم جا زهريلا جيت پلجن ٿا. پراڻي زماني ۾ سوداگرن کي ننڍو چور

چيو ويندو هو پر هاڻي هو "وڏا چور" ٿي پيا آهن. انهن جي بڇڙاين سڄي سماج کي خراب ڪري ڇڏيو آهي. واپار برتريءَ کي جنم ڏئي ٿو ۽ ٻين کي به بدديانتي، ڌوڪي ۽ بي ايمانيءَ تي آماده ڪري ٿو. ان سان گڏ واپاري طبقن کي سماج ۾ اها حيثيت/جاءِ ملي وئي آهي جنهن جا هو هر گز لائق/حقدار نه ناهن. هو صنعتڪارن جا آقا بڻجي ويا آهن جيتوڻيڪ انهن کي صنعتڪارن ۽ پيداوار ڪندڙ طبقن جي تابع هئڻ گهرجي ها. ان طبقي تہ حڪومت تي به قبضو ڪري ورتو آهي ۽ هاڻي حڪومت به انهن براين جو حل ڪهڙو آهي:

"منهنجو نظريو اهو آهي ته قدرت جي عطا ڪيل هر هڪ جذبي کي واڌ ويجه جو پورو پورو موقعو ملڻ گهرجي. منهنجي سڄي نظام جي ڪُنجي اها ئي آهي. سماج جي گهر آهي ته خدا اسان کي جيڪي صلاحيتون ۽ قوتون ڏنيون آهن انهن سڀني جو ڀرپور استعمال ڪيو وڃي."

فوريئر جي فڪر جو مرڪزي نڪتو جذباتي ڪشش ( Attraction فوريئر جي فڪر جو مرڪزي نڪتو جذباتي ڪشش ( Attraction آهي. ان جي ڀيٽ ۾ نيوٽن جو ڪشش ثقل جو نظريو صفا گهٽ آهي. ڇو تہ جذباتي ڪشش جو نظريو روحاني ۽ اخلاقي دنيا تي بہ ڇانيل آهي. خدا ان جذباتي ڪشش وسيلي انهن سرگرمين کي به دلڪش بڻائي ڇڏيندو آهي جيڪي غيردلڪش هونديون آهن. کير پياڪ ٻار جي پرورش کان وڌيڪ غيردلچسپ ٻيو ڪهڙو ڪم ٿي سگهي ٿو ۔ هن جا رلڪا ڌوئڻ، رات جي ننڊ خراب ڪرڻ, سيني مان لڳائي کير پيارڻ, پر قدرت ماءُ منجه ڪشش جو جذبو ڀري ڇڏيو آهي ۽ هوءَ اهي سڀ ڪم خوشيءَ سان ڪندي آهي.

جذبي جي ڪشش يا ڪشش جي جذبي سان ئي اسان جي عمل جو رخ مقرر ٿئي ٿو. بس اسان لاءِ لازم آهي ته اسان انهيءَ جذبي جي پيروي ڪيون. جيڪڏهن اسان جي جذبن ۾ ڪم ظرفي نظر اچي ٿي ته اهو جذبن جو قصور ناهي پر ماحول جو نقص آهي, ان ڪري ماحول بدلائڻ ضروري آهي ته جيئن ڪشش جو جذبو پنهنجو فطري جوهر ڏيکاري سگهي.

فوريئر فلسفين کان ناراض آهي ڇو ته هنن جذبي جي هميشه مذمت ڪئي آهي ۽ ان کي ڪم ظرفيءَ جو رنگ ڏنو آهي ڄڻ تہ جذبو ڪا مڪروه شَي آهي، جنهن کان بچڻ گهرجي، جڏهن تہ جذبو خوشيءَ جو تجربو ڪرڻ يا ان جي سطح کي مٿاهون ڪرڻ جو ذريعو هوندو آهي. خوشيءَ جي جذبن جو تعداد ٻارهن آهي. پنج اهي آهن جن جو تعلق پنجن حواسن سان آهي يعني ڏسڻ، ٻڌڻ، چکڻ، ڇهڻ ۽ سنگهڻ. چار روحاني آهن: دوستي، خواهش، پيار ۽ خاندان \_ اهي چارئي جذبا جميعت جي تعمير ڪن ٿا.

سوال هي آهي ته سماج کي "آهنگ" جي دؤر ويجهو ڪيئن ڪجي، جيئن خراب انسان نيڪيءَ جو انسان بڻجي پوي. آهنگ اها دنيا آهي جنهن ۾ ماڻهو ڪشش جي جذبي هيٺ ڪم ڪندا. اهڙي دنيا فيلينگز (Falanx) جي دنيا هوندي. "فيلينگز" يوناني ٻوليءَ ۾ مخصوص صف بنديءَ کي چوندا آهن, جيڪا سڪندر اعظم جي زماني ۾ يونان ۾ رائج هئي. فوريئر اهو اصطلاح پنهنجي منصوبي جي اشتراڪي وحدتن لاءِ ڪتب آندو آهي.

سينٽ سائمن چوندو هو تہ سماج هڪ فيڪٽري آهي ان ڪري ان فيڪٽريءَ جي اصولن کي منظم ڪرڻ گهرجي، پر فوريئر وٽ سماج هڪ هوٽل آهي ان ڪري ان کي هڪ هوٽل جيان هلائڻ گهرجي.

فوريئر جي منصوبي هيٺ هر فيلينگز جي هڪ مرڪزي جاءِ هوندي. جديد هوٽلن جيان ان ۾ وڌ ۾ وڌ 1500 ماڻهن جي کاڌي ۽ رهائش جو بندوبست هوندو. ان سان گڏ جاءِ ۾ رهندڙن جي سڀني ضرورتن ۽ سهولتن کي مهيا ڪرڻ به انتظام ڪندڙن جي حوالي هوندو. هوٽل جي چوڌاري 400 ايڪڙن جو علائقو هوندو جنهن ۾ زراعت ڪئي ويندي ۽ ننڍيون صنعتون قائم هونديون (فوريئر وڏين فيڪٽرين جو سخت مخالف هو). ان زراعت ۽ صنعت سان هوٽل وارن جون سڀئي ضرورتون پوريون ڪيون وينديون. هر فيلينگز جي تنظيم جوائنٽ اسٽاڪ ڪمپني جي اصولن تي هوندي. فيلينگز جا ميمبر ان تنظيم ۾ حصيدار طور شريڪ ٿيندا. "ان تنظيم ۾ حصيداري زمين ۽ پيسي کان گهڻو وڌيڪ قيمتي هوندي." فيلينگز جو ٽيه ۾ حصيدارن ۾ ورهايو ويندو, پر سرمائي کي پنجٽيه في سيڪڙو نفعو هوندو جيڪو حصيدارن ۾ ورهايو ويندو, پر سرمائي کي 1/3 حصو ملندو, پورهيتن کي 5/12 ۽ منتظمن کي 1/4. منتظمن جي چونڊ قابليت جي بياد تي پاڻ ميمبر ڪندا.

فوريئر جي منصوبي ۾ شريك هئڻ جو احساس نهايت ضروري شرط آهي. جيكڏهن مزدور كي اها خبر پئجي وڃي ته فيكٽري يا فارم ۾ سندس حصو به آهي, ته پوءِ هو وڌيك چاه سان كم كندو. "آهنگ جو غريب مزدور, جنهن وٽ رڳو 1/20 حصا آهن, اهو به اداري جو جزوي مالك آهي. هُو "منهنجي زمين", "منهنجون جايون", "منهنجا جهنگ" ۽ "منهنجي فيكٽري" چئي سگهي ٿو, ڇو ته اهي شيون جزوي طور هن جي به ملكيت هونديون."

مزدور يا كاركن كي نفعي جو كجه حصو مزدور جي حيثيت ۾ ملندو, كجه حصيدار جي حيثيت ۾ ملندو ۽ جيكڏهن هو منتظم چونڊيو ويو تـ كجه منتظم طور بـ ملندس.

فيلينگز حقيقت ۾ هڪ سهڪاري هوٽل هوندو جنهن جا رهاڪو هر لحاظ کان آزاد هوندا. اهي جيڪو هنر يا ڌنڌو چاهن, اختيار ڪن ۽ جڏهن مرضي هجين تڏهن

ان کي ڇڏي ڪو ٻيو ڪم شروع ڪن. جيءُ چاهين تہ کاڌو سڀني سان گڏجي ويهي ڊائننگ هال ۾ کائن ۽ جيءُ چاهين تہ پنهنجي ڪمري ۾.

فيلينگز جي ثنا ۽ تعريف ۾ فوريئر گهڻو ڪجه لکيو آهي ۽ ان جي ننڍن ننڍن جزن کي به وڏي تفصيل سان لکيو آهي. فيلينگز جي ڪري مرد سودو سامان آڻڻ, سامان خريد ڪرڻ, گهر جي چوڪيداري ڪرڻ کان آزاد ٿي ويندو. نه بيروز گاريءَ جو انديشو ۽ نه غربت جو خوف. عورتون چلهيون ٻارڻ, ٻهاري ڏيڻ, ٿانو ڏوئڻ, کاڌو پچائڻ ۽ ٻارن جي تعليم تربيت ۾ مٿو هڻن کان بچي پونديون ۽ مردن سان ڪلهو ڪلهي ۾ ملائي تخليقي ڪم ڪري سگهنديون.

ان گڏيل زندگي جي ڪري سماج جو سڄو ماحول ۽ مزاج بدلجي ويندو. ماڻهو پنهنجي ذاتي مفاد لاءِ هڪ ٻئي سان دشمني بدران دوستي ۽ مدد ڪندا. نر ڪنهن ٻئي کي نقصان پهچائڻ جون سازشون ٿينديون ۽ نہ ئي بدديانتي يا بي ايمانيءَ جي ضرورت يوندي.

فوريئر طبقاتي جدوجهد جو سخت مخالف آهي. هو طبقاتي تعاون جو قائل آهي, ان ڪري هن جي فيلينگز ۾ سرمائيدار به هوندا ۽ بي ملڪيت مزدور به اڃا به هوٽل ۾ پنجن طبقن جي رهائش جو بندوبست هوندو. هو ذاتي ملڪيت جو مخالف باهي.

قوريئر وڏن شهرن جي گوڙ ۽ بي سليقائيءَ کان پناه گهري ٿو. هن وٽ هر فيلينگز جي آبادي 400 گهراڻن (1600 ماڻهن) تائين محدود آهي. ڄڻڪ هر فيلينگز جديد طرز جو هڪ ڳوٺ هوندو. فيلينگز جو رهائشي علائقو ڏاڍو پرفضا هوندو، ڪنهن نديءَ ڪناري يا جبل جي جهول ۾ لهرون هڻندڙ ٻنين سان گهيريل.

ان خيالي جنت ۾ وڏن وڏن ڪارخانن جي ڪا به گنجائش نه هوندي. عجب ڳالهه آهي ته فوريئر سرمائيدارن جي خلاف نه هو پر صنعتي نظام کي سخت ناپسند ڪندو هو. "صنعتي نظام اسان جو جديد ترين ڌوڪو آهي." هو اناج پيدا ڪرڻ جي حق ۾ به نه هو پر ماڻهن کي صوف, انگور ۽ سنگترا پو کڻ, سبزيون پيدا ڪرڻ ۽ ڪڪڙيون پاڻ جي ترغيب ڏيندو هو.

جن ماڻهن ڪوئٽا ۾ ڪوئلي جو کاڻيون ڏٺيون آهن يا سمنڊ ڪناري لوڻ ٺاهيندڙ مزدورن کي گوڏي جيڏي پاڻيءَ ۾ بيٺي ڏٺو آهي, انهن کي چڱيءَ طرح اندازو هوندو ته جسماني محنت ڪيتري ٿڪائيندڙ ۽ غيردلچسپ شَي آهي. سوڙهين ۽ اونداهين ڪوٺين ۾ ڏهه ڏه ٻارهن ٻارهن ڪلاڪ لاڳيتو ڪم ڪرڻ سان صحت ختم ٿي وڃي ٿي, جسم بيمارين جو مقابلو ڪري نه ٿو سگهي, نظر گهٽجڻ لڳي ٿي, دق (سله, ٽي.بي), پيچش, دم ۽ ٻيا مرض ٿي پون ٿا ۽ سگهاري کان سگهارو ماڻهو به وقت کان اڳ ڪراڙو ٿي وڃي ٿو. اڻويهين صديءَ ۾ يورپ جي مزدورن جي ماڻهو به وقت کان اڳ ڪراڙو ٿي وڃي ٿو. اڻويهين صديءَ ۾ يورپ جي مزدورن جي

حالت اهڙي ئي هئي، ان ڪري مسئلو اهو هو ته جسماني پورهيي کي پرڪشش ڪيئن بڻايو وڃي. فوريئر ان جو حل اهو ڏنو تہ ڪو بہ ماڻهو ٻن ڪلاڪن کان وڌيڪ ڪم نہ ڪري. مزدورن ۾ دوستن جون ٽوليون هجن ۽ دوستاڻي همدردي/ سنگت/ ڀائپيءَ جو روح ڦوڪيو وڃي. هن اجوري بدران نفعي ۾ حصي جون ڌار ڌار حدبنديون مقرر ڪيون. مثال طور، عامر ڪارڪنن کي ٽيهن کان چاليه في سيڪڙو نفعو ڏنو وڃي. وچولي درجي وارن کي 15 في سيڪڙو ۽ دولتمندن کي رڳو 5 في سيڪڙو. اهو نفعو ڪم ڪرڻ وارن جي پورهيي يا پيداوار جي مقدار جي لحاظ کان نورهايو وڃي پر ڪم محنت ۽ افاديت جي حساب سان – جيڪو ڪم جيترو وڌيڪ خوشگوار هجي ان جو اجورو اوتروئي گهٽ ڪيو وڃي. مثال طور، باغباني ڪرڻ وارن جو حصو سڀني کان گهٽ هجي، پر جيڪو ڪم جيترو ڏکيو يا اڻوڻندڙ هجي وارن جو اجورو اوتروئي گهٽ جيڪو ڪم جيترو ڏکيو يا اڻوڻندڙ هجي

ٻارن جي پالنا ۽ عورتن جي حقن تي افلاطون کان فوريئر تائين هر هڪ خيالي سوشلسٽ خاص ڌيان ڏنو آهي. ٻارن جي تربيت نرسن جي نگرانيءَ ۾ ٻن سالن جي عمر کان شروع ٿي وڃي. نرسون ٻارن کي اتي وٺي وڃن جتي ماڻهو ڪم ڪندا هجن. اتني انهن کي ننڍا ننڍا مترڪا ۽ ٻيا اوزار کيڏڻ لاءِ ڏنا وڃن جيئن اهي وجداني طور تي اوزارن جي ماحول جا عادي ٿي وڃن. اڍائي سالن جي عمر ۾ هو مٽر ڇلڻ لڳن يا ان قسم جا ٻيا هلڪا هلڪا ڪم کين مشغولي طور ڏنا وڃن. نرسون هر ٻار جي فطري صلاحيتن جو مطالعو ڪن ۽ انهن صلاحيتن کي اڀارڻ جي ڪوشش ڪن. ٻارن لاءِ اوپيرا (ناچ ۽ موسيقي) جو به انتظام هجي. واضح هجي ته فوريئر اهي تجويزون ڪنڊر گارٽن جي ايجاد کان ڪيترائي سال اڳ پيش ڪيون هيون ۽ تخيررگارٽن جو موجد فوريئر جو ئي هڪ شاگرد هو.

سينٽ سائمن ۽ فوريئر فرانسي انقلاب جي فضا ۾ پرورش پاتي هئي پر واٽرلو واري جنگ ۾ نپولن جي شڪست (1815ع) کان پوءِ يورپ ۾ رجعت پرست قوتن جو نئين سر غلبو ٿي ويو. اتحادين (برطانيا, آسٽريليا, جرمني ۽ روس) فرانس جي قتل ٿيل بادشاه لوئي سورهين جي ڀاءُ لوئي ارڙهين کي فرانس جي تخت تي ويهاريو (1815ع- 1824ع) ۽ ڪانگريس آف وينا جي موقعي تي ان ڳاله جو پورو بندوبست ڪيو ته انقلابي تحريڪون ٻيهر نه اڀري سگهن. ان جوڙ توڙ ۾ برطانيا جو حڪمران طبقو اڳيان اڳيان هو. برطانيا صنعتي لحاظ کان دنيا جو سڀ کان وڌيڪ ترقي يافت ملڪ هو ۽ ان نه پئي چاهيو ته يورپ ۾ ڪا اهڙي طاقت اڀري جيڪا ان جي بحري قوت يا مشرقي قبضن لاءِ خطري جو ڪارڻ بڻجي. نپولن سان لاڳيتي جنگ پٺيان اهو ئي جذبو ڪارفرما هو.

نپولن خلاف جنگ هلندي برطانيا جي مشيني صنعت ۾ ڏاڍو واڌارو ٿيو, پيداوار ڪيترائي ڀيرا وڌيڪ ٿي وئي ۽ صنعتي شهرن جي آباديءَ ۾ به حيرت انگيز واڌارو ٿيو. مثال طور, لنڊن جي آبادي 1801ع ۾ ساڍا نو لک هئي جيڪا 1821ع تائين وڌي چوڏهن لک ٿي وئي. اهڙيءَ طرح لورپول, مانچسٽر, برمنگهم, ليڊز, شيفلڊ, ناٽنگهم, بريڊ فورڊ ۽ نيو ڪيسل جون آباديون ٻيڻيون ٿي ويون.

صنعتي پيداوار ۾ واڌاري سان گڏ هڪ طرف سرمائي جي هڪ جاءِ جمع ٿيڻ جي رفتار وڌي وئي، تہ ٻئي طرف مزدورن جو تعداد به گهڻو وڌي ويو، پر جنهن نسبت سان سرمائيدارن جي نفعي ۾ واڌارو ٿيو انهيءَ نسبت سان پورهيتن جي مالي حالت ڪرندي وئي. امير طبقو وڌيڪ امير ۽ پورهيت طبقو وڌيڪ غريب ٿيندو ويو، ان ڪري هڪ شخص پيٽرڪ ڪول قوهون (Patrick Colquohon) عددن ۽ ڳڻپ وسيلي ثابت ڪيو تہ مزدورن جي في ماڻهو سالياني آمدني 11 پائونڊ آهي, جڏهن ته پورهيي جي قوت مان صنعتڪارن کي ساڍا ستاويه ڪروڙ پائونڊن جو فائدو ٿئي ٿو. مزدورن کي محنت جو رڳو 6/6 حصو ملندو آهي ۽ باقي 5/6 واپاري طبقا هضم ڪري ويندا آهن.

ان وقت تائين مزدورن يونين ٺاهڻ جو حق حاصل نہ كيو هو ۽ نہ ئي اهي پارليامينٽ جو چونڊن ۾ ووٽ ڏئي سگهندا هئا، پوءِ به هو پنهنجن مطالبن لاءِ مظاهرا ۽ هڙتالون كندا رهندا هئا. 1819ع ۾ مانچسٽر جي هڙتالي مزدورن تي پوليس گولي هلائي جنهن جي كري بيشمار مزدور قتل ۽ زخمي ٿيا. ان حادثي تي ناراض ٿي انقلابي شاعر شيلي هك نظم ۾ مزدورن جي حوصلي افزائي كندي لكم هو تد:

"شينهن جيان ننڊ مان اُٿو,

ايڏي تعداد ۾ جو ڪوئي توهان کي شڪست ڏئي نہ سگهي.

پنهنجين زنجيرن كي جهٽكي ڦٽو كيو

جيكي ماك جي ڦڙن جيان ننڊ ۾ توهان جي جسمن تي ڄمي ويون آهن.

توهان گهڻا آهيو.

هُو ٿورا آهن."

انهي ؟ وچ ۾ برطانيا ۽ ٻين مغربي ملڪن ۾ شديد معاشي بحران آيو جيڪو سرمائيداري دؤر جو پهريون بحران هو. سبب اهو هو ته پيداوار جنهن رفتار ۽ مقدار ۾ وڌي، ماڻهن جي خريدي قوت ۾ ايترو واڌارو نه ٿيو. پهچ گهرج کان وڌي وئي ۽ بازارون فاضل سامان سان ڀرجي ويون. نتيجو اهو نڪتو ته ڪارخانا بند ٿيڻ لڳا، مزدورن جي ڇانٽي شروع ٿي وئي، بيروز گارن جي فوج ۾ ڏينهون ڏينهن واڌارو ٿيڻ لڳو ۽ مزدور طبقي جي حالت اڃا وڌيڪ خراب ٿي وئي.

اِهو هو اُهو معاشي پس منظر، جنهن ۾ برطانيا جي سوشلسٽ فلسفين جي شعور پرورش پاتي. تاريخي لحاظ کان پهريون ذڪر لائق انگريز سوشلسٽ چارلس هال هه.

#### چارلس هال

چالس هال (1740ع-1820ع) عمر ۾ سينٽ سائمن کان بر وڏو هو پر سندس ڪتاب "يورپي ماڻهن تي تهذيب جا اثر" ( Peoples of Civilization on the ) 1808ع ۾ شايع ٿيو. چارلس هال وڏو ڪامياب 1808ع هو. هن پنهنجي سڄي زندگي هڪ بااصول شهريءَ جي حيثيت ۾ گذاري ۽ ان اصول پرستيءَ جي ڪري هن جي زندگيءَ جا پويان ڏينهن قيد ۾ گذريا. ٿيو ايئن جو ڪنهن ماڻهوءَ هن تي قرض جو مقدمو مڙهيو ۽ ڊگري ورتي. چارلس هال رقم ادا ڪرڻ کان انڪار ڪيو ۽ هن کي رقم ند ڏيڻ جي ڏوه ۾ قيد جي سزا ڀو ڳڻي پئي. هو چاهي ها ته رقم ڏئي آزاد ٿي سگهيو پئي، پر هن جو دليل اهو هو ته جڏهن ته هن قرض ورتو ئي ناهي، ته پوءِ ادا ڇو ڪري. نتيجو اهونڪتو ته هن جو موت قيدخاني ۾ ئي ٿيو.

ڊاڪٽر جي حيثيت ۾ چارلس هال عام شهرين جي ڏکن ۽ سورن کان واقف هو. هو مزدورن جي گهرن ۾ ويندو هو, انهن کي دلداري ڏيندو هو ۽ کين مالي مدد ڏيڻ کان به نه لئيندو هو. مزدور ڇا ٿا کائن, ڇا ٿا پائن, انهن جي آمدني ڪيتري آهي, انهن جا گهر ڪيئن آهن, انهن کي صحت جي حفاظت جون ڪهڙيون ڪهڙيون سهولتون گهرجن. چارلس هال کي اها سڀ خبر هئي، ان ڪري هن پنهنجن ذاتي تجربن جي بنياد تي هڪ ڪتاب لکيو, جنهن ۾ برطانيا جي پورهيت طبقي جون حالتون ڏاڍي مؤثر انداز ۾ بيان ڪيون هيون.

چارلس هال جو چوڻ هو تہ سماج ٻن طبقن ۾ ورهايل آهي: هڪ طبقو دولتمندن جو آهي ۽ ٻيو غريبن جو ۽ انهن ٻنهي طبقن جي وچ ۾ اهو ئي رشتو آهي جيڪو آلجبرا ۾ واڌُو ۽ ڪاٽُو کي آهي يعني اهي هڪ ٻئي جو مڪمل ضد آهن ۽ هڪ ٻئي جي نفي ڪن ٿا. "مزدورن جون حالتون ڏاڍيون خراب آهن، اهي جن ڪارخانن ۽ فيڪٽرين ۾ ڪم ڪن ٿا، اتي صحت جي حفاظت جو به خيال نه ٿو ڪيو وڃي. صاف هوا جي جاءِ تي زهريلو دونهون، سج جي روشنيءَ بدران ٻاٽ اونداه ۽ کليل فضا بدران بند ڪوٺين جو ٻوسٽ. ان هوندي به مزدور پنهنجي پيٽ کان مجبور ٿي سرمائيدارن جي شرطن تي ڪم ڪري ٿو."

دولت جي بي پناه طاقت جو راز اهو ئي آهي ته اها انسان جي پورهيي کي پنهنجي استعمال ۾ آڻڻ جي قوت رکي ٿي ۽ اها طاقت وچين دؤر جي مطلق العنان

بادشاهن جي طاقت کان به وڌيڪ قوي آهي, پر دولت کي رڳو پورهيي تي ئي اقتدار حاصل ڪونهي پر دولتمندن جي مُٺ ۾ ته قانون, انتظام ۽ عدليه جي سموري طاقت آهي. اهي رياست جي اڇي ڪاري جا به مالڪ هوندا آهن.

دولت مزدور پيدا كن ٿا, پر ان پيداوار ۾ انهن جو حصو كيترو هوندو آهي؟ چارلس هال جي اندازي موجب هر ڏهن ماڻهن ۾ اٺ مزدور هوندا آهن, پر پيداوار ۾ انهن جو حصو رڳو 1/10 هوندو آهي. 9/10 حصي تي دولتمند طبقو قبضو كري وٺي ٿو جيتوڻيك آباديءَ ۾ دولتمندن جو تناسب رڳو 2/10 آهي. ان جو مطلب اهو ٿيو ته مزدور اٺن ڏينهن ۾ رڳو هڪ ڏينهن يا هڪ ڏينهن ۾ رڳو هڪ ڪلاڪ پنهنجي ۽ پنهنجن ٻارن ٻچن لاءِ ڪم كري ٿو ۽ هن جو باقي وقت سرمائيدار لاءِ شيون ٺاهڻ ۾ گذري ٿو.

پر چارلس هال دولت ۽ پورهيي جي رشتي ۽ مزدورن جي مسئلن جو جذباتي انداز ۾ جائزو نه ٿو وٺي ۽ نه ئي انساني همدردي جو واسطو ٿو ڏئي, پر هو ته انگن اکرن جي مدد سان مزدورن جي خراب حالت ۽ دولتمندن جي خوشحاليءَ جي سببن جي سائنسي ڇنڊڇاڻ ڪري ٿو, هو معاشي اصولن جي حوالي سان جاچي ٿو, سياسي يا اخلاقي اصولن جو سهارو ڪو نه ٿو وٺي.

ان هوندي به چارلس هال جي سوچ جو اندازو زرعي آهي. هن جو خيال آهي ته جيڪڏهن پرولتاري طبقي وٽ زمين هجي ها ته صنعتڪارن سان سودو ڪرڻ وقت هن جي حالت ايتري ڪمزور نه هجي ها. جيڪڏهن مزدورن کي سرمائيدارن جا شرط قبول نه هجن ها ته هو گهٽ ۾ گهٽ بک ته نه مرن ها، ٻني ٻارو ڪري پنهنجو پيٽ پالن ها. چارلس هال اهو ڪو نه پئي ڄاتو ته پورهيتن جي اها ئي بدحالي هن جي انقلابي ڪردار جو بنياد آهي، ڇو ته هن وٽ پورهيي جي قوت کان سواءِ ڪا به ملڪيت ڪانهي جنهن کي هو وڪڻي سگهي. چارلس هال جو خيال هو ته زمين خدا جو عطيو آهي ۽ هر ماڻهوءَ جو حق آهي ۽ هر ماڻهوءَ کي زمين مان فائدو وٺڻ گهرجي.

معاشي حالتن جي بهتريءَ لاءِ چارلس هال ٻه رٿون رکيون: پهرين اها ته هر ماڻهوءَ کي رڳو ايترو ڪم ڪرڻ گهرجي جيترو سندس ۽ سندس خاندان جي گهرجن کي پورو ڪرڻ لاءِ ضروري هجي. هن جو خيال هو ته مشينن جي ڪري پيداوار هاڻي ايتري وڌي وئي آهي جو انسان لاءِ ڍڳي جيان سڄو ڏينهن ڪم ۾ جوٽيو رهڻ جي ضرورت ناهي, پر ٻن چئن ڪلاڪن جي پورهيي (بشرطيڪ سڀ تندرست ماڻهو پورهيو ڪن پوءِ اهي ڪهڙي به طبقي جا هجن) سان زندگي جون ضرورتون پوريون ٿي سگهن ٿيون. ٻي رٿ اها هئي ته هر ماڻهوءَ کي ان جي پورهيي جو پورو پورو اجورو ملڻ گهرجي. اسان مٿي ٻڌائي چڪا آهيون ته چارلس هال جي اندازي موجب اجورو ملڻ گهرجي. اسان مٿي ٻڌائي چڪا آهيون ته چارلس هال جي اندازي موجب

پورهيت طبقي کي ان جي پورهيي جو رڳو 1/10 حصو اجوري طور ملي ٿو ۽ 9/10 حصو سرمائيدار هڙپ ڪري وڃن ٿا. سرمائيدارن جي ان ڦرلٽ کي ختم ڪرڻ لاءِ هو اها راءِ ڏئي ٿو ته اهو 9/10 حصو به مزدورن کي ئي ملڻ گهرجي جيڪو سرمائيدارن جي قبضي ۾ هليو وڃي ٿو. پر چارلس هال مزدور تحريڪ سان ڳنڍيل نه هو ۽ نه ئي کيس مزدورن کي سياسي پلئٽفارم تي منظم ڪرڻ جو موقعو مليو. نتيجو اهو ٿيو جو هن جون رٿون سندس ڪتابن ۾ ئي محفوظ رهيون, ڪنهن عوامي تحريڪ جو جز بڻجي نه سگهيون.

#### وليم ٿامپسن

وليمر ٿامپسن (1785ع-1833ع) برطانيا جي شهر ڪارڪ جو هڪ خوشحال زميندار هو. سچائيءَ جي ڳولا ۽ انساني ڀلائيءَ جي آرزو کيس جيريمي بنٿم (1748ع-1832ع) جي اخلاقي فلسفي ڊيوڊ رڪارڊو (1772ع-1823ع) جي پورهيي جي نظريي ۽ رابرٽ اووين جي سوشلسٽ لکڻين جي اڀياس تي آماده ڪيو. بنٿم افاديت جي فلسفي جو باني هو. هن جي دعويا هئي ته سمورن انساني عملن جو محرڪ خوشي حاصل ڪرڻ آهي. انسان جيڪو ڪجھ ڪري ٿو اهو ذاتي مفاد لاءِ ڪري ٿو. ان لحاظ کان سرمائيدار, مزدور, زميندار, هاري سڀني جي عمل جو محرڪ هڪ جهڙو آهي. رڪارڊو جو چوڻ هو ته بازاري شين جي مله (قدر) جي ماپڻ جو ماپو پورهيي جو اهو مقدار آهي جيڪو ان جي تياري ۾ لڳو هجي. مزدور جي محنت به بازاري شي آهي ان ڪري ان جي به ڪا نہ ڪا قيمت هوندي آهي. اها قيمت مقرر ڪيئن ڪجي؟ "محنت جي قيمت اها رقم آهي جنهن جي سهاري مزدور زنده رهي سگهن ۽ پنهنجو نئون نسل پيدا ڪري سگهن." اووين جي سوشلزم تي اسان مقري سان بحث ڪري چڪا آهيون. ٿامپسن جا سوشلسٽ خيال انهن ٽنهي مفڪرن تفصيل سان بحث ڪري چڪا آهيون. ٿامپسن جا سوشلسٽ خيال انهن ٽنهي مفڪرن جو دلچسپ ميڙ آهن.

تامپسن پنهنجا خيال هڪ ڪتاب "انساني خوشي حاصل ڪرڻ لاءِ دولت جي امريت الله Inquiry Into the Principles of the ) ورهاست جي اصولن تي تحقيق (Distribution of Wealth Most Conductive to Human Happiness قلمبند ڪيا. اهو ڪتاب 1824ع ۾ شايع ٿيو.

ٿامپسن جي خيال جو بنياد "گهڻن کان گهڻن ماڻهن لاءِ گهڻي کان گهڻي خوشي خوشي عان گهڻي خوشي" جو فلسفو آهي. هن وٽ انسان جو بنيادي حق خوشي حاصل ڪرڻ آهي، ان ڪري ڪنهن به سماج جي ڪمائتي هئڻ جو ماپو به اهو ئي هئڻ گهرجي، ته ڇا اهو وڌ ۾ وڌ ماڻهن کي خوشي مهيا ڪري ٿو يا نه, پر خوشي ان وقت حاصل ٿي سگهي ٿي، جڏهن ماڻهو دولت مان فيض پرائي سگهن. دولت مان هن جي مراد اهي مادي شيون

آهن جيڪي محنت ۽ عملن جي ڪري جاندار ۽ بي جان شين کي استعمال ۾ آڻڻ سان پيدا ٿينديون آهن. دولت جي جيتري گهڻائي هوندي ۽ جيتري ان جي انصاف ڀري ورڇ هوندي خوشي ۾ به ايترو ئي واڌارو ٿيندو.

هیستائین هو بنتم جو هم خیال آهی. بنتم جی دعوی هئی ته دولت جو حقیقی خالق سرمائیدار آهی, مزدور نه. اتی پهچی تامیسن پنهنجی مرشد جو سات چڏي ڏئي ٿو, چو تہ ٿاميسن جي راءِ ۾ دولت جو حقيقي خالق مزدور آهي, نہ کي سرمائيدار. پر سرمائيداراڻي سماج ۾ مزدور کي پيداوار جي گهٽ ۾ گهٽ اڌ حصي کان محروم ٿيڻو پوي ٿو. اهو اڌ حصو سرمائيدار نفعي جي صورت ۾ کڻي وڃي ٿو, چو ته دولت وڌائڻ جا ذريعا (زمين, مشين, فيكٽريون) سرمائيدارن جي ملكيت هوندا آهن. پر نفعو ڇا آهي؟ "نفعو اهو وڌيك مله (قدر زائد) آهي جيكي پورهيي جي کري خامر مال ۾ پيدا ٿئي ٿو. ڪچو مال, جايون, مشينون, اجورا پاڻ پنهنجي مله ۾ ته واڌارو نه ٿا ڪري سگهن. اهي مزدورن جي ڪيل محنت جو ثمر هونديون آهن, ڇو ته لوه جي کاڻ مان ڪچو لوه مزدور ڪڍندا آهن, ان کي صاف مزدور ڪندا آهن. بٺيءَ ۾ ڳاريندا بہ مزدور آهن ۽ پوءِ ڪلون, پرزا ۽ اوزار بہ مزدور ئي گهڙيندا آهن. اهڙيءَ طرح لوه جي مله ۾ ڏاڪي بہ ڏاڪي واڌارو بہ مزدورن جي ئي پورهيي سان ٿيندو آهي. اهو وڌيڪ مله رڳو پورهيي سان پيدا ٿيندو آهي. تہ ڇا پيداواري ذريعن جي مالڪ کي ڪجھ بہ ملڻ گهرجي؟ ٿامپسن جو چوڻ آهي تہ انصاف جي گهر اها آهي تہ پيداوري ذريعن کي استعمال ڪرڻ جو اجورو سرمائيدارن کي ضرور ڏنو وڃي, جو تہ مشين ۽ ڪچي مال کان سواءِ مزدور ڪجھ بہ پيدا ڪري نہ ٿو سگهي. هاڻي سوال اهو آهي تہ ادائگي ڪيتري ٿئي يعني مزدور جو پيداوار مان كيترو حصو سرمائيدار كي ملي. تاميسن چوى تو ته مزور ته اهو ئي چوندو ته سرمائيدار کي رڳو مشين جي گاٺ, ڀڃ ڊاھ جو معاوضو ڏنو وڃي ۽ سندس خرچ لاءِ ایتری رقم, جو هو آرام سان زندگی گذاری سگهی. ان جی ابتر سرمائیدار جو مطالبو هوندو تہ مشين جي استعمال سان جيڪو وڌيڪ ملھ پيدا ٿيو آهي. اهو سڀ جو سڀ مون کي ملڻ گهرجي.

قامپسن ٻنهي ڌرين جي دعويا ته بيان ڪري ڇڏي پر هو فيصلو نه ڪري سگهيو ته ڪهڙي دعويا اقتصادي قانونن موجب صحيح آهي ۽ ڪهڙي غلط. سرمائي ۽ پورهيي جي ان جهيڙي کي اقتصادي اصولن جي روشني ۾ طَي ڪرڻ بدران هن افاديت جي فلسفي جو سهارو ورتو ۽ لکيو ته "مزور کي سرمائي جي استعمال جو جيڪو معاوضو ادا ڪرڻو پوي ٿو ان جي باري ۾ سرمائي ۽ پورهيي جي اندازن ۾ وڏو فرق آهي. اهو فرق مڪمل مساوات ۽ دولت ۽ غريبي جو فرق آهي... انهن متضاد دعوائن جي باري ۾ انصاف ڪهڙو حڪم ڏئي ٿو ۽ افاديت ڪهڙو فيصلو

ڪري ٿي." ڄڻ تر ٿامپسن اقتصادي مسئلي جو فيصلو اقتصادي عدالت بدران افاديت ۽ انصاف جي اخلاقي عدالت جي حوالي ڪري ڇڏيو. هو چوي ٿو تر جيڪڏهن مزور جي دعويٰ مڃي وڃي تر دولت ۾ وڏي تيزي سان واڌارو ٿيندو، ڇو تر مزور کي جڏهن ان ڳاله جو يقين ٿي وڃي تر هن جي پورهيي جو ثمر کيس ئي ملندو تر هو وڌيڪ چستيءَ ۽ محنت سان ڪم ڪندو، دولت عوام ۾ پکڙبي ۽ اهڙيءَ طرح "گهڻي کان گهڻي تعداد لاءِ گهڻي کان گهڻي خوشي" جو انتظام ٿي سگهندو. ان جي ابتڙ جيڪڏهن سرمائيدارن جي دعويٰ تسليم ڪئي وئي تر اڻ برابري وڌندي، سرمائيدار هڪ جابر حڪمران جو روپ وٺندو، نظم ۽ نسق جا سمورا اختيار سقانون, انتظاميا، عدليا — سرمائيدار غصب ڪري وٺندو ۽ خوشي اڻلڀ ٿي ويندي، ان ڪري دولت جي ورهاست جو مروج نظام تبديل ڪيو وڃي، تر جيئن گهڻي کان گهڻا ماڻهو دولت ۽ خوشيءَ کان لطف نظام تبديل ڪيو وڃي، تر جيئن گهڻي کان گهڻا ماڻهو دولت ۽ خوشيءَ کان لطف اندوز ٿي سگهن. ان ڪري ضروري آهي تد:

1. مزور بلڪل آزاد هجن ۽ انهن کي پورو اختيار هجي تہ جيڪو ڌنڌو چاهن اهو چونڊن ۽ جيترن ڏينهن تائين چاهن اهو ڌنڌو جاري رکن.

- 2. مزور جي پيداوار مزور جي ملڪيت هجي.
- 3. پيداوارن جي مٽاسٽا آزاد ۽ رضاڪاراڻي هجي.
- 4. ائين ڪرڻ سان برابري بہ قائم ٿيندي ۽ عوامر کي ذهني سڪون ۽ مادي تحفظ بہ ملي پوندو.

ٿامپسن سماج جي نئين ڍانچي لاءِ رابرٽ اووين جي پوئواري ڪئي. هو لکي ٿو ته "رابرٽ اووين نيولنارڪ ۾ تجربي سان ٻڌائي ڇڏيو ته دولت جي هڪ جيتري ورهاست ۽ مڪمل تحفظ ۾ آهنگ ڪيئن ٿي سگهي ٿو. اووين سهڪار ۽ برابر ورهاست وسيلي عمل ڪري ٿو."

ٿامپس پنهنجي ٻي تصنيف "محنت جو ميوو" (Labour Rewarded) ۾, جيڪا 1826ع ۾ شايع ٿي, سهڪار جي تصور کي وڌيڪ وضاحت سان بيان ڪيو آهي. هو مزورن جي ٽريڊ يونين جو حامي آهي, پر هن جو خيال آهي ته ٽريڊ يونينن وسيلي طبقاتي جدوجهد تيز ڪرڻ بدران فنڊ گڏ ڪرايو وڃي جيئن هوري هوري سهڪار جي هڪ گڏيل ملڪيت قائم ٿي وڃي. جڏهن گهڻي رقم گڏ ٿي وڃي ته انهيءَ سرمائي سان هر جاءِ فيڪٽريون کوليون وڃن, مزورن لاءِ گهر اڏايا وڃن ۽ فيڪٽرين جي انتظام ۽ مشينن جي مرمت وغيره جا خرچ ڪڍڻ کان پوءِ جيڪا آمدني بچي اها مزورن ۾ وراهي وڃي. انهيءَ سان گڏ مزورن کي فيڪٽريءَ جا حصص (شيئر) خريد ڪرڻ تي آماده ڪيو وڃي ته جيئن اهي فيڪٽري جي نفعي ۾ به شريڪ ٿي سگهن پر ڪنهن به ماڻهو کي هڪ کان وڌيڪ حصص خريد ڪرڻ جي

اجازت نه هجي، ڄڻ ته اهي فيڪٽريون سرمائيدارن بدران مزورن جي جوائنٽ اسٽاڪ ڪمينين جي ملڪيت هجن.

ٿامپس لنڊن ڪو آپريٽو سوسائٽي جو سرگرم رکن هو ۽ سوسائٽي جي رسالي ڪو آپريٽو مئگزين ۾ لاڳيتو مضمون لکندو هو.

#### ٿامس هاجڪن

ٿامس هاجڪن (Thomas Hodgkin) (1783 برطانوي سامونڊي فوج ۾ آفيسر هو, پر هن جڏهن سامونڊي فوج جي نظم ۽ نسق خلاف هڪ پمفليٽ شايع ڪيو ته هن کي زوريءَ رٽائر ڪيو ويو. نوڪريءَ مان نڪرڻ کان پوءِ هن سفر تي سندرو ٻڌو ۽ ٽن سالن تائين جرمنيءَ، فرانس ۽ اٽليءَ ۾ پيدل گهمندو رهيو. انهن ڏينهن ۾ هن کي آدم اسمٿ, رڪارڊو, بنٿم, گوڊون ۽ جان لاڪ جا ڪتاب پڙهڻ جو موقعو مليو. 1833 ۽ ۾ جيمزمل جي سفارش تي هو اخبار مارننگ ڪرانيڪل ۾ رپورٽر مقرر ٿي ويو. رپورٽر جي حيثيت ۾ هن مزدورن جي تحريڪ جو ويجهي کان رهيو. ان وقت تائين برطانيا ۾ مزدورن کي ٽريڊ يونين جو حق نہ مليو هو ۽ پارليامينٽ انهن منع ڪيل قانونن کي رد ڪرڻ لاءِ غور ڪري رهي هئي. اتي پارليامينٽ انهن منع ڪيل قانونن کي رد ڪرڻ لاءِ غور ڪري رهي هئي. اتي جيڪي تقريرون ٿيون انهن مان هاجڪن ان نتيجي تي پهتو ته سرمائيدارن جي دمائندن کي رڳو پنهنجو طبقاتي مفاد پيارو آهي ۽ اهو ته سرمائي ۽ پورهيي جي وچ مي ناه شاهن ناهي هن لنڊن ۾ مزورن جو هڪ ادارو لنڊن مڪينڪس انسٽيٽيوٽ جي نالي سان قائم ڪيو ۽ مزورن کي معاشيات ۽ فلسفي مڪينڪس انسٽيٽيوٽ جي نالي سان قائم ڪيو ۽ مزورن کي معاشيات ۽ فلسفي جي تعليم ڏيڻ لڳو.

معاشيات متعلق هاجكن جو پهريون كتاب "سرمائي جي دعوائن خلاف پورهيي جو بچاء " (Labour Defended Against Claims of Capital) 1825ع ۾ شايع ٿيو. ٻن سالن كان پوءِ هن "عام فهم معاشيات" لكيو. اهو كتاب حقيقت ۾ ليكچرن جو مجموعو هو. 1832ع ۾ هن "ملكيت جي قدرتي ۽ مصنوعي حقن جي ڀيٽ" شايع كيو. هاجكن جا نظريا انهن ئي كتابن ۾ موجود آهن.

"پورهيي جو بچاء" هاجڪن جي اهم تصنيف هئي. هي ڪتاب انهن ڏينهن ۾ لکيو ويو جڏهن پارليامينٽ ۾ مزدورن جي قانونن تي بحث ٿي رهيو هو. ان ڪري هاجڪن ڪتاب جي ديباچي ۾ لکي ٿو، تہ اڄ ڪلھ سڄي ملڪ ۾ سرمائي ۽ پورهيي جي وچ ۾ جهيڙو جاري آهي. لڳ ڀڳ سڀني صنعتن جا مزدور متحد ٿي وڌيڪ اجوري جو مطالبو ڪري رهيا آهن. انهن کي اجورو ڏيندڙن پنهنجي بچاءَ لاءِ پارليامينٽ ۾ درخواست ڪئي آهي. ان جو فيصلو رڳو ٻنهي ڌرين جي ويڙه جي

قوت تي ئي ٻڌل ناهي پر دليل ۽ دعوائون به اهم كردار ادا كندا.

ٻين هم عصر سوشلسٽ مفڪرن جيان هاجڪن بہ انهيءَ نتيجي تي پهتو تہ مزدورن کي جيڪو اجورو ملي ٿو اهو انهن جي پورهيي جو پورو اجورو ناهي. انهن کي رڳو ايترو معاوضو ڏنو وڃي ٿو تہ جيئن هو پنهنجي جسم ۽ روح جي رشتي کي ڪنهن نہ ڪنهن نموني قائم رکي سگهن. مزدور طبقو جيتوڻيڪ اڄ کان 200 سال اڳ جي ڀيٽ ۾ گهٽ ۾ گهٽ ڏهوڻو مال پيدا ڪن ٿا پر انهن کي اڄ به اها ئي مزدوري ملي ٿي جيڪا 200 سال اڳ ملندي هئي. انهن جي پيداوار جو سڄو فائدو سرمائيدار ۽ زميندار کڻن ٿا ۽ مزدور جڏهن متحد ٿي پنهنجو حصو گهرن ٿا تہ انهن کي سزا ملي ٿي ۽ چيو وڃي ٿو تہ انهن جي بغاوت ملڪ لاءِ خطرو آهي. مارڪوئس آف لينڊس بائون چوي ٿو تہ جيڪڏهن مزدورن جي شورش نہ روڪي وئي تہ سرمائيدار ڊجِي ٻين ملڪن ڏانهن ڀڄي ويندا ۽ ملڪ جي معيشت برباد ٿي ويندي ۽ معاشيات جا عالم سملڪن ڏانهن ڀڄي ويندا ۽ ملڪ جي معيشت برباد ٿي ويندي ۽ معاشيات جا عالم سمائين ۽ چون ٿا تہ "متحرڪ ۽ جامد سرمائي کان سواءِ دولت مور ڳو پيدا ئي ڪو نہ ٿي سائشي جي ويندا عي شين جو خالق مزدورن جو پورهيو آهي. اهو پورهيو ويران جبلن کي زرخيز فصلن ۾ تبديل ڪري ڇڏي ٿو ۽ ان ۾ ڪو وڌاءُ (مبالغو) ويران جبلن کي زرخيز فصلن ۾ تبديل ڪري ڇڏي ٿو ۽ ان ۾ ڪو وڌاءُ (مبالغو)

هاجڪن چوي ٿو تہ جنهن سرمائي کي ايئين ٺلهہ تي چاڙهيو وڃي ٿو, اچو ڏسون تہ ان جي اصل حقيقت ڪهڙي آهي. ڇا پيداوار جو محرڪ ۽ سرچشمو واقعي سرمايو ئي آهي؟

هاجڪن سرمائي کي گردشي (Circulation) ۽ جامد (Fixed) سرمائي ۾ وراهي ٿو. گردشي سرمايو ان پيداوار کي چون ٿا جيڪو بازار ۾ وڪرو ٿئي ۽ ماڻهن جي استعمال ۾ اچي ٿو. مثال طور, ڪپڙو, اناج, سيمنٽ, تيل وغيره, پر ان گردشي سرمائي جو خالق ڪير آهي؟ - مزدور.

"هر طبقي جا ماڻهو ان يقين جي ڪري روزانو پورهيو ڪن ٿا تہ جنهن وقت هڪ ماڻهو ڪنهن هڪ ڌنڌي ۾ مصروف هوندو آهي, ان وقت ٻيا ماڻهو انهن شين جي تياري ۾ لڳل هوندا آهن, جيڪي ذڪر ڪيل شخص پنهنجي استعمال ۾ آڻي ٿو. پورهيي جي اها موجودي سماجي زندگيءَ جي بنيادي حقيقت آهي. سرمائيدار ان حقيقت مان فائدو وٺي ٿو ۽ پنهنجي اهميت ڄاڻائي ٿو."

جامد سرمايو مشينن ۽ اوزارن پرزن کي چوندا آهن، پر ڇا انهن شين کي به مزدور نه ٺاهيندا آهن؟ ڇا ڪو ٻيو طبقو ٺاهي ٿو؟ اهي مشينون, اهي اوزار ۽ پرزا مرده ۽ بي جان شيون آهن جيڪي گسنديون ۽ خراب ٿينديون رهن ٿيون. انهن جي

افاديت ان وقت تائين هوندي آهي جيستائين مزدور انهن کي هلائيندا آهن. انهن کي گودام ۾ رکڻ سان فائدو ڪو نه ٿو ٿئي، پر نفعو تڏهن ٿيندو آهي جڏهن مزدور انهن کي چرپر ۾ آڻيندا آهن. انهن جو مقصد اهو به ڪونهي ته اهي خاموش پيون رهن پر سرمائيدار جي خواهش اها هوندي آهي ته اهي ڏينهن رات هلنديون رهن ۽ سامان پيدا ڪنديون رهن. اهي استعمال لاءِ ٺاهيون وينديون آهن، دڪان يا نمائش ۾ سينگارڻ لاءِ نه.

سرمائيدار طبقو مزدور كي جيكا ٿوري ٿكي مزدوري پيٽ ڀرڻ لاءِ ڏئي ٿو، ته اها ان كري جو مزدور كان سواءِ سندس كم هلي كو نه ٿو سگهي. ان جي ابتڙ هاجكن جي دعوي آهي ته سرمائيدار طبقو پيداوار جي حد تائين بلكل فالتو ۽ غير ضروري طبقو آهي، ڇو ته كنهن به قوم يا ملك جي دولتمنديءَ (خوشحالي) لاءِ ٽن شين جي ضرورت هوندي آهي: 1. مشينون ايجاد كرڻ جو علم, 2. انهن ايجادن كي استعمال كرڻ جي صلاحيت, ۽ 3. تيار ٿيل شين كي استعمال ۾ آڻڻ جي قابليت.

اها تہ چٽي حقيقت آهي ته مزدور کي پنهنجي پورهيي جو پورو ثمر ملڻ گهرجي پر ان اصول تي عمل ڪيئن ٿئي، ڇو ته مشيني دؤر ۾ مال ڪيترن ئي مزدورن جي گڏيل پورهيي سان پيدا ٿئي ٿو. ڪو به مزدور ڪنهن به مال کي هٿ لائي اهو چئي نه ٿو سگهي ته ان کي هن اڪيلي تيار ڪيو آهي. پر اهو مسئلو سوچ سمجه سان به حل ڪري سگهجي ٿو. پر جيستائين سرمائيدار طبقي جي رنڊڪ کي رستي تان هٽايو نه ويندو، سماج ترقي ڪري نه سگهندو ۽ نه ئي مزدور کي ان جي پورهيي جو يورو اجورو ملي سگهي ٿو.

"مون کي يقين آهي ته جيستائين پورهيي جي مڪمل سوڀ نه ٿي ٿئي، جيستائين اهو اصول جيستائين پيداوار جا خالق خوشحال نه ٿا ٿين، جيستائين اهو اصول پوريءَ طرح رائح نه ٿو ٿئي، ته جيڪو پوکي سو لڻي، جيستائين انسان جي عزت ان زمين کان وڌيڪ نه ٿي ٿئي، جنهن کي هو لتاڙي ٿو يا ان مشين کان وڌ جنهن کي هو هلائي ٿو، تيستائين دنيا ۾ نه ته امن قائم ٿي سگهي ٿو ۽ نه ئي انسانن جي وچ ۾ ڀائيي پيدا ٿي سگهي ٿي. "

#### جان گري

جان گري (1799ع-1850ع) اسڪاٽ لينڊ ۾ پيدا ٿيو ۽ چوڏهن سالن جي عمر ۾ لنڊن جي هڪ ٻَڌي واپاريءَ جي دڪان تي نوڪري ڪيائين. هن کي اخبار پڙهڻ جو شوق ننڍپڻ ۾ ئي هو, ان ڪري 1819ع ۽ 1820ع جي وچ ۾ معاشي بحران جا

جيكي اثر لنڊن جي بازارن تي پيا, جان گري انهن جو غور سان اڀياس كيو ۽ ان نتيجي تي پهتو ته "هيءُ واپاري نظام قدرتي نظام جو ضد آهي. خدا جي كڏهن به اها منشا نه هوندي ته سندس بندا هك ٻئي جي راه ۾ ركاوٽ بڻجن. آءٌ پنهنجي تجربي جي كري ان نتيجي تي پهتو آهيان ته سڀ شيون ٻين جي آرڊر تي تيار كيون وڃن ٿيون يا انهن جي لاءِ بازار ۾ وكري جو امكان هوندو آهي, پر ان طريقي كي بدلائڻو پوندو. پيداوار طلب جو نتيجو نہ پر طلب جو سبب هئڻ گهرجي."

ان وچ ۾ هن رابرٽ اووين جون لکڻيون به پڙهيون ۽ 1825ع ۾ "انساني خوشيءَ تي ليڪچر" شايع ڪيا. ان ڪتاب موجب:

"سماج هڪ قدرتي حقيقت آهي ڇو ته قدرت هر ماڻهوءَ کي ٻين سان ٻڌيءَ ۽ ٻين جي مدد جو جذبو عنايت ڪيو آهي ۽ خوشيءَ جي خواهش به. پوءِ ڪهڙو سبب آهي جو سماج ايترين براين, بدين, ڏکيائين ۽ مصيبتن ۾ ڦاٿل آهي. سبب اهو آهي ته انسان ان اصول جو غلط استعمال ڪيو آهي جنهن تي ٻڌيءَ ۽ مدد جو بنياد رکيو ويو هو. اهو اصول پاڻ ۾ ڏي وٺ جو اصول آهي. ڏي وٺ ۽ رڳو ڏي وٺ ئي سماج جو بنياد آهي. ٻيا سمورا ادارا ان بنياد تي قائم آهن."

ان اصول تي عمل ڪرڻ جو صحيح طريقو اهو آهي ته پورهيي جي هڪ جيترن ملهن جي ڏي وٺ ٿئي. جيڪڏهن ان جي پابندي ڪئي وڃي ها ته سڀ ماڻهو خوش رهن ها. پر ٿئي ائين ٿو ته مزدور جي پيداوار جو 4/5 حصو غير پيداوري عنصر سسرمائيدار, زميندار وغيره ـ ڦري وڃن ٿا. گري وٽ حقيقي مزدور اهي پورهيت آهن جيڪي ٻنين, کاڻين ۽ فيڪٽرين ۾ ڪم ڪن ٿا.

ڏي وٺ جي اصول جي غلط استعمال سان جيڪي خرابيون پيدا ٿين ٿيون انهن ۾ چٽاڀيٽيءَ جي رواج ڪري ايا تيزي اچي وڃي ٿي. چٽاڀيٽيءَ جي ڪري پيداوار تي طرحين طرحين پابنديون هنيون وڃن ٿيون. پيداوار تي حدبندي رڳو ٻن صورتن ۾ سمجه ۾ اچي ٿي: پهرين, مال پيدا ڪرڻ وارين مشينن جي صلاحيت, مثال طور هڪ فيڪٽريءَ جي سڄي ڏينهن جي پيداواري قوت وڌ ۾ وڌ هڪ سَو تاڪيا آهي ته اسان کي مشينن کان ڏيڍ سَو تاڪين جي اميد نہ رکڻ گهرجي. ٻيو، هر ماڻهوءَ وٽ ايترو لٽو ڪپڙو ٿي وڃي جو هن کي وڌيڪ ڪپڙي جي ضرورت ئي نه رهي. پيداوار جون اهي قدرتي حدبنديون ٿيون پر سرمائيداري نظام ۾ پيداوار تي حدون نه ته مشينن جي پيداواري قوت وسيلي مقرر ڪيون وڃن ٿيون ۽ نه ماڻهن جي ضرورت مشينن جي پيداواري قوت وسيلي مقرر ڪيون وڃن ٿيون ۽ نه ماڻهن جي ضرورت وسيلي، پر چٽاڀيٽيءَ جي ڪري.

مطلب ته سرمائيدار سماج ۾ ڪا به شَي ان وقت تائين پيدا ڪري نه ٿي سگهجي جيستائين ان مان نفعي جي اميد نه هجي. بس ماڻهن جون ضرورتون کڻي ڪهڙيون به هجن ۽ پيداوار جو سهولتون کڻي ڪيتريون به وڌي وڃن پر سماجي خرابيون ان وقت

<sup>•</sup> Labour Defended. P-104

تائين ختمر ڪري نہ ٿيون سگهجن جيستائين پورهيي ۽ پورهيي جي وچ ۾ ۽ سرمائي ۽ سرمائي جي وچ ۾ مقابلو جاري آهي.

ان وچ ۾ گري ايڊنبرا ۾ رهائش اختيار ڪئي ۽ پنهنجي ڀاءُ جي مدد سان هڪ اخبار ڪڍڻ لڳو. 1831ع ۾ هن پنهنجو نئون ڪتاب "سماجي نظام" شايع ڪيو. ان ڪتاب ۾ جان گري رابرٽ اووين جي تقليد ۾ سماج جي سڌاري جو هڪ جامع منصوبو پيش ڪيو ۽ ان جو بنياد شين جي ڏي وٺ تي رکيو.

گري جي خيال ۾ انساني ضرورت جون سڀ شيون پورهيي وسيلي پيدا ٿين ٿيون پر هر ماڻهو پنهنجي ضرورت جون سڀ شيون پاڻ پيدا نه ٿو ڪري سگهي پر هو ٻين جي پورهيي مان پيدا ڪيل شين جي مٽاسٽا پنهنجي پورهيي جي پيداوار سان ڪري ٿو. شين جي ڏي وٺ کان سواءِ انسان ڪڏهن به جهنگلي دؤر کان اڳتي وڌي نه سگهي ها پر ڏي وٺ جو هاڻوڪو طريقو ڏاڍو ناقص آهي ۽ جيستائين ان طريقي ۾ مناسب تبديلي نه ٿي ڪئي وڃي، تيستائين بالغن جو راءِ ڏيڻ جو حق، پارلياماني سڌارا, آزاد واپار ۽ محصولن ۾ گهٽتائيءَ سان سماجي مسئلا حل ٿي نه ٿا سگهن.

مٽاسٽا جو ذريعو سِڪو آهي. ان جي حيثيت تارازي ۽ وَٽن کان وڌيڪ ناهي، ان ڪري ان کي به ان سولائيءَ سان حل ڪرڻ گهرجي جنهن سولائيءَ سان تارازي ۽ وٽ حاصل ٿين ٿا. جيڪڏهن اهو مفروضو صحيح آهي تہ پوءِ سڪي جو معيار سون يا چاندي نه هئڻ گهرجي. پر ڇا هئڻ گهرجي؟ پيسي کي رڳو هڪ رسيد هئڻ گهرجي، جيڪا ان ڳاله جو ثبوت هجي تہ رسيد رکندڙ قومي دولت ۾ هڪ مخصوص مله جو واڌارو ڪيو آهي. ان رسيد جي مدد سان ماڻهو جڏهن چاهي ۽ جيڪا شَي چاهي، خريد ڪري سگهي ٿو. ان جي لاءِ هڪ نيشنل بئنڪ قائم ڪئي وڃي ۽ رڳو ان بئنڪ کي ڪاغذي سِڪو (رسيد) جاري ڪرڻ جو اختيار هجي. ملن ۽ فيڪٽرين جي سموري پيداوار قومي گودامن ۾ ذخيرو ڪئي وڃي، اتي انهن تي خرچ پکي جي جاچ پڙتال ڪئي وڃي ۽ پوءِ نفعي جي معمولي شرح جو واڌارو ڪري شين جون قيمتون مقرر ڪيون وڃن. اهڙيءَ طرح سِڪي جي تعداد ۽ پيداوار جي مقدار ۾ جون قيمتون مقرر ڪيون وڃن. اهڙيءَ طرح سِڪي جي تعداد ۽ پيداوار جي مقدار ۾ آهنگ قائم ٿي ويندو ۽ جيڪو ماڻهو جيترو وڌيڪ پيدا ڪندو ان جي آمدني اوتري وڌيڪ ٿيندي.

#### جان فرانسس بري

جان فرانسس بري 26 جون 1809ع تي آمريكا جي گاديءَ واري شهر واشنگٽن ۾ پيدا ٿيو. هن جو پيءُ برطانيا جو رهاكو هو ۽ گذر جي ڳولا لاءِ آمريكا ۾ رهيل هو. فرانسس بري 13 سالن جي عمر ۾ پيءُ سان گڏ انگلستان موٽي آيو ۽ ليڊز ۾ رهائش اختيار كئي. اسكولي تعليم كان واندو ٿي، هُو برطانوي

اديب سيموئل كاٽلز جي اخبار ليڊز ٽائيمس ۾ كمپوزيٽر ٿي ويو. ان وچ ۾ هن رابرٽ اووين جي لکڻين بري كي ايباس كيو. اووين جي سرگرمين ۽ لکڻين بري كي ايترو متاثر كيو جو هو پاڻ به اووين جي خيالن جو زبردست مبلغ ٿي ويو.

بري جي خيالن تي روسو جي عقيدن جي گهري ڇاپ آهي. روسو جيان بري جو به عقيدو هو ته "انسان اڄ تائين جيتريون به خرابيون پيدا ڪيون آهن ۽ جيتريون مصيبتون سٺيون آهن, انهن جو سبب زمين تي ذاتي ملڪيت جو حق آهي. جيتوڻيڪ قدرت جي منشا اها هئي ته سڀ ماڻهو پاڻ ۾ رلي ملي رهن. انسان ان کان انحراف ڪيو ۽ نتيجو اهو ٿيو ته سماج آقائن ۽ مزدورن ۾, نکمن ۽ پورهيتن ۾ ورهائجي ويو."

برى پنهنجى نظرين جو بنياد چئن اصولن تى ركيو: پهريون هى ته سينى ماڻهن جون گهرجون ۽ ضرورتون هڪجهڙيون آهن. اڃ لڳي ٿي ته پاڻي پيئن ٿا. بک لڳي ٿي تہ کاڌو کائن ٿا, خوشي ٿئي ٿي تہ کلن ٿا ۽ ڏک ٿئي ٿو تہ روئن ٿا. ٻيو اصول هي تہ هر ماڻهوءَ کي پورهيو ڪرڻ گهرجي, ڇو تہ پورهيو قدرتي قانون آهي. دنيا جو ڪو بہ اهڙو جانور کونهي جيکو پورهيو نہ کندو هجي ۽ هٿ پير هلائڻ کان سواء پنهنجون ضرورتون پوريون كندو هجي. ٽيون اصول هي هو ترسيني ماڻهن جا اصول برابر هئڻ گهرجن ۽ زمين سڀني جي گڏيل ملڪيت هجي. چوٿون اصول هي هو تہ پورهيي جو اجورو به برابر هئڻ گهرجي. اهي خيال بري پنهنجي تصنيف "پورهيي جون غلطيون ۽ پورهيي جو علاج" ( عهي Wrongs and Labour عهي الله الله علاج علاج " ( ع Remedy)۾ لکيون, جيڪو 1838ع ۾ شايع ٿيو. سرمائي ۽ پورهيي جي رشتي تي هو بحث كندى لكي ٿو, تہ مزدور سرمائيدار كي سجى سال جي محنت ڏئي ٿو ۽ ان جي بدلي ۾ هن کي رڳو اڌ سال جي پورهيي جو اجورو ملي ٿو. هو مالڪ کي هفتي ۾ ڇهن ڏينهن جو پورهيو ڏئي ٿو ۽ ان جي بدلي ۾ هن کي ٽن چئن ڏينهن جي پورهيي جو اجورو ڏنو وڃي ٿو. حقيقت ۾ سرمائيدار مزدور کي پنهنجي کيسي مان هڪ ٽڪو بہ كو نہ ٿو ڏئي پر مزدور جي پورهيي مان هن اڳئين هفتي جيكا دولت كمائي هئي ان جو هڪ حصو مزدور جي حوالي ڪري ٿو ۽ دنيا اهو سمجهي ٿي سرمائيدار مزدور کی اجورو پنهنجی کیسی مان ڏنو. بري ان ڌنڌي کي ڌاڙو سمجهي ٿو.

بري ٽريڊ يونين تحريڪ کان مطمئن نہ هو. هو چوندو هو تہ ٽريڊ يونين وسيلي مزدورن جي اجوري ۾ ٿورو ٿڪو واڌارو ٿيو بہ تہ ڇا ٿيو, ان وسيلي طبقاتي الله برابري تہ ختمر نہ ٿيندي ۽ نہ ئي سرمائيدارن پاران ڦرلٽ ۾ فرق ايندو. اهڙيءَ طرح مزدور جيڪڏهن وطن ڇڏي آسٽريليا, آمريڪا يا ڪئناڊا هليا وڃن, تہ ان سان بہ مسئلو حل نہ ٿيندو, ڇو تہ سماج جون خرابيون اتي بہ موجود آهن.

ان ڪري ان مرض جو هڪئي علاج آهي. اهو هي تر رابرٽ اووين جي منصوبن مطابق گڏيل ملڪيت جو نظام رائج ڪيو وڃي. انهن ڏينهن ۾ سرمائيدارن جون جوائنٽ اسٽاڪ ڪمپنيون قائم ٿي رهيون هيون. بري جو خيال هو تہ جيڪڏهن سرمائيدار پاڻ ۾ ملي جوائنٽ اسٽاڪ ڪمپنيون ناهي سگهن ٿا تہ پوءِ مزدور ڇو نہ ٿا ناهي سگهن. ان ڪري هن "سماج سڌارڪ جوائنٽ اسٽاڪ" جي رٿ ڏني. هر ڌنڌي ۽ هر هنر جي پنهنجي ڌار اسٽاڪ ڪمپني هجي ۽ پوءِ انهن سڀني جي هڪ ملڪ گير جوائنٽ اسٽاڪ ڪمپني هجي. اهي سڀ ڪمپنيون پورهيتن جون هجن، جيڪي دولت بيدا اور جي پنهنجي پيداوار جي مٽاسٽا برابريءَ جي بنياد تي پاڻ ۾ ڪن. اهڙيءَ بلاح سرمائيدارن جي ضرورت ئي نه رهندي ۽ نه ڪوئي واپاري (اجورو ڏيندڙ) رهندو. بري وٽ انساني سماج جو مثال طوفان ۾ ڦاٿل جهاز جي انهن مسافرن جهڙو بري وٽ انساني سماج جو مثال طوفان ۾ ڦاٿل جهاز جي انهن مسافرن جهڙو

بري وٺ انساني سماج جو منال طوفان ۾ فائل جهار جي انهن مسافرن جهڙو آهي جيڪي هڪ ٻيٽ تي آهن. "ان ٻيٽ جي زمين کوڙ آهي، پاڻيءَ جا چشما آهن، ميون وارا وڻ آهن ۽ کير ڏيندڙ جانور, پر پورهيي کان سواءِ ته وڻ مان ميوو پٽي بہ نہ ٿو سگهجي ۽ نہ ئي مڇيون پڪڙي سگهجن ٿيون. ان ڪري معقول طريقو اهو ئي ٿي سگهي ٿو ته سڀئي ملي ننڍين ننڍين ٽولين ۾ ڪم ڪن، ضرورت جون شيون پاڻ ۾ ورهائن ۽ هڪ ٻئي جي مدد ڪن. پر انسان سهڪار جو اهو طريقو ڇڏي ڏنو آهي ۽ هر ماڻهو ذاتي مفاد کي اڳتي رکي ٿو، جيتوڻيڪ سڀني جو مقصد خوشي حاصل ڪرڻ ئي آهي. نتيجو اهو ٿيو آهي جو هو پنهنجي مقصد ۾ بلکل ناڪام ٿيو آهي. انسان قدرتي قانون کان ڪنڌ موڙيو آهي ۽ هڪ غير فطري قانون ٺاهي ڇڏيو آهي. انسان قدرتي قانون ٺاهي ڇڏيو آهي. هيءَ سڄي بي چيني، بي اطميناني ۽ شورش انهيءَ ڪري ئي آهي. ذاتي مفاد چاه بابل آهي جنهن ۾ اسين سڀ بند آهيون ۽ هڪ ٻئي جو ڪنڌ ڪپڻ جي تيارين ۾ بابل آهي جنهن ۾ اسين سڀ بند آهيون ۽ هڪ ٻئي جو ڪنڌ ڪپڻ جي تيارين ۾ آهيون. هر طبقي جو مفاد ٻي سان ٽڪرائجي رهيو آهي.

#### باربنې

جان گاڊون باربني رابرٽ اووين جو شاگرد هو. هو 1820ع ۾ پيدا ٿيو. سندس پيءُ وڪيل هو پر پٽ کي پادري بنائڻ جو خواهشمند هو. باربني اڃا چوڏهنِ سالن جو هو جو سندس پيءُ فوت ٿي ويو، ان ڪري سندس تعليم اڻ پوري رهجي وئي. باربني کي ڪتاب پڙهڻ ۽ سير سفر ڪرڻ جو ڏاڍو شوق هو. 1837ع ۾ هن کي لنڊن وڃڻ جو اتفاق ٿيو. اتي سندس ملاقات رابرٽ اووين ۽ ٻين سوشلسٽن سان ٿي ۽ پنهنجي وطن سفوڪ واپس موٽي باربني چارٽسٽ تحريڪ جو سرگرم رکن بڻجي ويو. 1840ع ۾ باربني پيرس ويو ۽ اتي جي سوشلسٽن سان مليو. ان ڪري هن جي دعولي آهي ته:

"هڪ مشهور فرانسي هستيءَ سان ملاقات دوران آءُ اهو پهريون شخص

هوس جنهن سڀني کان اول ڪميونزم جو اصطلاح استعمال ڪيو. " 
باربني جي هيءَ دعويٰ صحيح ناهي, پر مارٽن جو خيال آهي ته باربني گهٽ ۾ 
گهٽ برطانيا ۾ ضرور پهريون شخص هو جنهن اول اول ڪنهن تنظيم لاءِ ڪميونزم 
جو اصطلاح استعمال ڪيو. 1841ع ۾ هن لنڊن ۾ هڪ " ڪميونسٽ پروپيگنڊا 
سوسائٽي" قائم ڪئي، پر فوريئر جيان باربني به ان خوش فهميءَ ۾ مبتلا هو ته 
قدرت کيس انسانذات جو نجات ڏياريندڙ ڪري موڪليو آهي. هن 1841ع کي 
" ڪميونسٽ ڪئلينڊر" جو پهريون سال قرار ڏنو ۽ جيڪي خط لکيا، انهن جو انداز به 
پيغمبراڻو هو. ان ڪري هڪ شخص گلائيڊ کي هو "عوامي" چئي مخاطب ڪري ٿو ۽ 
پيغمبراڻو هو. ان ڪري هڪ شخص گلائيڊ کي هو "عوامي" چئي مخاطب ڪري ٿو ۽ 
پيغمبراڻو هو. ان ڪري هڪ شخص گلائيڊ کي هو "عوامي" چئي مخاطب ڪري ٿو ۽

قياس آهي ته پيرس ۾ باربني جي ملاقات فرانسي مفڪر ڪابا سان ٿي هئي. هو ڪابا سان 1838ع ۾ لنڊن ملي چڪو هو, ان ڪري پيرس ۾ ڪابا سان ملڻ ۾ ڪا به ڏکيائي نہ ٿيس. ڪابا انهن ڏينهن ۾ پنهنجو ڪتاب "اڪاريا جو سفر" شايع ڪيو. ان ڪتاب جو ڏاڍو چَوٻول هو ۽ انهيءَ جي ڪري ڪابا فرانس جي مزدور تحريڪ ۾ ڏاڍو مقبول ٿيو.

ڪابا (1788ع-1856ع) جو تعلق فرانس جي کابي ڌر سان هو. هُو 1831ع ۾ فرانسي اسيمبلي جو رڪن چونڊجي ويو هو ۽ هن 1832ع جي انقلاب ۾ ڀرپور حصو ورتو هو. پنهنجين انهن سرگرمين جي ڪري 1834ع ۾ هن کي ملڪ نيڪالي ملي ۽ جلاوطنيءَ جا پنج سال هن لنڊن ۾ گذاريا هئا. اتي ڪابا کي رابرٽ اووين سان ملڻ جو به اتفاق ٿيو هو. 1840ع ۾ هن پيرس موٽي "اڪاريا جو سفر" شايع ڪيو.

ڪابا "اڪاريا" ۾ فرانسي انقلاب جي نعرن جي بنياد تي هڪ مثالي سماج جو خاڪو ڪڍيو آهي. اڪاريا ۾ رڳو سياسي مساوات نہ پر معاشي مساوات بہ آهي, پر نهايت احمقاڻي قسم جي. مثال طور, اڪاريا جا سڀ گهر هڪ جهڙا آهن, هر ماڻهو هڪ ئي قسم جي وردي (لباس) پائي ٿو, پنچايتي لنگرخانن ۾ هڪ ئي قسم جو کاڌو پچي ٿو ۽ هر ماڻهو جي ڪم جو وقت برابر آهي.

"اتي هر شُي جي مالڪ ري پبلڪ آهي. اها ئي مزدورن کي منظم ڪري ٿي، فيڪٽريون ۽ گودام ٺهرائي ٿي، زمين تي هارپ جو بندوبست ڪري ٿي، گهر ٺهرائي ٿي ۽ هر خاندان ۽ هر ماڻهوءَ لاءِ کاڌو، لباس ۽ رهائش مهيا ڪري ٿي. "

كابا به اووين جيان ان خوشفهميءَ ۾ مبتلا هو ته اكاريا جي نموني تي آمريكا ۾ كميونسٽ ڳوٺ آباد كرڻ سولو ٿيندو. ان كري 1847ع ۾ هو آمريكا روانو

<sup>&#</sup>x27; مارٽن. *ص* 132

تي ويو ۽ ٽيڪساس رياست ۾ هڪ ڪميونسٽ ڳوٺ آباد ڪيائين. ٻئي سال هو اِلي نوائي رياست ويو ۽ اتي به هڪ ڪميونسٽ مرڪز جو بنياد رکيائين, پر اهو مرڪز 1806ع ۾ بند تي ويو. البت ٽيڪساس رياست جو مرڪز جيئن جو تيئن پنجاه سالن تائين هلندو رهيو.

باربني به كابا جيان كميونسٽ ڳوٺ آباد كرڻ پئي چاهيا. هو چارٽسٽ تحريك سان ڳنڍيل ته رهيو پر چارٽزم ۾ سندس خوابن جي تسكين كو نه پئي ٿي. هُو ته انسان ذات جي زندگيءَ ۾ عظيم انقلاب آڻڻ جو آرزومند هو.

"جهموريت ۽ اشرافيت (اميراڻي حكومت) ٻنهي جو كميونزم سان كو بہ تعلق كونهي. اهي ٻئي في الحال سياسي پارٽين جا اصطلاح آهن. آئيندي سركار سياست جي جاءِ صنعتي تنظيم وٺندي."

باربني مختلف كميونست ڳوٺن ۾ شريك ٿيو پر ناكام رهيو. جنوري 1842ع ۾ هن هك رسالو پروميٿين (Promethean) جي نالي سان كييو. پروميٿيوس يوناني ديومالا جو هك عظيم هيرو آهي. هن اولمپس جبل تان باهم چورائي ۽ باهم جي استعمال جو راز انسانن كي ٻڌائي ڇڏيو. ان ڏوهم جي سزا طور هن كي هك جبل سان ٻڌو ويو, جتي بُكيون ڳجهون سڄو ڏينهن كيس پٽينديون كائينديون هيون پر شام جو ديوتا سندس زخم ڀري ڇڏيندا هئا. ادب ۾ پروميٿيوس بغاوت ۽ عزم جي نشاني آهي.

"پروميٿين" جا رڳو چار پرچا شايع ٿيا پر ڪميونسٽ سوسائٽي ڪجه عرصي تائين زنده رهي. باربني ان جو نالو بدلائي ڪميونسٽ چرچ (ڪليسا) رکيو. ان زماني ۾ باربني جي ملاقات هڪ ماڻهو ٿامس فرانٽ سان ٿي ۽ ٻنهي ملي "ڪميونسٽ ڪرانيڪل" جي نالي سان هڪ هفتيوار رسالو جاري ڪيو. ان رسالي ۾ باربني پنهنجو ڪتاب "افلاطون آباد" قسطوار شايع ڪيو, ڪميونسٽ ڪرانيڪل جو فائيل ناياب آهي ان ڪري "افلاطون آباد" جي تفصيلن جي باري ۾ يقين سان ڪجه چئي نہ ٿو سگهجي. پر فراسٽ پنهنجي "چاليه سالہ يادگيريون" ۾, جيڪو ڪجه چئي نہ ٿو سگهجي. پر فراسٽ پنهنجي "چاليه سالہ يادگيريون" ۾, جيڪو 1880ع ۾ شايع ٿيو, ان ڪتاب جو ذڪر ڪيو آهي. هو لکي ٿو, ته افلاطون آباد:

"آئيندي جو هڪ خيالي خاڪو ۽ زمين ۽ انسانڌات جي نئين سر آئيندي جو هڪ خواب هو. ان ڳوٺ جون جايون سنگ مرمر جون هيون جن ۾ ڪميونسٽ سون ۽ چاندي جي ٿانون ۾ کاڌو کائيندا هئا. دعوت-گهرن (اوطاقن) کي ڏاڍن قيمتي مجسمن ۽ تصويرن سان سينگاريو ويو هو ۽ کاڌي جي وقتن تي موسيقيءَ جون ڌنون وڄنديون هيون. سواريءَ لاءِ ٻاڦ تي هلڻ واريون گاڏيون استعمال ٿينديون هيون. ڏوراهين سفر لاءِ غبارا (ڦوڪڻا) اڏام کٽولا) ۽ هوائي جهاز هئا. مختصر

هي ته ان شهر ۾ اهي سڀ سهولتون موجود هيون جن جو ذڪر افلاطون ۽ مور وغيره ڪيو هو ۽ جديد سائنس انساني ڏکيائين کي گهٽ ڪرڻ ۽ خوشين ۾ واڌارو ڪرڻ لاءِ مهيا ڪيون هيون."

ڪميونسٽ ڪرانيڪل 1845ع تائين نڪرندو رهيو، پر باربني ۽ فراسٽ جي وچ ۾ اختلاف پيدا ٿي پيا. باربني چاهيو پئي ته ڪرانيڪل سندس ڪميونسٽ کليسا جي وڪالت ڪري, پر فراسٽ جي خواهش هئي ته اهو رسالو سوشلسٽ ۽ ڪميونسٽ حلقن جي ترجماني ڪري. ان ڪري ڪميونسٽ ڪرانيڪل بند ٿي ويو. 1848ع ۾ باربني ٻيهر پيرس ويو ۽ هن ڀيري ڪميونسٽ بدران پادري ٿي موٽيو.

باربني آخري خيالي سوشلسٽ نہ هو پر النويهين صديءَ جي ٽين ۽ چوٿين ڏهاڪي ۾ به برطانيا سان گڏ جرمنيءَ ۽ فرانس ۾ به خيالي سوشلزم جا ڪيترائي مبلغ پيدا ٿيا ۽ خيالي جنت جا منصوبا ٺهندا رهيا، پر حقيقت اها آهي تہ خيالي سوشلزم جو دؤر 1847ع ۾ ختم ٿي ويو. هي اهو سَن آهي جڏهن ڪارل مارڪس ۽ فريڊرڪ اينجلس جي جڳ مشهور تصنيف "ڪميونسٽ پڌرنامو" شايع ٿيو ۽ مزدورن جي انقلابي تحريڪ سائنسي سوشلزم جي دؤر ۾ داخل ٿي.

خيالي سوشلسٽن جو داستان ختم ٿيو. اهي ڏاڍا مخلص ۽ نيڪ نيت ماڻهو هئا جن پنهنجي سمجه مطابق سماج جي سڌاري ۽ پلائيءَ لاءِ وڏا وڏا دل خوش ڪندڙ كاغذى منصوبا ٺاهيا ۽ انسان كي سٺي آئيندي جي ڏاڍي وڻندڙ تصوير ڏيكارڻ جي كوشش كئي. انهن مان كن پنهنجي منصوبي تي عمل به كيو پر ناكام رهيا, جو تہ انھن حال جی سماجی حقیقتن کی نظرانداز کری آئیندی جون راھون مقرر کرٹ يئي گهريون ۽ سماجي انقلاب کي چوريندڙ قوتن کان بي نياز ٿي سماجي انقلاب آڻڻ جا آرزومند هئا, پر ڪير ٿو چئي سگهي تہ انهن جون اهي ڪوششون اجايون ويون ۽ دنيا انهن جي فڪر ۽ عمل مان فيض نہ ورتو. سائنسي سوشلزم جو هر شاگرد ڄاڻي ٿو, تہ ڪارل مارڪس, فريڊرڪ اينجلس ۽ لينن جي انقلابي نظرين جي اڏاوت ۾ خيالي سوشلسٽن جي سوچن ڏاڍو اهم ڪردار ادا ڪيو آهي. اهو سچ آهي تہ انسان ضمير جي آزاديءَ, راءِ جي آزاديءَ, گڏ ٿيڻ جي آزاديءَ ۽ تنظيم جي آزاديءَ جا بنيادي حق پنهنجي قوت جي زور تي ۽ قربانيون ڏئي ورتا آهن. ان ۾ شڪ نه آهي ته چونڊن ۾ شرڪت ۽ نمائندگيءَ جو حق, روزگار ۽ رزق جو حق, پورهيي جي وقت ۾ کوٽ, فيڪٽرين ڪارخانن ۽ دفترن جي ماحول ۾ سڌارو, نوڪري ۽ اجورن جو قانوني تحفظ, رهائشي ۽ طبي سهولتون, ٻارن کان مشقت ڪرائڻ تي پابنديون, ٻارن جي لازمي ۽ مفت تعليم, تعزيراتي قانونن ۾ نرمي ۽ ان قسم جون بيون سي سهولتون حاکم طبقي جي خدمت ۾ درخواست ڏيڻ سان کو نہ مليون آهن, پر عوامر جي لاڳيتي جدوجهد جو ئي نتيجو آهن. هن جدوجهد ۾ ارڙهين صديءَ جي خيالي

#### باب يار هون

## ڪارل مارڪس جو ننڍپڻ ۽ تعليم

"ڌنڌي جي چونڊ ڪرڻ وقت اسان کي انسان ذات جي ڀلائيءَ جو خاص طور خيال ڪرڻ گهرجي, جيڪڏهن اسان ڪو اهڙو ڌنڌو چونڊيون, جنهن ۾ اسان کي انسانن جي گهڻي ۾ گهڻي خدمت ڪرڻ جو موقعو ملي سگهي ته اسان جي چيله وڏي کان وڏي بار سان به نه جهڪندي." (ڪارل مارڪس, 17 سالن جي جمار ۾)

ڪارل مارڪس 5 مئي 1818ع تي, اولھ جرمنيءَ جي شهر ٽرائر ۾ پيدا ٿيو. سندس ڪٽنب نسلي طور يهودي هو ۽ گهڻين ئي پيڙهين کان اتي ويٺل هو. هن جو پيءُ هائن رِڪ مارڪس, جيڪو هڪ خوشحال وڪيل هو, ڪارل مارڪس جي ڄمڻ کان اڳ ئي پنهنجو اباڻو مذهب ڇڏي, عيسائي مذهب اختيار ڪيو هو. ان ڪري ڪارل مارڪس کي يهودي سڏڻ بلڪل غلط آهي. سندس ماءُ هالئنڊ جي هڪ مڇيءَ مانيءَ لائق گهراڻي مان هئي. ڪارل مارڪس کي ٽي ڀائر ۽ پنج ڀينرون هيون. ڀائر ته جوانيءَ ۾ ئي مري ويا, البت ٽي ڀينر ڪارل مارڪس جي فوتيءَ کان پوءِ به جيئريون رهيون.

ٽرائر جو شهر رهائن درياءً جي خراج ڏيندڙ نديءَ موزيل جي ڪناري تي وسيل آهي. اها جاءِ فرانسي سرحد جي گهڻو ويجهو هئي، تنهنڪري اتان جي ماڻهن تي فرانس جي انقلابي نظرين جو گهرو اثر هو. ارڙهين صديءَ جي آخر ۾, جڏهن نپولن ان علائقي کي پنهنجيءَ سلطنت ۾ شامل ڪيو، تہ اتي فرانسي قانون هلڻ لڳا. جيتوڻيڪ هائن رِڪ مارڪس نپولن کي سخت ناپسند ڪندو هو، پر فرانس جي "روشن خيال تحريڪ" (Enligtenment Movement) جو وڏو چاهيندڙ هو، تنهنڪري سندس لائبريريءَ ۾ والٽيئر، روسو، لاڪ, لائب نيز، لسنگ ۽ ٻين روشن خيال مفڪرن جا تمام گهڻا ڪتاب موجود هئا. سندس آزاد خياليءَ جي ڪري مقامي پوليس هن جي باقاعدي نگراني بي ڪندي هئي. رهائن واديءَ جو اهو علائقو جيتوڻيڪ نپولن جي هار کان پوءِ (1815ع) جرمنيءَ کي واپس ملي ويو هو، پر فرانسي انقلاب جا اثر پاڻيءَ تي خيل نقش نه هئا، جو هوا جي گهلڻ سان منجي وڃن ها.

نپولن جي شڪست کان پوءِ, يورپ ۾ انقلاب دشمن طاقتن کي هڪ ڀيرو ٻيهر مٿڀرائي حاصل ٿي وئي هئي. انهن ۾ پهرين ته آسٽريا هنگريءَ جي سلطنت هئي, سوشلسٽن جو به وڏو حصو آهي. انهن مان گهڻن پنهنجي دؤر جي عوامي تحريڪن جو رخ مقرر ڪرڻ ۾ ۽ ماڻهن جي سماجي سمجه سوچ کي جاڳائڻ ۾ وڏو اهمر تاريخي ڪردار ادا ڪيو آهي. انهن جي لکڻين وچين طبقي جي بي شمار دانشورن، اديبن، صحافين، فنڪارن ۽ سياسي ڪارڪنن جي خيالن تي به گهرو اثر ڇڏيو آهي.

خيالي سوشلسٽن جي جائزي دوران اهڙيون اهڙيون رٿون به توهان جي نظر مان گذريون هونديون جن تي اڄوڪن ترقي پسند ملڪن ۾ عمل ٿي رهيو آهي, جيتوڻيڪ پنهنجي دؤر ۾ اهي انقلابي (بغاوتون) رٿون سمجهيون وينديون هيون. سرمائيدار طبقي جو انهن رٿن کي قبول ڪرڻ پڻ ان ڳاله جو ثبوت آهي, ته اهي رٿون انقلابي نه هيون پر سڌارڪ هيون ۽ انهن تي عمل ڪرڻ سان سرمائيداري نظام تباهم برباد نه ٿو ٿئي, پر اڃا به سگهارو ٿئي ٿو. مثال طور ڪارڪردگي ۽ پيداوار وڌائڻ لاءِ مزدورن کي ڪمپنيءَ ۾ حصيدار بڻائڻ يا انهن ۾ بونس ورهائڻ يا فيڪٽريءَ اندر ماحول خوشگوار رکڻ. اهڙيءَ طرح سهڪاري انجمنن ۽ ڪنڊر گارٽن اسڪولن جو رواج, اهي رٿون به سڀ کان اول خيالي سوشلسٽن ئي پيش ڪيون هيون.

جيستائين ذاتي ملڪيت جو سوال آهي، ته شايد ئي ڪو خيالي سوشلسٽ اهڙو هوندو جنهن پيداواري ذريعن \_ زمين، فيڪٽرين، کاڻن، بئنڪن، ويمي ڪمپنين، ريلوي وغيره \_ جي ذاتي ملڪيت کي دل کولي خراب نہ چيو هجي. پر هُو ان سوال جو صحيح جواب نہ پئي ڏئي سگهيا، تہ ذاتي ملڪيت جي نظام کي ڪير ختم ڪري ۽ ڪيئن؟ سبب اهو هو ته اهي ذاتي ملڪيت جي خاتمي ۽ طبقاتي جدوجهد جي تنظيم جي وچ ۾ جيڪو بنيادي رشتو آهي، ان کي سمجهي نہ پئي سگهيا. اهي سرمائيداري نظام جي معاشي تضادن جو حل معيشت جي قانونن بدران عقل ۽ اخلاقيات جي اصولن ۾ ڳوليندا هئا. انهن جي سوشلزم جو محرڪ زندگيءَ جون اخلاقيات جي اصولن ۾ ڳوليندا هئا. انهن جي سوشلزم انهن وٽ علي بابا جو حقيقتون نه هيون، پر انهن جون نيڪ خواهشون هيون. سوشلزم انهن وٽ علي بابا جو تنييل ڪري ڇڏيو. "کُل جا سم سم" هو. ڪارل مارڪس ۽ فريڊرڪ اينجلس ان کي انقلابي سائنس ۾ تبديل ڪري ڇڏيو.

جنهن جي گادي ويانا هئي ۽ جتي ميٽرنڪ جهڙو چالاڪ سياستدان وزيراعظم هو. پي زار روس جي سلطنت هئي، ٽين برطانوي سلطنت هئي ۽ چوٿين پروشيا (جرمني) جي بادشاهت هئي. جرمني تنهن وقت تائين هڪ مملڪت نہ بڻيو هو پر 38 خودمختار رياستن ۾ ورهايل هو. اهي ڏاڍيون پٺتي پيل زرعي رياستون هيون، جن جا مالڪ ڊيوڪ سڏائيندا هئا. انهن جا ڌار ڌار قانون هئا ۽ الڳ الڳ ناڪي ۽ ٽيڪس جا قاعدا. ان ڪري جرمن صنعتڪارن ۽ واپارين کي پنهنجي مال جي ڏيتي ليتيءَ ۾ ڏاڍي ڏکيائي ٿيندي هئي. انهن عملدارين ۾ عوام جا نمائندا ۽ ادارا به موجود نه هئا. پروشيا جي رياست سڀني کان وڏي هئي پر اها به ٻن حصن ۾ ورهايل هئي. اتر اوڀر جو زرعي پاسو، جيڪو وڏن وڏن جاگيردارن ۽ فوجي جنرلن جي قبضي ۾ هو ۽ رهائن درياءَ جي وادي، جيڪا نسبتاً صعنتي هئي. ان علائقي ۾ هنڌين ماڳين وهيٽريون لڳي رهيون هيون ۽ سرمائيدار طبقو هوري هوري اڀرڻ لڳو هو.

انقلاب دشمن طاقتن 1815ع ۾ يورپ جي مستقبل جو فيصلو ڪرڻ لاءِ, جيڪا كانفرنس ويانا ۾ منعقد كئي, ان جا بنيادي مقصد ٻه هئا. پهريون هي ته فرانس جي سياسي قوت کي ايڏو تہ ڪمزور ڪجي, جو اها ٻيهر ايري نہ سگهي ۽ ٻيو هي تہ انقلابي تحريكن جو هميشه لاءِ كو حل كڍي وٺجي. كانفرنس جي فيصلي موجب, فرانس ۾ بوربن خاندان جي پراڻي بادشاهت بحال ڪئي وئي ۽ فرانس جا سڀ قبضا كيل علائقا كانئس كسيا ويا. ان سان گڏوگڏ جرمنيءَ جي 38 رياستن جي هڪ فيڊريشن ٺاهي وئي ۽ ان جي اڳواڻي پرويشيا جي حوالي ٿي. جمهوري تحريڪن جي مكمل حل جي سلسلي ۾ طي كيو ويو ته اتحادي ملكن ۾ تحرير ۽ تقرير, جلسي جلوس, تنظيم سازيءَ, ڇپائيءَ ۽ پڙهڻ پڙهائڻ تي سخت پابنديون لڳايون وڃن. پر ڏکيائي اها هئي ته پروشيا جي بادشاه فريڊرڪ وليمر نپولن خلاف جنگ دوران عوامر سان واعدو كيو هو ته فتح كان پوءِ ملك ۾ جمهوري آئين نافذ كيو ويندو, ان كري جنگ ختمر ٿي تہ جتان ڪٿان جمهوري آئين جو مطالبو ٿيڻ لڳو. فريڊرڪ وليمر جي نيت پهريان ئي صاف نہ هئي. ويانا كانگريس جي فيصلي سان كيس بهانو ملي ويو ۽ هن جمهوري آئين نافذ ڪرڻ کان نہ رڳو انڪار ڪري ڇڏيو پر اڃا بہ قهري كاررواين تى لهى پيو. بادشاه جى ان عهد ٽوڙڻ خلاف سڀ كان پهرين كاليج جي شاگردن آواز اٿاريو. جينا يونيورسٽيءَ ۾, جيڪا تن ڏينهن ۾ شاگردن جي تحريڪ جو مركز هئي, هنن پنهنجي هك تنظيم به ٺاهي هئي, جنهن جو نالو برشن شافت (Bursohn chaft) هو. اها تنظيم ايڏي ته مشهور ٿي, جو ڏسندي ئي ڏسندي ان جون شاخون ٻين سورهن يونيورسٽين ۾ به کلي ويون. تڏهن, شاگردن آڪٽوبر 1817ع ۾ هڪ ملڪي ڪانفرنس منعقد ڪئي، جيڪا تمام ڪامياب ٿي، جنهن سان

شاگردن جا حوصلا به ڏاڍا وڌيا. اتفاق سان انهن ئي ڏينهن ۾ دهشت انگيزيءَ جا ڪجه حادثا به ٿيا.

ميٽرنك كي، جيكو يورپ جو فولادي مرد هو، انهن سرگرمين جي خبر پئي ته هن جرمن رياستن جي هڪ كانفرنس گهرائي. هو جمهوريت ۽ آئين جي نالن كان چڙندو هو، تنهنكري سندس هدايت موجب كانفرنس ۾ طي ٿيو ته:

- 1- جرمن رياستون كنهن به قسم جو جمهوري آئين نه ٺاهينديون.
- 2- يونيورسٽين جي پروفيسرن ۽ شاگردن جي سخت نگراني ڪئي ويندي ۽ هر هڪ يونيورسٽيءَ ۾ سرڪاري محتسب مقرر ڪيا ويندا, جن جو ڪم استادن ۽ شاگردن جي سرگرمين کي چڪاسڻ هوندو.
  - 3- جمهوري لاڙو رکندڙ استادن کي نوڪرين مان ڪڍيو ويندو.
    - 4- شاگردن جون سيئي تنظيمون ۽ انجمنون ٽوڙيون وينديون.

ان فيصلي کان پوءِ, سڄي جرمنيءَ ۾ دانشورن, اخبار نويسن ۽ شاگردن جون گرفتاريون شروع ٿي ويون, روشن خيال استادن کي نوڪرين مان ڪڍيو ويو, شاگردن جون انجمنون ٽوڙيون ويون ۽ سندن اڳواڻن کي جيلن ۾ وڌيو ويو.

1830ع ۾, جڏهن فرانس ۾ ٻيهر انقلاب آيو ۽ بادشاه "چارلس ڏهين" کي تخت ڇڏي ملڪ مان ڀڄڻو پيو ته پروشيا کي ڳڻتي وٺي وئي ته ڪٿي باغي عنصر جرمنيءَ ۾ به نه اڀرن، تنهنڪري پريس ۽ تعليمي ادارن جي نگرانيءَ لاءِ اڳ کان به وڌيڪ سخت قانون لاڳو ڪيا ويا, مڙني سياسي سوسائٽين کي قانون خلاف قرار ڏنو وي ۽ عوامي جلسن تي بلڪل پابندي مڙهي وئي.

هاڻي روشن خيال المانوي (جرمن) دانشورن لاءِ ان کان سواءِ ٻي ڪا واٽ نہ هئي تہ ملک جي سماجي ۽ سياسي مسئلن تي فلسفي جي حوالي سان بحث ڪن ۽ ان طرح ماڻهن جو جمهوري شعور جاڳائن، تنهنڪري اينجلس لکي ٿو ته، "جيڪو تاريخي ڪردار برطانيا ۾ صنعتي انقلاب ۽ فرانس ۾ سياسي انقلاب ادا ڪيو، اهوئي تاريخي ڪردار اڻويهين صديءَ ۾ جرمنيءَ ۾ فلسفياڻي انقلاب ادا ڪيو. " $\bullet$ 

ڪارل مارڪس جو ننڍپڻ ان ئي ماحول ۾ گذريو, ماءُ کي تہ خير نو عدد ٻارنجي سنڀال کان واندڪائي ئي نہ ملندي هئي, البت پيءُ, ڪارل مارڪس سان گهڻو پيار ڪندو هو ۽ سندس دلي آرزو هئي تہ پٽ پڙهي لکي وڏو ماڻهو بڻجي. تنهنڪري هن ڪارل مارڪس جي تعليم ۽ تربيت تي خاص ڌيان ڏنو. ڪارل مارڪس بيءُ سان گهڻي محبت ڪندو هو, ان ڪري وڏو ٿي بہ, هو سندس شفقتن مرڪس بيءُ سان گهڻي محبت ڪندو هو, ان ڪري وڏو ٿي بہ, هو سندس شفقتن جو ذکر ڏاڍي ادب سان ڪندو هو, ايستائين جو جلاوطنيءَ جي ڏينهن ۾ پيءُ جي

Marx- Engels: Selected Works. P-49

تصوير سدائين كارل ماركس جي ميز تي ركيل هوندي هئي. كارل ماركس جي وفات كان پوءِ اينگلز اها تصوير ماركس جي تابوت ۾ ركي ڇڏي.

ڪارل مارڪس کي مضمون نگاريءَ کان سواءِ يوناني ۽ لاطيني ڪلاسيڪي ادب جو شوق اسڪولي وقت کان ئي هو, جتي کيس استاد به روشن خيال مليا, جن هن لائق شاگرد جي مڪمل حوصلي افزائي ڪئي. انهن ڏينهن ۾ (1833ع) حڪومت جي عام ظالماڻي پاليسيءَ جي ابتڙ شاگردن ۾ بي چيني وڌي رهي هئي. مارڪس جو اسڪول به ان کان متاثر ٿيو، تنهنڪري هڪ ڀيري پوليس اسڪول تي ڇاپو هنيو تہ اتان گهڻو ئي منع ٿيل ادب ظاهر ٿيو ۽ اهڙا نظم به مليا جن ۾ حاڪمن تي ڏاڍيون ٽوڪون ڪيل هيون. ان سلسلي ۾, هڪ شاگرد کي گرفتار به ڪيو ويو.

ڪارل مارڪس 1835ع ۾, اسڪول مان نڪرڻ وقت "ڌنڌي جي چونڊ" موضوع تي, جيڪو الوداعي مضمون لکيو هو, تنهن مان ان نوجوان شاگرد جي ذهني لاڙن جو بخوبي اندازو ٿي وڃي ٿو. مارڪس ان مضمون ۾ اهو خيال ظاهر ڪيو تہ ماڻهوءَ کي اهوئي ڌنڌو (ڪم) ڪرڻ گهرجي جنهن سان انسان ذات جي وڌ ۾ وڌ خدمت جو موقعو ملي سگهي. هو ڄاڻي پيو ته ڌنڌي جي چونڊ سولي ناهي هوندي, ڇو ته "اسان پاڻ کي جنهن ڌنڌي لاءِ موزون سمجهندا آهيون, پر ڪڏهن به اسان اهو ڌنڌو اختيار نه ڪري سگهندا آهيون, ڇاڪاڻ ته ان کان اڳ جو اسان سوسائٽيءَ ۾ پنهنجو مقام متعين ڪيون, سوسائٽيءَ ۾ اسان جا رشتا متعين ٿي ڪو ماڻهو فقط پنهنجيءَ ذات لاءِ ڪم ڪري ته گهڻو ممڪن آهي ته هو وڏو عالم ڪو ماڻهو فقط پنهنجيءَ ذات لاءِ ڪم ڪري ته گهڻو ممڪن آهي ته هو وڏو عالم غظيم انسان بڻجي وڃي يا وڏو عارف يا شاعر ٿي وڃي، پر هو مڪمل انسان يعني عظيم انسان ڪڏهن به ٿي نه ٿو سگهي. "

ٽرائر ۾ تعليم پوري ڪري, ڪارل مارڪس سيپٽمبر 1835ع ۾ بون يونيورسٽيءَ ۾ داخل ٿيو. سندس خاص مضمون قانون ۽ فلسفو هئا, پر هو يونان ۽ روم جي آڳاٽي تاريخ, هومر جي شاعريءَ ۽ جديد آرٽ جي ڪلاسن ۾ به وڏي باقاعدگيءَ سان شريڪ ٿيندو هو. هو شاعري به ڪندو هو ۽ يونيورسٽيءَ جي شاعرن جي حلقي جو رڪن هو. ان دوران سندس مڱڻو وڏيءَ ڀيڻ صوفيہ جي سهيلي جيني فان ويسٽ فالين سان ٿي ويو. جينيءَ جو پيءُ لُدويگ فان ويسٽ فالين پروشيا حڪومت طرفان ٽراءِ ۾ هڪ وڏي عهدي تي مقرر هو ۽ سندس ماءُ اسڪاٽ لئنڊ جي نوابزادي هئي. ڪارل مارڪس ۽ جيني جا گهر هڪ ٻئي جي ويجهو هئا ۽ سندن والدين جا تعلق به پاڻ ۾ دوستاڻا هئا. ڪارل مارڪس ۽ جيني ننڍپڻ کان ئي هڪ

ٻئي کي گهڻو چاهيندا هئا ۽ جڏهن هنن وڏو ٿي, والدين کي شاديءَ جي درخواست ڪئي ته اهي راضي ٿي ويا. البت شرط اهو هو ته ڪارل مارڪس يونيورسٽيءَ ۾ دل لڳائي پڙهندو ۽ هڪ سال تائين جيني سان نه ملندو.

جيني شهر جي سڀني کان سهڻي ڇوڪري سمجهي ويندي هئي. سندس والدين جو شمار امير طبقي ۾ ٿيندو هو. هوءَ چاهي ها ته ڪنهن نوابزادي سان شادي ڪري سگهي پئي. پر هوءَ ذات جي حسن کان سواءِ اعليٰ صفتون به رکندڙ هئي. هوءَ ڪارل مارڪس سان محبت ڪندي هئي. تنهنڪري ان محبت خاطر هن دنياوي ٺٺ ٺانگر ۽ عيش آرام جي زندگيءَ کي ٿڏي ڇڏيو ۽ هڪ مفلس انقلابيءَ سان سڄي ڄمار غربت ميش آرام جي زندگيءَ کي ٿڏي ڇڏيو ۽ هڪ مفلس انقلابيءَ سان سڄي ممار غربت ۾ گذاري ڇڏي. هن جلاوطنيءَ جون مصيبتون سَٺيون، بکون برداشت ڪيون، قرض ڏيندڙ جون ڳالهيون ٻڌيون، ڪڏهن گهر جون شيون وڪيون، ڪڏهن ڏاڄ ۾ مليل ٿانو گروي رکيا، پر مڙس سان تنگ دستيءَ جي شڪايت نه ڪئي، نه هن جي انقلابي سرگرمين تي اعتراض ڪيو ۽ نه ئي هن جي لکڻ پڙهڻ جي مصروفيتن ۾ رنڊڪ وڌي، اڃا به هر ڏکئي وقت ۾ هن کي آٿت ڏيندي رهي. سندس ٻار بکن ۽ بيمارين ۾ وڌي، اڃا به هر ڏکئي وقت ۾ هن کي آٿت ڏيندي رهي. سندس ٻار بکن ۽ بيمارين ۾ آيو. سندس ڀاءُ جرمنيءَ جو وزير داخلا هو. هن ڀيڻ کي لکيو ته وطن موٽي اچو، مان اوهان جي ڪفالت ڪندس. غيرتمند ڀيڻ جواب ڏنو ته مون مارڪس ۽ سندس انقلابي خيالن (نظرين) سان شادي ڪئي آهي. جرمنيءَ ۾ انهن ٻنهي جي گنجائش انقلابي خيالن (نظرين) سان شادي ڪئي آهي. جرمنيءَ ۾ انهن ٻنهي جي گنجائش انقلابي خيالن (نظرين) سان شادي ڪئي آهي. جرمنيءَ ۾ انهن ٻنهي جي گنجائش انقلابي خيالن (نظرين) سان شادي ڪئي آهي. جرمنيءَ ۾ انهن ٻنهي جي گنجائش انقلابي خيالن (نظرين) هان شادي ڪئي آهي. جرمنيءَ ۾ انهن ٻنهي جي گنجائش انهي، ته مون کي اهڙي جرمني نه گهرجي.

جينيءَ جو پيءُ, هونئن ته اميرن جي طبقي مان هو, پر منجهس اميرن جهڙو ڏيکاءُ بنه نه هو. هو وڏو روشن خيال ماڻهو هو. ايستائين جو هن ڪارل مارڪس کي سڀني کان اڳ فرانس جي خيالي سوشلسٽ سائمن جي نظرين سان متعارف ڪرايو هو. ڪارل مارڪس به سندس وڏي عزت ڪندو هو ۽ کيس پنهنجو روحاني استاد مڃيندو هو. هن پنهنجي پِي ايڇ دِي (Ph.D) جي ڊگري لدويگ ويسٽ فالين جي نالي ڪئي هئي.

ڪارل مارڪس لڳ ڀڳ هڪ سال بون يونيورسٽيءَ ۾ رهيو، پر پوءِ پيءُ جي اصرار تي، جولاءِ 1836ع ۾ برلن يونيورسٽيءَ ۾ داخلا ورتائين، جيتوڻيڪ برلن هن کي صفا پسند نه هو. ڪٿي اها رهائن درياءَ جي سرسبز وادي ۽ نيرو آسمان ۽ چمڪندڙ سج ۽ ڪٿي ڪڪرن ۽ دونهين ۾ وڪوڙيل برلن جا صبح ۽ شامون. ڪارل مارڪس جو جيڪو وقت تعليم مان بچندو هو، اهو عشقيہ نظم لکڻ ۾ سيڙائيندو هو، ان سان هن هڪ سال ۾ ئي نظمن جا ٽي ڪتاب "پنهنجي پياري ۽ دل نواز جينيءَ" جي نذر ڪيا. انهن مان ٻه نظم 1838ع ۾ هڪ مقامي رسالي ۾ ڇپيا بد. مارڪس جي سڀ کان پهرين ڇپيل تحرير، اهي نظم هئا. هن ڊراما لکڻ جي ڪوشش مارڪس جي سڀ کان پهرين ڇپيل تحرير، اهي نظم هئا. هن ڊراما لکڻ جي ڪوشش مارڪس جي سڀ کان پهرين ڇپيل تحرير، اهي نظم هئا. هن ڊراما لکڻ جي ڪوشش

Ocllected Works. Vol. I.P-8. Moscow. 1975

بہ ڪئي، هڪڙو طنزيہ ناول بہ لکيو، پر هن جون اهي تخليقون اڻ پوريون رهيون (سندس اهي شاعراڻيون تخليقون هاڻي انگريزيءَ ۾ ڇپجي چڪيون آهن). انهن ۾ انقلابي رومانيت جو انداز جتي ڪٿي ملي ٿو ۽ ڀرپاسي جي حالتن جي ٿوري گهڻي آسودگي بہ آهي. مثال طور هيگل بابت هڪ نظم ۾ آتم ڪهاڻيءَ جو تاثر ملي ٿو:

"ڪانٽ ۽ فيختي تہ نيري آسمان تي اڏندا هئا ۽ پراهن هنڌن جا سراغ ڳوليندا هئا,

> پر مان ڪوشش ڪندو آهيان پر مان ڪوشش ڪندو

تہ گھٽين ۽ بازارن ۾ جيڪا صداقت ملي,

ان كي پنهنجيءَ پكڙ ۾ آڻيان."

پر ڪارل مارڪس کي ستت ئي اندازو ٿي ويو تہ هو شاعريءَ جي کيتر جو ماڻهو ناهي, تنهنڪري هو پنهنجو گهڻو وقت فلسفي ۽ قانون جي اڀياس ۾ سيڙائڻ لڳو. هو جيڪو ڪجه پڙهندو هو, ان بابت پيءُ کي تفصيلي خط لکندو هو ۽ سندس پيءُ به هن کي پنهنجون صلاحون ڏيندو هو. البت هن جا جيڪي خط پُٽ جي نالي هٿيڪا آهن (۽ هاڻي انگريزيءَ ۾ ڇپجي چڪا آهن), انهن ۾ هو مارڪس کي هر هر تاڪيد ڪري ٿو تہ تون پنهنجيءَ پسند جا مضمون پڙه ۽ پاڻ کي منهنجين صلاحن جو ڪڏهن به پابند نه سمجه. ٻئي ڄڻا خطن ۾ هڪ ٻئي سان علمي بحث به ڪندا هئا. 10 نومبر 1838ع جي هڪ خط مان معلوم ٿئي ٿو تہ مارڪس برلن پهچڻ جي هڪ ورهہ اندر ئي روايتي تصور پرستيءَ جي اثر کان آجو ٿي ويو هو ۽ دنياوي حقيقتن جي پاڙ تائين پهچڻ جي ڪوشش ڪري رهيو هو.

"مان تصور پرستيءَ کان اڳتي نڪري آيو آهيان. منهنجو اڃا تائين اهو خيال هو ته تصور پرستيءَ مان مراد ڪانٽ ۽ فيختي جي تصور پرستي آهي، ڇو ته مون تصور پرستيءَ جو شعور انهن ٻنهي کان حاصل ڪيو هو، پر هاڻي مان حقيقت جي اندر تصور جي جستجو ڪري رهيو آهيان. جيڪڏهن اڳ ديوتا زمين کان پري آسمان تي رهندا هئا ته هاڻي اهي زمين جو مرڪز بڻجي ويا آهن."

انهي عَ خط مِر ، اڳتي مارڪس پنهنجين فلسفياڻين ڪاوشن تي تنقيد ڪندي لکي ٿو تہ منهنجي غلطي اها هئي تہ مون سچائي عکي زنده ۽ هر پاسي ترقي ڪندڙ حقيقت نـ سمجهيو ، جيتوڻيك:

"خارجيت جو مطالعو ان جي ارتقائي عمل ۾ ڪرڻ گهرجي, نہ ڪي من پسند خانن ۾ ورهائي. خارجيت جو منطقي ڪردار ان طرح اڀرڻ

هي ؟ تحرير چٽو ٻڌائي ٿو ته لکندڙ هيگل جي جدليت کان بيحد متاثر آهي. مارڪس لا ۽ هيگل جو فلسفو ڪو انڪشاف ته نه هو، ڇاڪاڻ ته برلن اچڻ کان اڳ ئي, هو هيگل جون ڪجھ تصنيفون پڙهي چڪو هو, البت هيگل جو تفصيلي مطالعو هن برلن پهچڻ کان پو ۽ 1837ع ۾ ڪيو.

هيگل کی جديد يورپ جو سڀ کان وڏو فلسفی سمجھی ويندو آھي. هو 1770ع ۾ ڏکڻ جرمنيءَ جي شهر اسٽٽ گارٽ ۾ پيدا ٿيو. جتي ابتدائي تعليمر حاصل کيائين ۽ ارڙهن سالن جي ڄمار ۾ ٽوبنگن يونيورسٽيءَ جي شعبي دينيات ۾ داخل ٿيو. انهن ئي ڏينهن ۾ فرانس ۾ انقلاب آيو تہ يونيورسٽيءَ جي شاگردن انقلاب جو آڌرياءُ وڏي گرم جوشيءَ سان ڪيو. نوجوان هيگل به جلسن ۾ باغياڻيون تقريرون ڪيون ۽ انقلابي گيت ڳاتا. جيتوڻيڪ وڏو ٿي, سندس خيالن ۾ گهڻيون هیٺ مٿاهيون آيون، تہ بہ هو مرڻ گهڙيءَ تائين فرانسي انقلاب جي تاريخي عظمتن جو اقرار كندو رهيو. پر حقيقت هيء آهي ته سندس اكثر نظريا فرانسي انقلاب مان ئي ورتل آهن. ستن سالن تائين, هو فلسفي جو شاگرد رهيو ۽ هن ڪلاسيڪي فلسفين کان سواءِ ڪانٽ, هپائنوزا, فيختي ۽ شيلنگ جو مطالعو ڏاڍي غور سان ڪيو. 1801ع ۾ هو جينا يونيورسٽيءَ جي شعبي فلسفي ۾ شامل ٿيو ۽ شيلنگ سان گڏجي فلسفي جو هڪ رسالو بہ شايع ڪندو رهيو. 1807ع ۾ سندس پهريون ڪتاب "روح جا لقاء" (مظهريت) (Phenomenology of Spirit) ڇپيو. ساڳئي سال جينا شهر تي نيولن حملو ڪيو ۽ هيگل کي ملازمت ڇڏڻي پئي. 1808ع کان 1816ع تائين هو نيورمبرگ ۾ تعليم ڏيندو رهيو. ان دوران هيگل پنهنجو ٻيو ڪتاب "منطق جي سائنس" (Science of Logic) لكيو. هن 1816ع كان 1818ع تائين, هائبل برگ يونيورسٽيءَ ۾ ليڪچر ڏنا. نپولن جي شڪست کان پوءِ جڏهن يورپ ۾ رجعت پرستيءَ زور ورتو تہ هيگل جي سياسي خيالن ۾ بہ گھڻي تبديلي آئي ۽ هوري هوري ڳالھ اتي اچي دنگ ڪيو جو هيگل پروشيا جي ظالماڻي ملوڪيت جو انتهائي حامي ٿي پيو. 1818ع ۾ جڏهن فيختي کي برلن يونيورسٽيءَ مان دهريو هجڻ جي الزامر هيٺ ڪڍيو ويو. تہ يونيورسٽيءَ جي حاكمن هيگل كي فلسفي جي شعبي جو صدر مقرر كيو. هيگل وفات تائين (1831ع) برلن يونيورسٽيءَ ۾ فلسفو پڙهائيندو رهيو. ان ئي دوران سندس كتاب "فلسفياڻين سائنسن جو انسائيكلوپيڊيا" (Philosophical Sciences) ڇپيو. هيءُ ڪتاب منطق, قدرت جي فلسفي ۽ روح جي فلسفي تي مشتمل آهي. 1820ع ۾ هيگل "حق جو فلسفو" Philosophy of) (Rights جي نالي كتاب لكيو جيكو سندس زندگيءَ ۾ ڇپيو. سندس وفات كان

گهرجي ڄڻ تضاد ان جي رڳن ۾ هلندڙ آهن ۽ ان جي وحدت (هيڪڙائي) بہ خود خارجيت جي اندر ئي موجود آهي."

Collected works, Vol I P-18, Moscow 1975

پوءِ، شاگردن هن جي ليڪچرن کي بہ سهيڙي ڇپرايو، جن ۾ "تاريخ جو فلسفو" سڀني کان اهم آهي.

هيگل لغتي ذهن وارو ماڻهو هو. شايد ئي كو علمي يا سماجي مسئلو اهڙو هجي، جنهن بابت هن پنهنجن فلسفياڻين نظرين جي روشنيءَ ۾ تفصيلي بحث نهيو هجي. منطق تاريخ، مذهب, اخلاق، سائنس ۽ جماليات، مڙني بابت هن جون تحريرون آهن. جنهن دؤر ۾ كارل ماركس برلن يونيورسٽيءَ ۾ داخل ٿيو، تنهن وقت هيگل جي مشهوري چوٽ چڙهيل هئي. جرمنيءَ جي هر هڪ شهر ۾ "هيگل كلب" قائم هئا. تعليمي ادارن جا گهڻا ئي استاد ۽ مشهور شاگرد، اخباري نمائندا، ايستائين جو سركاري آفيسر ۽ وزير به پاڻ كي هيگل جا پيروكار چوندي فخر محسوس كندا هئا. حكومت به هيگل كي پنهنجيءَ سرپرستيءَ هيٺ ورتو هو، عاكاڻ ته هيگل جي تعليمن جا كجه پاسا حكومت لاءِ بيحد كارائتا هئا. مثال طور هو چوندو هو ته رياست اخلاقي تصور جي حقيقت موجب "مكمل معقوليت" ۽ علمت دواري" (مقصد بالذات) آهي ۽ جرمن رياست، رياست جي ارتقا جو آخري نقطو آهي. نيٺ به, پروشيا جي ظالم حكومت كي پنهنجيءَ حمايت ۾ هيگل كان نقطو آهي. نيٺ به, پروشيا جي ظالم حكومت كي پنهنجيءَ حمايت ۾ هيگل كان وڌيڪ موزون وكيل ٻيو كٿي ملي سگهي پيو.

هيگل جو فلسفو

هيگل جي فڪري سرشتي جو محور "مطلق تصور" (Absolute Idea) جو نظريو آهي. وٽس مطلق تصور ئي قدرت جي مڙني ڏيکن ۽ سماجي حقيقتن جو سرچشمو آهي. ان مطلق تصور لاءِ هيگل "گائسٽ" (GeisŤ) جو اصطلاح ڪتب آندو آهي. هيگل موجب اهو مطلق تصور شَي جو شَي ۾ هجڻ (وجود بالّذات آهي), "ڪَائنات جو جوهر" آهي. "ڪل عقل" آهي. "عالمر جو روح" آهي. "هيڪڙائي" آهي, "ابديت" آهي, مطلب ته ان مطلق تصور ۾ سڀئي خدائي خاصيتون شامل آهن, اجاً بہ هو خود خدا آهي. ڌيان سان ڏسجي تہ هيگل جو "مطلق تصور" جو تصور صوفين جي "هم اوست" ۽ "وحدت الوجود" جي عقيدن سان ملندڙ جلندڙ ڏيکاربو. پر هيگل جڏهن اها دعوي ڪري ٿو تہ مطلق تصور ڪائنات جو جوهر (سَت) آهي, تہ ان جوهر مان هيگل جو مطلب ڇا آهي؟ ان جي تشريح هڪ مثال سان كنداسين. مثال طور, مان جيكڏهن حقيقي انب, صوف يا بادامر جي حوالي سان "ميوي" جو عامر تصور ڪيان ۽ پوءِ اهو سمجهڻ لڳا تہ ميوي جو جيڪو مخصوص تصور مون حقیقی میون مان ورتو هو ته اهو مخصوص تصور منهنجی ذهن کان باهر حقيقي وجود وارو آهي, تہ چيو ويندو تہ "ميوو" انبن, صوفن ۽ بادامن جو جوهر (Substance) آهي, يعني انب, صوف ۽ بادامر جي بنيادي خاصيت اها ناهي تہ اهو انب, صوف يا بادام آهي, انهن جو حقيقي وجود اهو ناهي جيكو اسان جون اكيون ڏسن ٿيون, هٿ ڇهن ٿا ۽ زبانون چکن ٿيون, پر حقيقي وجود اهو جوهر آهي جنهن کي مون حقيقي انبن, صوفن ۽ بادامن مان اخذ ڪيو هو ۽ پوءِ انهن ميون تي ٿاڦيو

هو, تنهنڪري مون وٽ انب, صوف ۽ بادامر "ميوي" جي جوهر جي وجود جون مختلف شڪليون هونديون, ان جوهر جو ٻيو نالو وحدت آهي.

پر انب, صوف ۽ ڏاڙهون جيڪڏهن فقط جوهر يا "ميوا" آهن, ته اهي ڪڏهن انب جي شڪل ۾, ڪڏهن صوف جي صورت ۾ ۽ ڪڏهن ڏاڙهونءَ جي روپ ۾ ڇو اظهر ٿيندا آهن؟ مظهرن ۾ اها گهڻ روپي ڇو آهي؟ هيگل چوي ٿو ته "ميوو" ڪو مئل يا غيرمتحرڪ شَي ناهي, پر زنده ۽ متحرڪ حقيقت آهي. هي جيڪي قسمين ميل يا غيرمتحرڪ شَي ناهي, پر زنده ۽ متحرڪ حقيقت آهي. هي جيڪي قسمين قسمين ميوا آهن, تہ حقيقت ۾ اهي "واحد" ميوي جي زندگيءَ جا مختلف ڏيک آهن. انب ۾ اهو "ميوو" انب جهڙو وجود وٺي ٿو, صوف ۾ صوف جهڙو ۽ ڏاڙهونءَ ۾ ڏاڙهونءَ جهڙو، تنهنڪري اهو چوڻ صحيح ناهي ته انب ميوو آهي, صوف ميوو آهي يا ڏاڙهون ميوو آهي, پر حقيقت اها آهي ته "ميوو" (جوهر) انب طور ظاهر ٿئي ٿو, صوف طور ظاهر ٿئي ٿو, حوف طور ظاهر ٿئي ٿو. جيڪڏهن انب, صوف ۽ صوف طور ظاهر ٿئي ٿو. جيڪڏهن انب, صوف ۽ ڏاڙهون هڪ ٻئي کان مختلف آهن، ته اهو فرق اصل ۾ "ميوي" جي خوديءَ جي گهڻ روپيءَ جو فرق آهي. اهي اختلاف انهن ميون کي "ميوي" (جوهر) جي حياتيءَ جي عمل (Life Process) اصل ۾ هڪ وحدت عمل (حدت مان ڪثرت ٿئي ٿي.

هاڻتي اچو مطلق سبب (Absolute Reason) طرف.

هيگل پنهنجي فلسفي جي ابتدائي سهيڙ فرانسي انقلاب جي ماحول ۾ ڪئي هئي ۽ هو پڇاڙيءَ تائين فرانسي انقلاب جي واکاڻ ڪندو رهيو.

مثلاً مرل کان اڳ، هن برلن يونيورسٽيءَ ۾ تاريخ جي فلسفي تي جيڪي ليڪچر ڏنا هئا، تن جي پڄاڻيءَ تي هن چيو هو ته فرانسي انقلاب فلسفي جو نتيجو هو: هو ۽ فلسفو عالمي ڏاهپ آهي. فرانسي انقلاب جي اهميت ٻڌائيندي هن چيو هو:

"جڏهن کان سج پنهنجي مدار تي بيٺل آهي ۽ گره ان جي چوڦير قري رهيا آهن، ڪنهن به اهو نه سوچيو ته انسان جو وجود ان جي مٿي ۾ يعني خيال ۾ سمايل آهي، جنهن کان متاثر ٿي هو حقيقت جي دنيا اڏي ٿو. انڪساغورث پهريون ماڻهو آهي، جنهن چيو هو ته عقل دنيا تي حڪومت ڪندو آهي، پر هاڻي کان اڳ تائين انسان ايڏي ترقي نه ڪئي هئي ته هو ان اصول کي مڃي ها ته خيال کي روحاني حقيقت تي حڪومت ڪرڻ گهرجي. تنهنڪري اهو (فرانسي انقلاب) وڏو شاندار ذهني صبح هو ۽ سڀئي سوچيندڙ ان دؤر جي خوشين ۾ شريڪ ٿيا. ان وقت ماڻهن جي ذهنن کي انتهائي اعليٰ قسم جي جذبن متحرڪ ڪري ڇڏيو هو ۽ سڄي دنيا هڪ روحاني جوش سان سرشار ٿي وئي هئي ۽ ايئن محسوس ٿيندو هو ڄڻ الاهي ۽ دنيائي ۾ پهريون ڀيرو مفاهمت ٿي آهي."

<sup>◘</sup> تاريخ جو فلسفو. ليكك هيگل. ص 446. نيويارك. 1956ع (انگريزي)

ارڙهين صديءَ ۾, فرانس ۾, روشن خياليءَ (Enlightenment) جا سڀئي مفڪر, ايستائين جو خيالي سوشلسٽ به "عقل" جي پيرويءَ جي هدايت ڪندا هئا. عقل, جيڪو عقيدي ۾ وهمن جي نفي ڪندو هو, جيڪو اميرن کي مليل سهولتن جي نفي ڪندو هو, جيڪو جيٺو في ڪندو هو, جيڪو جيٺو يٺي ڪندو هو, جيڪو ملوڪيت جي الاهي حق جي نفي ڪندو هو, جيڪو گٺل پيٺل فڪرن ۽ قدرن جي نفي ڪندو هو ۽ جيڪو روشن خياليءَ جي حق ۾ هو, صنعت ۽ سائنس جي حق ۾ هو, آزاديءَ ۽ برابريءَ جي حق ۾ هو, جمهوريت جي حق ۾ هو. مطلب ته فرانسي انقلاب جو حرڪي ۽ توانائيءَ سان ڀرپور اصول عقل (Reason) ئي هو. تنهنڪري فرانسي انقلاب جي پهرئين اڳواڻن روبيس پيئر چيو هو ته "عقل اسان جو اعليٰ روح آهي. اسان جي عظيم انقلاب جي اصولن جي تبليغ هٿيارن جي قوت سان نہ, پر عقل آهي. اسان جي عظيم انقلاب جي اصولن جي تبليغ هٿيارن جي قوت سان نہ, پر عقل جي طاقت سان ٿيندي.... سڀئي انتر منتر سچائيءَ اڳيان ڀجي ويندا ۽ سڀ چريائپون/ حماقتون عقل اڳيان جهڪي پونديون." عقل ڄڻ ته فرانسي انقلاب جو اتم نالو هو.

هيگل جو به خيال هو ته فرانسي انقلاب جي اهميت اهائي آهي ته تاريخ ۾ ماڻهوءَ پهريون ڀيرو پنهنجي دماغ تي ڀروسو ڪرڻ سکيو ۽ زندگيءَ جي حقيقتن کي عقل جي ڪسوٽيءَ تي پرکيو آهي. فرانسي انقلاب دوران ته هيگل ايڏو پرجوش هو, جو هن شيلنگ کي لکيو هو (1793ع) ته:

"عقل ۽ آزادي اسان جا اصول رهندا. اسان جي وقت جي اهميت اها آهي تہ ڌرتيءَ تي ظلم ڪندڙ انسانن ۽ خدائن جي چوڦير تقدس جو جيڪو گهيرو ڪڍيل هو, اهو گم ٿي ويو آهي. فلسفي ماڻهو انساني وقار جي حق ۾ دليل ڏيندا آهن پر ماڻهو ان وقار کي محسوس ڪرڻ سکي ويندا. اهي پنهنجن انهن حقن جو, جيڪي ختم ڪيا ويا آهن, فقط مطالبو نہ ڪندا, پر اهي ڦري وٺندا, پنهنجو ڪندا. مذهب ۽ سياست به ظلم ڪندڙن جو سات ڏنو آهي. مذهب هاڻي تائين ماڻهو کي اهوئي سيکاريو آهي جيڪو ظالمن چاهيو هو يعني انسانيت جي گهٽتائي ۽ تذليل ۽ هو بہ ته انسان پنهنجي ڪوشش سان ڀلائيءَ (خير) تائين نہ ٿو پهچي سگهي ۽ نہ ئي پنهنجي شخصي جوهر جي تڪميل ڪري سگهي ٿو."

اها بي ڳاله آهي ته پندرهن سالن کان پوءِ هيگل اُنهن ئي ظالم قوتن سان ٺاهه ڪيو, جن جي مذمت هو 1793ع ۾ ڪندو هو. پر هن پنهنجي فڪري سرشتي ۾ "عقل" کي جيڪا جڳھ ڏني هئي, اها برقرار رهي.

عقل مان هيگل جو مطلب قدرتي ڏيکن/ مظهرن جي حرڪت جا قانون آهن. اهي قانون سڀني موجود شين ۾ هلندڙ آهن. مثال طور سج- سرشتي جي ڦيري جو قانون، پر نہ تہ سج کي ان قانون جو شعور آهي ۽ نہ ئي سج جي چوڦير ڦرندڙ گرهن کي ان جي ڪا خبر پوي ٿي. هيگل چوي ٿو ته قديم يوناني فلسفي انڪساغورث جو به اهوئي خيال هو تہ ڪائنات تي عقل جي حڪمراني آهي، پر انڪساغورث اُصول به اهوئي خيال هو تہ ڪائنات تي عقل جي حڪمراني آهي، پر انڪساغورث اُصول (عقل) کي اخذ نہ ٿو ڪري بلڪ قدرت جي حرڪت مان اصول (عقل) کي اخذ ڪري ٿو ۽ اهو تہ انڪساغورث قدرت کي عقل جي ارتقا تصور نہ ٿو ڪري.

روح ڇا آهي ۽ ان جون مخصوص خاصيتون ڪهڙيون آهن؟ ان جي جواب ۾ هيگل چوي ٿو ته روح مادي جو بلڪل ضد آهي. جيڪڏهن مادي جو جوهر ڪشش آهي ته روح جو جوهر آزادي آهي. روح جون ٻيون سڀ صفتون "آزادي روح جي اڪيلي سچائي" آهي. مادو مرڪب هوندو آهي ۽ وحدت جو ڳولائو رهندو آهي. ان اڪيلي سچائي" آهي. مادو مرڪب هوندو آهي. ان وحدت جو وجود ان کان ٻاهر ناهي هوندو, پر کيس اها وحدت پهريائين ئي مليل هوندي آهي. روح خود ڪفيل حقيقت آهي، ڇو ته مان جيڪڏهن خود ڪفيل نه هجان، پر محتاج هجان ته منهنجو وجود ڪنهن ٻيءَ شَي تي دارومدار رکندڙ هوندو, جيڪا شي مان پاڻ نه هوندس. مان ان پل صحيح معنيٰ ۾ آزاد هوندس جڏهن منهنجو وجود کي وجود جو شعور به چوندا آهن, جنهن جا ٻه رُخ آهن. پهريون, جيڪو پنهنجيءَ فطرت جو ڄاڻو هجي ۽ ٻيو, توانائي, جيڪا وجود جي حاصلات جو سبب بڻجي, جيڪا وجود جي داخلي صلاحيتن کي ڪتب آڻي.

ان ڪري, آفاقي تاريخ روح يا مطلق تصور جي ارتقا جي اظهار سان روح جي ڳجهين قوتن جي چٽي ٿيڻ سان, آزاديءَ جي شعور جي ارتقا سان لکيل آهي. هتي, هيگل ٻج ۽ وڻ جو مثال ڏئي ٿو. ٻج, اصل ۾, امڪاني (Potential) وڻ آهي, جڏهن تر وڻ ٻج جي وجود جي حاصلات جو نالو آهي.

هاڻي سوال هي آهي ته روح پنهنجي تصور جي حاصلات لاءِ ڪهڙا ذريعا اختيار ڪري ٿو يعني آزاديءَ جو اصول وجود جي حاصلات لاءِ ڪهڙا ذريعا اختيار ڪري ٿو؟

هيگل چوي ٿو تہ آزادي هڪ غيرترقي ڪيل تصور آهي جيڪو خارجي يا شهادتي ذريعا استعمال ڪري ٿو. روح جو تصور ۽ ان جا اصول ۽ مقصد وغيره ڳجها

<sup>• &</sup>quot;All that is reasonable" مان هيگل جو مفهوم اهوئي آهي ته جيڪو ڪجه آهي، ان جو ڪو نہ ڪو سبب ضرور آهي، اهو ڪنهن فانون هيٺ آهي.

<sup>●</sup> منقول از عقل ۽ انقلاب. ازهربرٽ مارڪوس ص 3 نيويارڪ

۽ غيرترقي يافت جوهر آهن. انهن جو وجود امڪاني (Potential) آهي, ان ڪري ان کي ماڻڻ ۽ مڪمل ڪرڻ لاءِ هڪ ٻئي عنصر کي شامل ڪرڻو پوندو. اهو ٻيو عنصر ماڻهوءَ جو عمل آهي, سندس ارادي جي حرڪي قوت آهي, تنهنڪري فقط انساني عمل ذريعي ئي مطلق تصور ۽ ان جي مخصوص خاصيتن جي حاصلات ٿئي ٿي, نہ تہ مطلق تصور ازخود لاچار ۽ بيوس آهي. اها حرڪي سگه, جيڪا مطلق قوت ۽ ان جي خاصيتن کي هلائي ٿي, انسان جون ضرورتون, لاڙا, جبلتون ۽ جذبا آهن, ان ڪري تصور ۽ انساني ضرورتون آفاقي تاريخ جا جوڙجڪي ذرا آهن.

مختصر طور ايئن سمجهو ته آفاقي تاريخ جو مول ۽ مقصد روح جي مطلق تصور جي حاصلات آهي. عالمي تاريخ جي ابتدا هونئن ته قدرت (نيچر، فطرت) سان ئي ٿئي ٿي پر ان گهڙيءَ تائين سندس شڪل لڪل هوندي آهي, ان ۾ شعور ناهي هوندو. تاريخ جو ارتقائي عمل ان غيرشعوري وجدان کي شعور ۾ بدلائڻ ۾ ڪتب ايندو آهي. انساني عمل ۽ مفاد اهي طريقا ۽ ذريعا آهن جيڪي عالم جو روح پنهنجن مقصدن کي حاصل ڪرڻ لاءِ استعمال ڪندو آهي ۽ پنهنجن مقصدن کي شعور بخشيندو آهي.

انهن ذريعن ۽ طريقن سان ڪهڙو مقصد حاصل ٿئي ٿو؟ حقيقت جي مملڪت ۾ اها شي ڪهڙو روپ وٺي ٿي؟ ان جي جواب ۾ هيگل چوي ٿو ته رياست ئي آخري مقصد آهي. رياست آزاديءَ جي حاصلات آهي رياست اهو الاهي تصور آهي جيڪو ڌرتيءَ تي ظاهر ٿئي ٿو.

روح ۾ وجود جي اظهار لاءِ تخليقي سگه موجود هوندي آهي. "روح جو جوهر ي پيدائش جي سگه آهي." روح جي ان تخليقي عمل کي هيگل وجود جي معروضيت (Externalisation) (يا خارجيت) جو نالو ڏي ٿو. نيچر (فطرت) ۽ تاريخ ان "وجود جي اخراج" جا ٻه ڌار ڌار منطق آهن. روح جڏهن پنهنجو پاڻ کي "مڪاني وسعتن" ۾ ظاهر ڪندو آهي ته ان کي نيچر چوندا آهن. هيگل وٽ نيچر جي ڪا تاريخ ناهي يعني نيچر تي ارتقا جو قانون لاڳو نه ٿو ٿئي. نيچر ضرف پکيڙجي سگهي ٿي، پر نيچر ۾ ڪا قير گهير يا تبديلي ممڪن ناهي. ماڻهن جڏهن هيگل کي ٻڌايو ته يونيياسڪن (Geologists) ڌرتيءَ جي تهن مان اهڙن جانورن جا هڏاوان پڃرا لڌا آهن جيڪي هاڻي اڻلي آهن، ته هيگل اها حقيقت مڃڻ کان انڪار ڪيو، ڇو ته ان حقيقت سان سندس نظريي جي ترديد ٿئي پئي. تصور پرستن جي سوچ جو انداز اهوئي آهي تهي تهي جيڪڏهن واقعا ۽ ترديد ٿئي پئي. تصور پرستن جي سوچ جو انداز اهوئي آهي تهي تي جيڪڏهن واقعا ۽

"نيچر ۽ روح خدا جا ٻه ڏيک آهن. اهي ٻئي الاهي روپ خدا جو گهر آهن, جن کي هو پنهنجي وجود سان ڀري ٿو." (نيچر جو فلسفو. ص 47-48) هيگل.

نيچر جي ابتڙ, انسان ۽ سندس معاشري جي هڪ تاريخ ٿئي ٿي, يعني انساني معاشري ۾ وقت سان گڏو گڏ تبديليون رهنديون آهن ۽ اهو ارتقائي ڏاڪا طي ڪندو رهندو آهي. نيچر ۾ به روح هوندو آهي. پر اهو غيرشعوري هوندو آهي. ان ۾ پنهنجي وجود جو شعور ناهي هوندو. ان جي ابتڙ انسان ۾ روح شعور وٺندڙ هوندو آهي ۽ وجود جي شعور جي عمل ۾ رڌل رهندو آهي.

هاڻي, ٿيندو ايئن آهي ته شعور ماڻيل روح (انسان) غيرشعوري خارجيت (نيچر) جو مخالف (حريف) بڻجي ويندو آهي. ان صورتحال کي هيگل ذاتي لاتعلقي (Self Estrangement) يا ذاتي ڇڪتاڻ (Self Estrangement) چوي ٿو, انسان ۽ خارجيت منجه ويڙه ڏاڍي شديد ٿيندي آهي.

"ان طرح روح پنهنجو پاڻ سان مقابلي ۾ هوندو آهي. کيس پنهنجو پاڻ کي شڪست ڏيڻي پوندي آهي، ڇو ته اهو خود پنهنجو انتهائي خطرناڪ حريف آهي. نيچر جي مملڪت ۾ جيڪا ترقي ٿيندي آهي, اها ته ڏاڍي پُرامن هوندي آهي، پر روح جي مملڪت ۾ اها ترقي ڏاڍي شديد ٽڪراءَ جو روپ وٺندي آهي. اصل ۾ روح پنهنجي تصوري وجود جِي حاصلات جي ڪوشش ڪندو رهندو آهي."

ان سڄي ڳاله ٻول مان اها ڳاله چٽي ٿي وئي هوندي ته هيگل پنهنجي سڄي تصوريت باوجود انساني تاريخ ۾ ارتقائي عمل جو قائل آهي, يعني انساني تاريخ ۾ وٽس هڪ متحرڪ ۽ فعال حقيقت آهي جنهن ۾ رکي رکي تبديليون ٿينديون رهن ٿيون, پر ان حرڪت ۽ تبديليءَ جو قانون ڪهڙو آهي؟ ان جي جواب ۾ هيگل جدليات جو نظريو پيش ڪري ٿو: "جدليات يا داخلي تضاد ڪائنات جو حرڪي اصول آهي."

هيگل جي جدليات جون سرحدون قديم يوناني فلسفين جي استدلالي انداز سان هڪجهڙائي رکن ٿا, جيڪي بحث ذريعي مسئلي جي مختلف رُخن جو جائزو ونندا هئا ۽ پوءِ ڪنهن نتيجي تي پهچندا هئا. افلاطون پنهنجن مڪالمن ۾ اهوئي طريقو اختيار ڪيو, پر هيگل پنهنجن پيشرُو المانوي فلسفين، ڪانٽ ۽ فيختي, کان گهڻو متاثر آهي. ڪانٽ به ضدن جي ميڙ (Antimonies) کي مڃيندو هو. سندس دعوي هئي ته سببن, وقت ۽ جڳه (زمان ۽ مڪان) جي تصورن تي, متضاد رخن کان سوچي سگهجي ٿو ۽ اهي تضاد "اهم ۽ لازمي" آهن. البت هو "وجودي شين" ۾ تضاد کي نه مڃيندو هو. هيگل چوندو هو ته جيڪڏهن روح ۽ عقل اندر تضاد موجود

آهي, تہ ڪو سبب ناهي جو شيون ان کان مٿڀريون هجن. جدليات حقيقت جي هر حرڪت ۽ هر عمل جو اصول آهي. اسان ڄاڻون ٿا ته هر محدود شي پائدار ۽ ڪامل هئڻ بدران ناپائدار ۽ بدلجندڙ آهي. اهائي محدود جي جدليات آهي.  $^{oldsymbol{\Theta}}$  جنهن ذريعي محدود شي پنهنجين ڳجهين ڳالهين جي ڪري پنهنجو ضد ٿي پوندي آهي. اها جدليات فلڪي جسمن جي چرپرن ۾, سياسي انقلابن ۾ ۽ جذبن جي لاه چاڙه ۾ صاف پڌري آهي.

"جدلي آهنگ" جون ٽي منزلون ٿين ٿيون. پهرين منزل مقدمو (Thesis) آهي پر هر مقدمي اندر ان جو ضد به لڪل ٿئي ٿو. ان مقدمي ۽ جواب مقدمي جي اندروني ٽڪراءَ سان, هڪ ٽين شُي ظاهر ٿئي ٿي, جنهن کي سنجو ڳ آميزش (Synthesis) چون ٿا. هيگل اهي اصطلاح فتختي کان اڌارا ورتا هئا. هر نئين منزل پهرين منزل جي نفي ڪري ٿي ۽ هڪ نئين منزل جي اڳ ڪٿي ٿئي ٿي. اهو داخلي تضاد, اهو اندروني ٽڪراءُ ڪڏهن به ختم ٿي نہ ٿو سگهي, ڇو تہ ڪائنات جي چرپر جو انحصار ان ئي قانون تي آهي.

روح ۽ تصور جو ارتقائي نظريو ۽ چرپر ۽ تبديليءَ جي جدلي نوعيت هيگل جي فلسفي جا انتهائي انقلابي رخ آهن. هيگل جا پيشرو تصوري فلسفي ۽ مذهبي اڳواڻ نہ تہ ڪائنات ۾ ارتقا ۽ تبديليءَ کي مڃيندا هئا ۽ نہ ئي انسان جي فڪر ۽ عمل ۾ وٽن هر شَي مڪمل هئي. هيگل ان تڪميلي عهدي تي زبرو ڌڪ هنيو. "هاڻي ڪابہ حقيقت، ڪا به سچائي آخري اکر نه هوندي. هر شي، هر ادارو، هر خيال بدلجندڙ، تبديل ٿيندڙ آهي. هر وجود هڪ ڏيک آهي ۽ ڏيک گذري ويندڙ آهي."

هيگل جي وفات کان پوءِ سندس اعتقادي ٻن ٽولن ۾ ورهائي ويا. هڪ ٽولو قدامت پرستن جو هو جيڪو هيگل جي رجعتي خيالن کي ساراهي پيو, فلسفي ۽ مذهب جو ميلاپ ڪرائڻ جي ڪوشش ۾ هو ۽ هيگل جي رياست واري فلسفي جِي پُر زور تائيد ڪندڙ هو. ان ٽولي کي سرڪاري سرپرستي به حاصل هئي.

ٻيو ٽولو, جيڪو "ينگ هيگلينز" (هيگُل جا نوجوان پوئلڳ) سڏرائي پيو, عيسائي مذهب جي ڪجھ عقيدن کان انحراف ڪندڙ هو ۽ فلسفي کي ماڻهوءَ جي توڙي معاشري جي اصلاح لاءِ استعمال ڪرڻ جي حق ۾ هو. حڪومت ان ٽولي جي سرگرمين کي شڪي نظرن سان ڏسندي هئي، ڇو ته انهن نوجوانن جي خيالن سان روايتي عقيدا مجروح ٿيندا هئا ۽ ماڻهن ۾ اعتراض ۽ انڪار جو شعور اسرندو هو. اهو لاڙو بغاوت جي آڳ ڪٿي ثابت ٿي سگهيو پئي.

ان وقت, سياست جو ميدان كندن سان ڀريل هو, تنهنكري ينگ هيگلينز سياسي مسئلن كي مذهبي بحثن جي روپ ۾ پيش كرڻ شروع كيو. ان سلسلي جي

193

پهرين ڪڙي ڊيوڊ اسٽراس جو ڪتاب "مسيح جي زندگي" هو, جيڪو 1835ع ۾ ڇپيو, ته سڄي ملڪ ۾ ڦڙڦوٽ پکڙجي وئي, ڇاڪاڻ ته اسٽراس وڏي عالماڻي طريقي سان ثابت ڪيو هو ته حضرت مسيح عه به هڪ عامر انسان هو ۽ پادري جيڪي معجزا ساڻ ثابت ڪيو هو ته حضرت مسيح عه به هي ساڻس منسوب ڪن ٿا, اهي هٿ گهڙيا آهن, حقيقت سان انهن جو ڪو تعلق ناهي. ايجا اهو ڏڦيڙ ختم ئي نه ٿيو هو ته برونو بائر دعويٰ ڪئي ته حضرت مسيح عه جي شخصيت ئي بلڪل فرضي آهي يعني تاريخ ۾ سندس وجود ناهي ۽ انجيل جا سڀ واقعا مسيحي اڳواڻن جي تصنيف آهن. برونو بائر تن ڏينهن ۾ برلن يونيورسٽيءَ ۾ فلسفي جو استاد هو.

مسيحي عقيدن جي خلاف اها جنگ فلسفي جي زبان ۾ وڙهي ويندي هئي ته جيئن سرڪاري محتسبن ۾ پادرين جي پڪڙ ۾ نه اچي سگهي. ان جنگ کي "وجود جي شعور" ۽ "جوهر" جي وچ ۾ اٽڪاءَ سان منسوب ڪيو ويندو هو. سوالُ هن ريت ڏنا ويندا هئا تہ ڇا انجيل جا معجزا بني اسرائيل جي غيرشعوري ۽ روايتي افساني سازيءَ جا ڪرشما آهن يا عيسائي اڳواڻن جو جعلسازيون؟ وري بحث کي اڳتي وڌائيندي، هي سوال پڇيو ويندو هو ته عالمي تاريخ جي فيصلي ڪُن ۽ فعال قوت "جوهر" آهي يا "وجود جو شعور"؟ نوجوان دانشور هيگل جي اصطلاحن کي هٿيار طور استعمال ڪندا هئا.

هيگل جي نوجوان ارادتمندن ويجهو وجود جو شعور سڀ کان مٿاهين الاهيت هئي، ڇو ته ماڻهو خداوندي ذات جو مظهر هو. کيس جيڪڏهن پنهنجيءَ ذات جو شعور ٿي پوي ته ان کان وڌيڪ الاهيت ٻي ڪهڙي ٿي سگهي ٿي. هيگل جي فلسفي مطابق الاهي فطرت ۽ انساني فطرت ڌار ڌار حقيقتون ناهن پر جدلي وحدت آهن ۽ تاريخ لکت آهي محدود کان لامحدود ڏانهن ارتقا سان يعني تاريخ خدا جي وجود جي حاصلات آهي انساني ويس ۾. انهيءَ ڪري، اهي نوجوان مفڪر "فلسفي جي حاصلات بو نعرو هڻندا هئا يعني دنيا جي اهڙي نئين ترتيب، جنهن ۾ ماڻهوءَ لاءِ پنهنجي ذاتي تجربي سان الاهيت جي حاصلات جا امڪان روشن ٿي پون. هيگل جي تعليمن مان اهو نتيجو ڪڍڻ وڏو انقلابي قدم هو، ڇو ته ان سان معاشري ۾ بنيادي تبديلين لاءِ راهون کلن پيون. انهن ڏينهن ۾ مذهب جرمنيءَ جي ظالماڻي حڪومت جو اهو پائو هو ۽ ان پائي تي هر هڪ ڌڪ اڻ سڌيءَ طرح جرمن ظالميت تي ڌڪ برابر هو.

انهن نوجوانن مفكرن برلن يونيورسٽيءَ ۾ "ڊاكٽر كلب" جي نالي سان پنهنجي هك ننڍي تنظيم ٺاهي هئي, جنهن جو روح روان آرنلڊ رُوج ۽ بُرونو بائر هئا. آرنلڊ روج شاگردن جي تحريك جي سلسلي ۾ ڇه سال قيد ڀوڳي چكو هو ۽ برونو بائر يونيورسٽيءَ ۾ فلسفي جو استاد هو. كارل ماركس به ان كلب ۾ شامل

Selected Works By Marx, Angels. P-602. Mascow. 1968

ٿيو، جيتوڻيڪ هو عمر ۾ ٻنهي کان گهڻو ننڍو هو، پر پنهنجيءَ ذهانت، لياقت ۽ ڳالھ جي تھ تائين پهچ سبب، جلد ئي ڪلب جي اهم رڪنن ۾ ليکجڻ لڳو.

مارڪس جو فلسفي سان لڳاءُ ڏينهون ڏينهن وڌندو پئي ويو تنهنڪري 1839ع ۾ هن پنهنجي ڌنڌي جي چونڊ ڪري ورتي ۽ فلسفي ۾ ڊاڪٽريءَ جي ڊگري وٺڻ جي تيارين ۾ لڳي ويو. کيس يونان جي قديم فلسفي، تاريخ ۽ ادب تي تہ عبور هيو، البت هيگل جي ارتقا جدليات جي اڀياس کيس نئين سوچ ڏني ۽ هن "دمقراطيس ۽ ايپي قيورس جي قدرت جي فلسفي جي ڀيٽ" کي پنهنجيءَ تحقيق جو موضوع ايپي قيورس جي مادي (Matterialist) فلسفي هئا ۽ مٿن مقالو لکڻ جو فيصلو ان ٻڻايو. اهي ٻئي مادي (جو نيهن وقت به هيگل جو قيدي نه هو، پر پنهنجي لاءِ ڪر جون آزاد راهون ڳولي رهيو هو.

مارڪس جي انهن ڪاوشن جو پهريون ثمر تہ اهي ست ڪتاب آهن جن ۾ مارڪس ايپي قيورس کان سواءِ روايتن ۽ مشڪڪن بابت قديم مفڪرن جا اقتباس ڏنا آهن ۽ انهن تي تبصرو به ڪيو آهي هو ايپي قيورس (371 ق مر 270 ق مر) کي يونان جو سڀني کان اتمر روشن خيال فلسفي سمجهندو هو، ڇاڪاڻ ته ايپي قيورس انسان جي خودمختياريءَ جو تمام گهڻو حامي هو ۽ مذهبي وهمن کي بيحد پسند ڪندو هو. مارڪس لکي ٿو: "ايپي قيورس وٽ ڏک ۽ سور مان آزادي ئي سڀني کان وڏي خوشي آهي. پريشان نظريءَ کان آزادي ۽ ٻين جي ماتحتيءَ کان آزادي. ايپي قيورس وٽ تندرست ۽ مثبت جسم اهو آهي جيڪو پنهنجي حيثيت لاءِ ٻين جو محتاج نه هجي. انحصار کان نجات هن جو نظريو به آهي ته عمل به. هن جي خيال ۾ اعليٰ ترين خير "هانتي" آهي."

مارڪس جو مقصد فلسفياڻين تنقيدن (يا نُڪتن) ۾ الجهڻ نه هو, پر هو ته اهو ڄاڻڻ چاهي پيو ته چؤقير موجود دنيا ۾ فلسفي جو مقام ڪهڙو آهي ۽ معاشرتي مسئلن بابت فلسفي جو رويو ڪهڙو آهي. ڇا فلسفو دنيا جي مڙني شين ۽ انسانن جي سماجي ادارن کي صرف مناسب (معقول) يا ضروري يا فطري چوڻ تي بس ڪري ٿو يا اهو "ڇا آهي؟" ۽ "ڇا هجڻ گهرجي؟" جي فرق کي مڃي، اسان لاءِ عمل جا رستا يا اهو "ڇا آهي آزاد ۽ خودمختيار هجڻ جي ڪوشش ۾ ماڻهوءَ جو دوست به متعين ڪري ٿو؟ ڇا اهو آزاد ۽ خودمختيار هجڻ جي ڪوشش ۾ ماڻهوءَ جو دوست ۽ مددگار آهي ۽ ڇا اهو انسان کي ڏاڍ جي پابندين کان آجپو حاصل ڪرڻ جون تدبيرون ٻڌائي ٿو، ته انساني زندگيءَ جو بنيادي مسئلو اهوئي آهي؟ مارڪس انهن سوالن جي جواب هاڪار ۾ ڏي ٿو. کيس مڪمل يقين آهي ته فلسفو عالم جي رفتار تيڻ جي مڪمل صلاحيت رکي ٿو.

195

مارڪس انهن ڪتابن ۾ هيگل کي وري وري "استاد" لکي ٿو. سندس وصف موجب, هن هيگل جي فلسفي کي غيرمشروط طور ڪڏهن به قبول ناهي ڪيو. مثال طور هيگل چوي ٿو ته روح دنيا سان مسلسل مقابلي ۾ رهي ٿو ۽ اهو به ته دنيا جي دل جي ماهيت فقط روح جي ذريعي ممڪن آهي. مارڪس ان جي ابتڙ اها دعويٰ ڪئي ته فلسفو يعني انسان جو داخلي شعور دنيا جي مڙني شين سان مقابلي ۾ رهندو آهي, فلسفو يعني انسان جو داخلي شعور دنيا جي مڙني شين سان مقابلي ۾ رهندو آهي، ان ڪري دنيا کي "فلسفياڻو" ڪرڻ هڪ انقلابي فرض آهي، ڇو ته دنياوي حقيقتون غير فلسفياڻيون آهن. "هيءُ هڪ نفسياتي قانون آهي ته نظرياتي روح داخلي اعتبار کان آزاد ٿي، عملي توانائيءَ ۾ بدلجي ويندو آهي ۽ ارادي جي صورت ۾ ظاهر ٿيندو آهي ۽ دنياوي حقيقتن سان (جيڪي کانئس الڳ آهن) ٽڪرائبو آهي. جهڙيءَ طرح پروميٿيوس آسمان مان باه چورائي ۽ پوءِ ڌرتيءَ تي آباد ٿيو, اهڙيءَ طرح فلسفو سڄيءَ ڪائنات کي ڀاڪر ۾ ڀرڻ کان پوءِ قدرتي مظهرن جي خلاف بغاوت ڪندو آهي. اهو ئي حال هيگل جي فلسفي جو آهي. "

مارڪس انهن ڪتابن جي مدد سان پنهنجو ڊاڪٽريت جو مقالو مارچ 1841ع ۾ مڪمل ڪيو ۽ اپريل ۾ جينا يونيورسٽيءَ مان کيس ڊگري ملي وئي. هونئن چوڻ ۾ تہ اهو مقالو دمقراطيس ۽ ايپي قيورس جو ڀيٽاڀيٽي جائزو آهي, پر اصل ۾, ان ۾, مارڪس هيگل جي ڪجھ نظرين جو رد پيش ڪيو آهي. مثلاً هيگل انهن ٻنهي مادي فلسفين جي ايٽمي فلسفي کي ڏاڍي نفرت منجهان ڏسندو هو. مارڪس پنهنجي مقالي جي مهڙ (پيش لفظ) ۾ هيگل جي ان رويي تي اعتراض واريندي لکيو ته انهن فلسفين جي نظرين کي گهٽ نه سمجهو ڇو ته "اهي يوناني فلسفي جي سچي تاريخ جون چابيون آهن."

مقالي جي پيش لفظ جو لهجو ڏاڍو تکو ۽ کهرو آهي: "جيستائين فلسفي جي جهانگير ۽ خودمختيار دل ۾ رت جو هڪڙو ڦڙو به تڙپي رهيو آهي، اهو پنهنجن مخالفن کي ايپي قيورس جي لفظن ۾ بروبر للڪاريندو رهندو ته، "غيرمتقي اهو ناهي جيڪو روايتي ديوتائن کي ٿڏي ٿو پر غيرمتقي اهو آهي جيڪو ديوتائن بابت روايتي عقيدن کي مڃي ٿو." فلسفو ان ڳاله کي لڪائي به نه ٿو. پروميٿيوس جو اهو اعلان، ته مان ديوتائن جي پرواه نه ٿو ڪيان، فلسفي جو به اعلان آهي ۽ انهن زميني ۽ آسماني ديوتائن تي ٺهڪندڙ فقرو به، جيڪي انسان جي وجود جي شعور کي افضل ترين الاهيت نه ٿا مڃن. اهوئي پروميٿيوس، جنهن ديوتائن کان رحم جي خيرات ڪڏهن به نه گهري پر انهن جي ايلچيءَ کي چيو ته وڃ، پنهنجن آقائن کي ٻڌاءَ ته مان پنهنجي سادي زندگيءَ کي توهان جي ذلت واري غلاميءَ سان ڪڏهن به نه بدلائيندس. مون کي هن زندگيءَ کي توهان جي ذلت واري غلاميءَ سان ڪڏهن به نه بدلائيندس. مون کي هن

Ompleted Works. Vol-I. P-491

Completed Works. Vol-I. P-30

Completed Works. Vol- I. P-432

ٽڪر سان ٻڌل رهڻ قبول آهي پر زيوس ديوتا جو فرمانبردار پٽ بڻجڻ نامنظور. " همارڪس کي ڪهڙي خبر ته هن جي زندگي به يوناني ديومالا جي باغي هيري وانگر پنهنجي دؤر جي خدائن کي للڪارڻ ۾ گذري ويندي.

مارڪس پنهنجي مقالي ۾ دمقراطيس ۽ ايپي قيورس جي ايٽمي فلسفن جو جائزو ورتو آهي. دمقراطيس (460- 370 ق م) جي دعويا هئي تہ ڪائنات جي هر هڪ شي ايٽم سان ملي ٺهي آهي. ايٽم اڻ ورهائجندڙ ذرڙا آهن جيڪي ڪڏهن به فنا نٿا ٿين. اهي سانده چرپر ۾ رهندا آهن ۽ انهن جي گڏيل ٽڪراءَ سان شيون ٺهنديون رهنديون آهن. هر تبديلي نالو آهي ايٽمن جي ميلاپ ۽ جدائيءَ جو. دمقراطيس موجب, هر واقعي جو هڪ سبب هوندو آهي ۽ هر واقعو قدرت جي قانون مطابق ٿيندو آهي. ٿيندو آهي.

ايپي قيورس پنهنجي اڳيئن رهنما جي ايٽمي فلسفي کي مڃيندو هو. البت سندس چوڻ هو ته ايٽم وزن وارو هوندو آهي ۽ اهو سڌي ليڪ ۾ چرپر ناهي ڪندو بلڪ اڻ سڌو هلندڙ هوندو آهي. ايپي قيورس انسان جي حواسن جي علم کي سڀني کان معتبر ذريعو سمجهندو هو. ان ڪري ئي سندس مخالفن هن تي لذت پرستيءَ جو الزام هنيو، جيتوڻيڪ هن فقط اهو چيو هو ته انسان جي زندگيءَ جو مقصد خوشي ماڻڻ آهي.

ڪارل مارڪس ايپي قيورس کي دمقراطيس تي ان ڪري فوقيت ڏني جو دمقراطيس جي نظر ايٽمر جي مادي وجود تائين محدود هئي، جڏهن ته ايپي قيورس وٽ ايٽمر مادي شَي کان سواءِ هڪ تصور به هو. يعني ايٽمر فقط وجود ئي نه, جوهر به آهي. ٻيو سبب هيءُ هو ته دمقراطيس جو ايٽمي فلسفو جبر، ڏاڍ جو فلسفو هو. ان ۾ انسان جي ارادي ۽ عمل کي بلڪل به دخل نه هو ۽ نه ئي ان ۾ توانائي رکندڙ اصول افسان جي ارادي ۽ عمل کي بلڪل به دخل نه هو ۽ نه ئي ان ۾ توانائي رکندڙ اصول توانائي رکندڙ اصول موجود هو. ان جي ابتڙ ايپي قيورس جي فلسفي ۾ توانائي رکندڙ اصول موجود هو جنهنڪري ان ۾ يوناني مذهب جي خلاف بغاوت ڪرڻ جي همت پيدا ٿي هئي.

ماركس پنهنجي مقالي ۾ ان نتيجي تي پهتو ته هيگل جو فلسفو هك عظيمر خواب آهي, اهڙو خواب جنهن ۾ انسان وجود جي حاصلات كري خدا بڻجي ويندو آهي پر هيگل انسان كي وعدي كيل زمين جو سير فقط خيال جي كيفيت ۾ كرائي ٿو. هن پنهنجي تخيل ۾ هك كائنات تخليق كري ورتي آهي. اها خيالي دنيا آهي جنهن ۾ انسان مختلف تاريخي دؤرن مان گذري پنهنجو پاڻ كي خدا جو مظهر سمجهڻ لڳندو آهي. پر حقيقت جي دنيا ان خيالي دنيا كان بلكل مختلف آهي. اها فلسفي جي دنيا ناهي. اهو صحيح آهي ته فلسفي جي كري انسان پنهنجي ذهن ۾

197

كائنات جي هك مثالي تصوير مرتب كري ورتي آهي. پر ضرورت ان ڳاله جي آهي تر خرورت ان ڳاله جي آهي تر حقيقت كي اهي خيرفلسفياڻين حالتن جي پڪڙ كان آجو كرايو وڃي. "ان جدوجهد ۾ ڏاڍي سخت ويڙه ٿيندي. ان جنگ ۾ بي دليءَ ۽ ناه كرڻ سان كم نه ٿيندو."

مارڪسزم ڏانهن مارڪس جي اها پهرين همت ڀري وک هئي. پڌرو آهي ته هو زندگيءَ جي موجود حقيقتن کان بيزار هو ۽ انهن کي بدلائڻ جي خواهش رکندڙ به، تہ جيئن انسان جو فڪر ۽ ان جو عمل ٻئي آزاديءَ ۽ خودمختياريءَ جي فضا ۾ ترقي ڪري سگهن.

198

Completed Works. Vol-I. P-31

مُكرَّو خوشيءَ سان ڏيكاريان پر پهريائين اهو سركاري قالب ۾ آڻيان. كير اهڙو بيغيرت هوندو جنهن كي ان مفروضي تي شرم نه اچي... سچائي منزل به آهي ۽ منزل تائين پهچڻ جو رستو به, تنهنكري سچائيءَ جي ڳولا به سچي هجڻ گهرجي, ڇو ته سچي ڳولا خود ترقي كيل سڃائي آهي.

انهيءَ دوران كولون شهر مان "رهائنشن زاءِ تونگ" نالي هك اخبار پڌري ٿي (پهرين جنوري 1842ع). ان اخبار جي ٽيك رهائن علائقي جي سرمائيدارن ۽ واپارين جو هك ٽولو هو. اتفاق سان اخبار جي ايڊيٽوريل بورڊ ۾ كيئي "نوجوان هيگلين" ب شامل هئا. اهي ماركس كي سڃاڻيندا هئا تنهنكري ماركس انهن جي فرمائش تي ان اخبار ۾ مضمون لكڻ لڳو ۽ ڇهن مهينن كان پوءِ آكٽوبر 1842ع ۾ اخبار جو ايڊيٽر مقرر ٿيڻ تي بون مان كولون هليو آيو.

اخبار پڙهندڙن مارڪس جي تحريرن کي گهڻو پسند ڪيو جنهن سان اخبار جي ڇپائي ٿورن ئي هفتن اندر 885 مان وڌي ٻه هزار ٿي وئي.

تِن ڏينهن ۾, ڪولون ۾, رهائن جي صوبائي اسيمبليءَ جو اجلاس ٿي رهيو هو. ماڻهن جي گهر هئي تہ اسيمبليءَ جي ڪار گذاري اخبار ۾ ڇپي وڃي تہ جيئن کين معلوم ٿي سگهي تہ سندن جڙتو نمائندا اسيمبليءَ ۾ ڇا ڪري رهيا آهن, پر اسيمبليءَ ۾ اڪثريت نوابن ۽ جاگيردارن جي هئي. اهي ان ڳاله جي خلاف هئا ۽ چاهن پيا تہ ڪاررواين جون فقط ڪٽيل سٽيل خبرون اخبارن ۾ ڇپجن.

ڪارل مارڪس "وجود جي حاصلات" ۽ "وجود جي اظهار" لاءِ پريس جي آزاديءَ کي انتهائي ضروري سمجهندو هو. هن جي خيال ۾ صحافت جي آزادي "ماڻهوءَ جي آزاديءَ جي حاصلات" هئي. هو آزاد پريس کي "هلندڙ وقت جو آزاد ترين مظهر, آزاديءَ جو مجسمو ۽ مثبت خير" سمجهندو هو. صوبائي اسيمبليءَ جي بحثن مارڪس کي پنهنجي پسند واري موضوع تي لکڻ جو موقعو ڏنو ۽ هن هڪ بختن مارڪس کي پنهنجي پسند واري موضوع تي لکڻ جو موقعو ڏنو ۽ هن هڪ بئي پٺيان ڇه مضمون "پريس جي آزادي" تي لکيا. هن دليلن سان ثابت ڪيو تت تحرير جي آزادي انسان جو پيدائشي حق ئي نہ پر سندس شخصيت جي آزاد واڌ ويجه جو بنيادي شرط به آهي.

پر مارڪس کي ان ڳاله جو احساس هو ته نوابن ۽ جاگيردارن جي نمائندن مان پريس جي آزاديءَ جي اميد رکڻ اجائي آهي. "اهي آزاديءَ کي پنهنجو موروثي حق ته سمجهن ٿا پر ٻين لاءِ اهو حق مين نه ٿا. اهي آزاديءَ کي پنهنجي لاءِ ته انتهائي

### بابہارھون

# عملي زندگيءَ جي شروعات

مارڪس جي عملي زندگيءَ جي شروعات اخبارنويسيءَ سان ٿي، جيتوڻيڪ سندس دلي خواهش هئي ته هو بون يونيورسٽيءَ ۾ فلسفو پڙهائي. برونو بائر اڳ ۾ ئي اتي موجود هو ۽ مارڪس کي تاڪيد ڪري رهيو هو ته پنهنجو مقالو تڪڙو پورو ڪر ۽ هتي اچ ته جيئن گڏجي فلسفي جو هڪ رسالو ڪڍون. پر انهيءَ دوران جرمن حڪومت جون احتسابي سختيون وڌيڪ شدت اختيار ڪري ويون ۽ بائر کي غيرمذهبي خيالن جي پکيڙڻ جي سزا ۾ يونيورسٽيءَ مان ڪڍيو ويو. مارڪس جو سڄو منصوبو ختم ٿي ويو. هو ڊاڪٽريٽ جي ڊگري وٺي وطن هليو ويو ۽ ٻه مهينا ٽرائر ۾ گذاري, جولاءِ 1841ع ۾ بون پهچي ويو.

بون ۾ ئي رهڻ دوران, مارڪس پهريون سياسي مضمون "سينسرشپ جي نئين هدايت" تي لکيو. اصل ۾ اهو مضمون دنيا کي فلسفي لاءِ مناسب بڻائڻ جي ان انقلابي جدوجهد جي شروعات هو, جيڪا نيٺ مارڪس جي تقدير بڻجي وئي. شخصي آزادين تي پابندين خلاف مارڪس جو اهو پهريون احتجاج جو آواز ۽ وجود جي اظهار جي حق جو پهريون اعلان هو. اهو مضمون مارڪس جنوري 1842ع ۾ آرنلڊ روج جي رسالي لاءِ لکيو هو, جيڪو ڊريسڊن مان ڇپبو هو.

ماركس پنهنجي مضمون ۾ سينسرشپ جي نون قانونن جي مذمت كئي هئي ۽ لكيو هو ته راءِ جي اظهار خلاف فوجداري ضابطا اهائي حكومت ٺاهيندي آهي جيكا عوام بدران آفيسر شاهيءَ تي مدار ركندي آهي. هن موجب جرمن رياست جي موتمار خامي اهائي هئي ته حكومت جا سڀئي اختيار پاڻ پڏائيندڙ ۽ مغرور آفيسرن جي هٿ ۾ هئا ۽ هيءُ اهو نااهل طبقو هو جيكو پنهنجي هر هك لفظ ۽ پنهنجي هر هك حركت كي الهامي كتابن وانگر مقدس سمجهندو هو. جيتوڻيك سپائيءَ تي سڀني جو حق آهي, اها كنهن هك فرد جي ملكيت ناهي.

"مان سچائيءَ جي ملڪيت آهيان. سچائي منهنجي ملڪيت ناهي. منهنجي ملڪيت ته فقط منهنجو بياني انداز آهي جيڪو منهنجي روحاني انفراديت آهي. بيشڪ قانون مون کي لکڻ جي اجازت ڏي ٿو البت ان انداز ۾ جيڪو منهنجو پنهنجو ناهي. مان پنهنجو روحاني

Ompleted Works. Vol-I. P-112

قيمتي سمجهن ٿا ۽ ان کي پنهنجي لاءِ ڪتب آڻڻ چاهن ٿا, پر هو آزاديءَ کي انساني فطرت جو جوهر نه ٿا مڃن."

مارڪس سينسرشپ کي انساني مزاج جي, آزاديءَ جي جذبي جي ۽ خودقانون جي نفي سمجهندو هو. هن موجب "عوامي تنقيد ئي سچي سينسرشپ آهي. عوامي تنقيد اهڙي عدالت آهي جيڪا آزاد پريس سان ئي وجود ۾ اچي ٿي. ان جي ابتر سينسرشپ ۾ تنقيد جو حق حڪومت جي دعويداري ٿي پوندو آهي. سينسرشپ پريس کي اهو ٻڌائڻ چاهيندي آهي ته اها بيمار آهي ۽ حڪومت ان جو ويڄ آهي. پر سينسرشپ ڄاڻو ۽ تجربيڪار ويڄ ناهي پر ڳوٺاڻو جراح (سرجن) هوندي آهي جنهن وٽ هڪ ئي دوا آهي ۽ اها قينچي آهي. اهو عطائي جراح ماڻهوءَ جي بدن جو هر اهو حصو ڪپي اڇلائيندو آهي جيڪو ان کي خراب لڳندو آهي. "

مارڪس پنهنجن مضمونن ۾ مخالف جماعت جي انهن روشن خيال لبرلن کي به ظاهر ڪيو جن پريس جي آزاديءَ جي وڪالت واپاري انداز ۾ مٿينءَ دل سان ڪئي هئي، ڇو ته پريس جي آزادي سان کين ڪوبه جذباتي لڳاءُ نه هو. "هنن پريس جي آزاديءَ کي ڪڏهن به پنهنجي حياتياتي، ضرورت ناهي سمجهيو. هنن وٽ ته اهو فقط دماغ جو مسئلو آهي جنهن ۾ دل جو ڪو ڪم ناهي... گوئٽي چيو هو ته مصور فقط ان ئي انداز جي عورتاڻي حسن جي تصوير ٺاهڻ ۾ ڪامياب ٿيندو آهي جنهن سان هن هڪ ڀيرو ئي ڀلي، محبت ڪئي هجي. پريس جي آزاديءَ جو به پنهنجو حسن آهي - ڀلي ته اهو عورتاڻو نه هئي هجي - جنهن سان محبت ڪرڻ کان سواءِ ان جو بچاءُ نه ٿو ڪري سگهجي. جيڪڏهن مون کي ڪنهن شي سان سچي محبت هجي ته پوءِ مان ان جي وجود کي نهايت اهم سمجهندس. ان کي پنهنجي لاءِ ضروري ممجهندس، ڇو ته ان کان سواءِ منهنجي فطرت پنهنجي مڪمل ۽ مطمئن وجود کان محروم رهندي. پريس جي آزاديءَ جا اهي جڙتو محافظ پريس جي آزاديءَ جي محمل اڻاٺ باوجود پنهنجي مڪمل وجود تي خوش ۽ مطمئن آهن."

جرمنيءَ ۾ پريس تي جيڪي پابنديون لڳل هيون, مارڪس جي راءِ ۾ انهن جي ذميداري گهڻيءَ حد تائين اخبار جي مالڪن ۽ صحافين تي اچي پئي, ڇاڪاڻ تهن صحافت کي مقدس مقصد يا قومي فرض بدران واپار بڻائي ڇڏيو هو. تنهنڪري هڪ مقالي ۾ پئسي جي پوڄاري صحافين جي مذمت ڪندي هو لکي ٿو.

"ڇا ڪا پريس, جيڪا واپار جي حد تائين ڪِري پوي, پنهنجو پاڻ کي آزاد چئي سگهي ٿي؟ هر لکندڙ کي زنده رهَڻ ۽ لکڻ لاءِ پئسو ضرور

ڪمائڻ گهرجي, البت کيس پئسا ڪمائڻ لاءِ زنده رهڻ ۽ لکڻ نہ گهرجي. جڏهن شاعر پنهنجي سرپرست کي چوي ٿو تہ: مان تہ فقط گيت لکڻ لاءِ جيئان ٿو جيڪڏهن توهان مون کي ڪڍي ڇڏيو تہ مان جيئڻ لاءِ گيت لکندس.

ته هو ان حقيقت جو ٽوڪ ۾ اعتراف ڪري ٿو ته جيڪڏهن شاعر لاءِ شاعري روز گار جو ذريعو ٿي پوي ته هو پنهنجي مرتبي کان هٽڻ لڳندو آهي. اديب پنهنجي تخليق کي ذريعو ناهي سمجهندو پر اهو ته پاڻ هڪ مقصد آهي. ذريعي طور سندس ادبي تخليق جي اهميت هن جي ۽ ٻين جي نظر ۾ ايڏي گهٽ هوندي آهي جو جيڪڏهن ضرورت پوي ته پنهنجي تخليق جي بقا لاءِ پنهنجو وجود به قربان ڪري ڇڏيندو آهي. تنهنڪري پريس جي آزاديءَ جو بنيادي شرط هي آهي ته پريس واپار نه بڻجي. اهو ليکڪ، جيڪو پريس کي منافعو ماڻڻ لاءِ خوار ڪري ٿو، پنهنجي ان داخلي غلاميءَ جو مستحق هوندو آهي جيڪا سينسرشپ جي صورت ۾ لڳائي ويندي آهي، پر هوندو آهي جيڪا سينسرشپ جي صورت ۾ لڳائي ويندي آهي، پر شايد ان ليکڪ جو وجود ئي سندس حق ۾ وڏي ۾ وڏي سزا آهي."

مارڪس مضمونن جو اهو سلسلو يونان ۽ ايران جي آڳاٽي جنگ جي هڪ قصي تي پورو ڪيو جنهن ۾ هڪڙو يوناني صوبيدار ايرانين سان ملي وڃي ٿو ۽ پنهنجن ٻن هم وطنن کي به غداري ڪرڻ لاءِ چوي ٿو. ان تي اهي چون ٿا ته:

"هدارنيس! توكي رڳو غلاميءَ جو تجربو آهي. تو آزاديءَ جو مزو كڏهن به ناهي چكيو، ته اها مٺي هوندي آهي يا كوڙي. جيكڏهن تو تجربو كيو هجي ها ته اسان كي تنهنجو مشورو اهوئي هجي ها ته وڃو، دشمن سان نيزن سان ئي نه پر كهاڙين سان به وڙهو. " •

ان کان پوءِ مارڪس پنج مضمون "جهنگ جي قانونن" تي لکيا. انهن جو لاڳاپو ڳوٺاڻن جي ڪجه مروج حقن سان هو. مثلاً رهائن لئنڊ ۾ اهو پراڻو دستور هو تہ ڳوٺاڻن کي جڏهن ضرورت ٿيندي هئي تہ جهنگ مان ڪاٺيون وڍي ايندا هئا. ساڳيءَ ريت اهي جهنگلي پکين کي ڄار ۾ پڪڙي بازار ۾ وڪڻندا هئا پر سرمائيداري نظام ان صدين پراڻي رواج جي اجازت نہ پيو ڏئي سگهي. مالڪن مزاحمت شروع ڪئي، معاملو ٿاڻي ۽ عدالت تائين پهتو ۽ صرف هڪڙي سال ۾ پروشيا جي مختلف علائقن ۾ ڳوٺاڻن تي ڏيڍ لک مقدما لڳي ويا. مسئلو رهائن لئنڊ

Ompleted Works. Vol-I. P-175

جي اسيمبليءَ ۾ پيش ٿيو تہ اسيمبليءَ بہ زميندارن جو ئي ساٿ ڏنو. تڏهن مارڪس "رهائنشن زاءِ تونگ" ۾ انهن ماڻهن (ڳوٺاڻن) جي حق ۾ لکيو جن کي "ڪي به سياسي ۽ سماجي حق حاصل نه هئا ۽ نہ ئي جن کي ڪا ملڪيت هئي. "

مارڪس جا مضمون ٻه رُخي تلوار هئا جنهن جا ڌڪ (وڍ) جرمنيءَ جي جاگيرداري نظام ۽ ظالمر حڪومت, ٻنهي کي لڳن پيا. انهيءَ سان جمهوريت پسندن ۾ اخبار جي مقبوليت ڏينهون ڏينهن وڌڻ لڳي ۽ جرمنيءَ جي ڪجھ ٻين اخبارن کي به حڪومت تي تنقيد ڪرڻ جو حوصلو ٿيڻ لڳو. ان صورتحال کان ڊڄي حڪومت سينسرشپ جون پابنديون اڃا وڌيڪ سخت ڪري ڇڏيون, پر مارڪس جو قلم پوءِ بن بيٺو. آخرڪار جنوري 1843ع ۾, بادشاھ جي صدارت هيٺ ڪابينا فيصلو ڪيو تہ جيڪڏهن "رهائنشن زاءِ تونگ" جا مالڪ ڪارل مارڪس کي ڪڍڻ تي راضي نه هجن ته اخبار بند ڪئي وڃي. مارڪس کي اها خبر پئي ته هن ايڊيٽر جي عهدي تان استعيفا ڏيڻ جو فيصلو ڪيو, تنهنڪري 25 جنوري 1843ع تي هو آرنلڊ روج ڏانهن هڪ خط ۾ لکي ٿو:

"مون کي بنه حيرت نه ٿي، تون ڄاڻين ٿو ته سينسرشپ جي ضابطن کي مان ڪيئن ڏسان ٿو ۽ هاڻي جيڪو ڪجه ٿيو آهي اهو انهيءَ جو منطقي نتيجو آهي. "رهائنشن زاءِ تونگ" جي ضبطگيءَ کي مان ماڻهن جي وڌندڙ سياسي شعور جي علامت سمجهان ٿو. بهرحال، ڇا به هجي، ان ماحول ۾ منهنجو ساه ٻوساٽجي ٿو. اطاعت ۽ پابنديءَ جي فضا ۾ ڪم ڪرڻ ۽ آزاديءَ لاءِ تلوار بدران سُئيءَ جي چهنب استعمال ڪرڻ اجائي ڳالهه آهي. مان حاڪمن جي منافقت, حماقت ۽ سفاڪيءَ کان ۽ پنهنجن جي فرمانبرداريءَ, فرار ۽ ڇنڊڇاڻ کان بيزار ٿيو آهيان. حڪومت منهنجي آزادي مون کي موٽائي ڏني آهي... هاڻي جرمنيءَ ۾ منهنجو ڪو ڪم ناهي رهيو. هتي رهي ذليل ٿيڻ مون کي قبول ناهي."

مارڪس 17 مارچ 1843ع تي، ڇهن مهينن تائين ايڊيٽر طور ڪم ڪرڻ کان پوءِ "رهائنشن زاءِ تونگ" تان استعيفا ڏئي ڇڏي.

تعليم كان پوءِ جا اهي به سال ماركس جي ذهني ارتقا لاءِ ڏاڍا اهم ثابت ٿيا. صحافت جي كري ماركس كي عملي سياست جو تجربو ٿيو، جنهن سان هو ان نتيجي تي پهتو ته جرمنيءَ جي معاشرتي مسئلن جو حل آئيني ملوكيت نه پر حقيقي جمهوريت آهي. البت سياسي ۽ اقتصادي معاملن جي ته تائين پهچڻ لاءِ جنهن نظرياتي علم ۽ آگهيءَ جي ضرورت هئي، ماركس ان كان بنه النجالُ هو. ان خاميءَ جو اعتراف پاڻ ماركس پنهنجي هك كتاب جي پيش لفظ ۾ كيو آهي. هو لكي ٿو:

"مان جن ڏينهن 43-1842ع ۾ رهائنشن زاءِ تونگ جو ايڊيٽر هئس ته ايئن ڄاڻو ته مون کي پهريون ڀيرو مادي مسئلن تي بحثن ۾ شرڪت جو موقعو مليو ۽ ڪنهن حد تائين شرمندگي به ٿي. رهائن جي صوبائي اسيمبليءَ ۾ جهنگ جي ڪاٺ جي چوريءَ ۽ زمينن جي ورڇ ۽ موزيل جي هارين جي مسئلن تي سرڪاري نمائندن رهائنشن زاءِ تونگ جي موقف خلاف جيڪي تقريرون ڪيون انهن جي ڪري ۽ وري آزاد واپار ۽ تحفظاتي ٽئڪس تي جيڪي بحث ٿيا تن جي ڪري مون کي اقتصادي مسئلن تي غور ڪرڻ جو موقعو مليو. انهيءَ دوران رهائنشن زاءِ تونگ ۾ فرانسي سوشلزم ۽ ڪميونزم جو فلسفياڻي اعتبار کان ڪمزور پڙاڏو ٻڌڻ ۾ آيو. انهن مضمون ۾ مضمون جي نفسن جي آگهيءَ کان وڌيڪ مضمون نگارن جي نيڪ نيتي شامل هئي. مون ان ٻاراڻيءَ جي مخالفت ڪئي بلڪ کليو اعتراف ڪيو ته منهنجو مطالعو ان ڳاله جي بنه اجازت ڪئي بلڪ کليو اعتراف ڪيو ته منهنجو مطالعو ان ڳاله جي بنه اجازت نٿو ڏي ته مان فرانسي لاڙن تي فيصلو ڏيڻ جي همت ڪري سگهان." •

مارڪس ان کوٽ کي ختم ڪرڻ جو فيصلو ڪيو. انهن ئي ڏينهن ۾ هن جرمن فلسفي لُدويگ فيوئر باخ جي ڪتابن جو مطالعو به شروع ڪيو.

لدويگ فيوئر باخ (1804- 1872) پهريان هيگل جو معتقد هو، پر پوءِ ماديت جو حامي ٿي ويو هو. 1841ع ۾ سندس مشهور ڪتاب "عيسائيت جو روح" ڇپيو ته جرمنيءَ ۾ غوغاءُ مچي ويو. وري مارچ 1843ع ۾ سندس هڪ مضمون "فلسفي جي اصلاح" آرنلڊ روج جي رسالي ۾ زيورڪ ۾ ڇپيو. فيوئر باخ جي تحريرن مارڪس، اينجلس ۽ هيگل جي ٻين عقيدتمندن کي ڏاڍو متاثر ڪيو، تنهنڪري ان دؤر جو اينجلس ۽ هيگل جي ٻين عقيدتمندن کي ڏاڍو متاثر ڪيو، تنهنڪري ان دؤر جو ذڪر ڪندي اينگلز لکي ٿو ته "عيسائيت جو روح" جو اسان تي ڏاڍو آزاد ڪندڙ اثر ٿيو، ڇو ته فيوئر باخ ماديت کي ٻيهر تخت تي ويهاريو هو. فيوئر باخ جي دعويٰ هئي ته "نيچر (فطرت) هر قسم جي فلسفي کان آجو پنهنجو الڳ وجود رکي ٿي. فطرت تاميون، پرورش اهو بنياد آهي جنهن تي اسان ماڻهن، جيڪي پڻ فطرت جي پيداوار آهيون، پرورش ڪئي آهي. فطرت ۽ ماڻهوءَ کان ٻاهر ڪنهن شي جو وجود ناهي. اهي اتم هستيون، جن کي اسان جي مذهبي وهمن جنم ڏنو آهي، اصل ۾ اسان جي پنهنجي جوهر جو دفي عڪس آهن. جادو ٽٽي چڪو هو. هيگل جي فلسفي جي نظام جي جوڙجڪ ذهني عڪس آهن. جادو ٽٽي چڪو هو. هيگل جي فلسفي جي نظام جي جوڙجڪ وکري چڪي هئي، فيوئر باخ ان کي رد ڪري ڇڏيو هو ۽ اهو تضاد، جيڪو فقط اسان جي ذهنن ۾ هو، حل ٿي ويو هو. ان ڪتاب جي آجو ڪندڙ اثر جو اندازو اهوئي اسان جي ذهنن ۾ هو، حل ٿي ويو هو. ان ڪتاب جي آجو ڪندڙ اثر جو اندازو اهوئي شخص ڪري سگهي ٿو جيڪو ان تجربي مان گذريو هجي. ڪتاب جي مڃتا عام

<sup>•</sup> اقتصادیات جی تنقید جو پیش لفظ (انگریزي) ص 181. ماسکو 1968ع

هئي. اسان سيئي هكدم فيوئر باخ جا معتقد ٿي وياسين. كارل ماركس ان نئين تصور جي آجيان کهڙي جوش سان ڪئي ۽ تنقيدي تحفظات باوجود هو ان تصور کان ڪيڏو متاثر ٿيو، ان جو ثبوت "مقدس خاندان" ۾ موجود آهي. "<sup>••</sup>

كارل ماركس انهن ماڻهن كي. جيكي شين جي اصل حقيقت يعني سچائيءَ جا ڳولائو آهن, مشورو ڏنو هو ته "توهان لاءِ آزاديءَ ۽ سچائيءَ جو هڪڙو ئي رستو آهي. اهو رستو "باه جي درياء" مان گذري ٿو. (جرمن بوليءَ ۾ فيوئر باخ جي معنيٰ) فيوئر باخ اسان جي دؤر جو اعراف (جنت ۽ دوزخ جي وچ واري جڳه)

كارل ماركس كي "عيسائيت جو روح" كان وڌيك فيوئر باخ جي ان مضمون متاثر كيو هو جيكو آرنللا روج جي مجموعي ۾ ڇپيو هو. ماركس فيوئر باخ جي ماديت واري فلسفي سان ته متفق هو پر كيس فيوئر باخ كان شكايت هئي ته هو فلسفي ۽ سياست جي اتحاد کي اهميت نہ ٿو ڏي. فيوئر باخ جو مضمون پڙهندي ئي هن آرنلد روج كي هك خط ۾ لكيو هو ته "هكڙو نكتو اهڙو آهي جيكو فيوئر باخ جي پاڪائين ۾ مون کي ناهي وڻيو. فيوئر باخ کي فطرت سان تہ ڏاڍي دلچسپي آهي پر سیاست سان سندس دلچسپی نالی ماتر آهی, جیتوٹیک فلسفو سیاست جی اتحاد سان ئى سچائى بىلجى سگھى ٿو. "

فيوئر باخ هيگل جي فلسفي کي بيشڪ رد ڪري ڇڏيو هو پر هيگل جهڙي عظيم مفڪر کي, جنهن سڄي قوم جي ذهني اوسر جو رخ بدلائي ڇڏيو هو, اهو چئي نظرانداز نه پيو ڪري سگهجي ته سندس نظريا گٺل پيٺل ۽ غلط آهن. ان ڪري ضرورت ان ڳاله جي هئي ته هيگل جي خوبين ۽ خامين جو تنقيدي جائزو وٺجي. انهيءَ سان گڏ فيوئر باخ جي ماديت ۾ جيڪي خاميون هيون, تن جي پڌرائي بہ لازمي هئي. رهائنشن زاءِ تونگ کان ڌار ٿي, مارڪس انهن ڏينهن ۾ فلسفياڻن فرضن پورو ڪرڻ جو رٿيو.

رهائنشن زاءِ تونگ جي ايڊيٽريءَ دوران مارڪس کي سينسرشپ جو ڪڙو تجربو ٿيو هو ۽ هو ان نتيجي تي پهچي ويو هو ته جرمنيءَ ۾ رهي, نه ته لکڻ پڙهڻ جو ڪمر ٿي سگهي ٿو ۽ نہ ئي سياسي سر گرمين ۾ حصو وٺي سگهجي ٿو. پر تن ڏينهن ۾ سندس مالي حالت ڏاڍي خراب هئي ۽ هو پنهنجيءَ محبوبا جيني ويسٽ فالين کان سواءِ وطن ڇڏڻ لاءِ بلڪل تيار نہ هو. مارڪس جون مالي پريشانيون اصل ۾ سندس شفيق پيءُ جي وفات (10 مئي 1838ع) کان پوءِ ئي شروع ٿي ويون هيون ڇو تہ

آمدنيءَ جو اكيلو ذريعو ختم ٿي ويو هو. سندس ماءُ تہ ماركس جي تعليم وارو وقت ان اميد تي گذاريو هو تر پٽ لکي پڙهي ڪٽنب جي ذميداري کڻندو پر مارڪس کي جڏهن بون يونيورسٽيءَ ۾ نوڪري نہ ملي ۽ هن سرڪاري ملازمت ڪرڻ بدران اخباري زندگي اختيار ڪئي تہ ماءُ پٽ جي لاڳاپن ۾ وٿي پئجي وئي ۽ جڏهن سندس ايڊيٽري بہ نہ رهي تہ اها ناراضگي اڃا وڌي وئي. جيئن تيئن کري مارڪس بہ ٽي مهينا بون ۾ ئي گذاريا, پوءِ هو پنهنجي ساهرن ڏانهن ويو جتي 19 جون 1843ع تي سندس شادي ٿي. هو چه مهينا ساهرن وٽ رهيو.

واندڪائيءَ جي انهن ڇهن مهينن ۾, مارڪس برطانيا, آمريڪا, اٽلي ۽ فرانس خاص كري فرانسي انقلاب جي تاريخ جو گهرو مطالعو كيو. تنهن سان گڏ سياسي نظرين سان واقفيت لاءِ ميكاولي, مانٽسكيو, روسو ۽ ٻين سياسي مفكرن جا كتاب به غور سان پڙهيا, ان دوران ماركس به مضمون به لكيا. هكڙو "هيگل جي قانون واري فلسفي تي تنقيد" ۽ ٻيو "يهودين جو مسئلو". هيگل واري مضمون لکڻ بابت, مارکس هڪ هنڌ لکيو آهي ته: "جيڪي شڪ مون کي پريشان ڪري رهيا هئا, انهن کي ختمر ڪرڻ لاءِ مان سڀ کان اڳ ۾ هيگل جي "حق واري فلسفي" 🗖 تي هڪ تنقيدي جائزو لکيو. ان جو تمهيدي حصو 1844ع ۾ پيرس جي هڪ رسالي ۾ ڇپيو. ان مضمون ۾, پنهنجيءَ تحقيق سان, مان ان نتيجي تي پهتس تہ قانوني رشتن ۽ رياست جي جوڙجڪن جي سمجھ, نہ ته انهن رشتن ۽ جوڙجڪن جي فهمر سان ٿي سگهي ٿي ۽ نہ ئي انساني ذهنن جي هٿ ٺوڪي ترقيءَ سان. انهن رشتن جون پاڙون زندگيءَ جي مادي حالتن ۾ لڳل آهن. انهن جي مجموعي کي هيگل ارڙهين صديءَ جي انگريزن ۽ فرانسين جي تقليد ۾ سول سوسائٽيءَ جو نالو ڏي ٿو. پر سول سوسائٽيءَ جي ترڪيبي عضون کي اقتصاديات ۾ ڳولڻ گهرجي."

ان تنقيد جو مركزي خيال سول سوسائٽي ۽ رياست جي رشتي جي وضاحت كرڻ هو. هيگل جي دعوي هئي ته رياست جي ترقيءَ جي سطح سول سوسائٽيءَ کان مٿي هوندي آهي ۽ اها ئي سول سوسائٽيءَ جي نوعيت مقرر کندي آهي. مارڪس ان موقف سان متفق نہ هو, پر چوندو هو ته رياست جو بنيادي شرط سول سوسائٽي آهي ۽ اهو بہ تہ ذاتي ملڪيت ئي سياسي نظامر جي نوعيت مقرر ڪندي آهي. "پنهنجی اعلیٰ ترین سطح تی سیاسی نظامر, ذاتی ملکیت جو ئی نظام هوندو آهي. " هيگل پنهنجي ڪتاب ۾ جرمن ملوڪيت ۽ آفيسر شاهيءَ جي وڪالت كئي هئي. ماركس, هيگل تي اعتراض واريندي جمهوريت كي ماڻهوءَ جي حق

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> ان كتاب جو پورونالو "قدرت جو قانون ۽ سياست جو خاكر: حق جي فلسفي جا عنصر" آهي. <sup>©</sup> اقتصاديات جي تنقيد جو پيش لفظ. ص 181 <sup>©</sup> كارل ماركس جي حياتي (انگريزي) ص 46. ماسكو. 1973ع

انتخاب از کارل مارکس ۽ فريڊرڪ اينجلس (انگريزي) ص 603. ماسکو. 1968ع. Robert Tucker: Philosophy and Myth in Marx. P-81. Cambridge.

خود ارادیت جو مظهر چیو ۽ هیگل جو فلسفیاڻو اصطلاح استعمال کندي لکیو تہ جمهوریت ئي هر کنهن ریاست جي اصل سچائي آهي.  $^{\bullet}$  مارکس هیگل جي قانون واري فلسفي تي تنقید کندي اهو مؤقف اختیار کیو تہ انسان کا اکیلي یا خیالي هستي ناهي جيکا هن دنیا کان ٻاهر موجود هجي. انسان بهرحال, کنهن نہ کنهن سماج یا ریاست ۾ رهي ٿو. انسان جي وجودیت ان جو ماڻهپو آهي, تنهنگري ماڻهوءَ کي گهرجي تہ پنهنجي ماڻهپي کي وڌائي ۽ تخیل جي قوت جو وڻندڙ خوابن کان پاسو کرائي ڇو تہ خیالن ۾ قاسڻ سبب هو وجود جي حاصلات بدران وجود جي حاصلات جا خواب ئي ڏسندو رهجي ويندو. اهوئي سبب اهي تہ اڄوڪو ماڻهو, ماڻهو ٿيڻ ۾ ناکام رهيو آهي. هن ماڻهوءَ کان مٿيرو ٿيڻ جي کوشش کئي ماڻهو ٿيڻ ۾ ناکام رهيو آهي. هن ماڻهيو وڃائي ويٺو. ان کري وجود جي حاصلات جي گهرج آهي تہ انهن سڀني رشتن کي ٽوڙي ڇڏجي جن جي ڪري ماڻهو حاصلات جي گهرج آهي تہ انهن سڀني رشتن کي ٽوڙي ڇڏجي جن جي ڪري ماڻهو کمتر, لاچار, غلام ۽ نفرت لائق مخلوق بڻجي ويو آهي.

شروعات ۾ مارڪس هيگل جي فلسفي مان اهو نتيجو ڪڍيو تہ ماڻهوءَ ۽ ان جي ماحول کي فلسفي جي حاصلات موجب بدلڻ گهرجي. فلسفي جي حاصلات موجب بدلڻ گهرجي. فلسفي جي حاصلات موجود مراد, ان ڌاريائپ کي ختم ڪرڻ هو جيڪا ماڻهوءَ ۽ سندس ٺاهيل شين منجه موجود آهي. هيگل جي وجود جي ڌاريائپ جي تصور کي فيوئر باخ به مڃيندو هو, پر سندس خيال هو ته ماڻهو جيڪڏهن مذهبي وهمن کان آجو ٿي پوي ته سندس سوچ پاڻ بابت ۽ پوءِ سندس رويو ٻين ماڻهن بابت پنهنجو پاڻ بدلجي ويندو. مارڪس جو چوڻ هو ته فيوئر باخ ماڻهوءَ ۽ ماڻهوءَ جي وچ ۾ فقط محبت ۽ دوستيءَ جي رشتن کان واقف آهي ۽ انهن ئي رشتن کي مثالي سمجهي, و ڌائي ڇڏيندو آهي. هو حقيقت کي مڃي تہ اٿو پر حقيقت کي بدلڻ نہ ٿو گهري. هو فقط اهو چاهي ٿو تہ ماڻهن کي حقيقت جو بس صحيح صحيح شعور ٿي پوي. ان ڪري وجود جي ڌاريائپ جي حل لاءِ فيوئر باخ (دل) اندر ڏسڻ ڏانهن مائل آهي جيتوڻيڪ اسان جو رخ ٻاهر ڏانهن ۽ ماحول جي باخ (دل) اندر ڏسڻ ڏانهن مائل آهي جيتوڻيڪ اسان جو رخ ٻاهر ڏانهن ۽ ماحول جي

فيوئر باخ جي دعوي هئي ته مذهب انساني ذهن جو خواب آهي پر انهن خوابن م به اسان حقيقي شين جو ئي مشاهدو كندا آهيون. البت انهن شين تي اسان جي تخيل ۽ خواهشن جو رنگ ڏنل هوندو آهي. تنهنكري مطلق وجود, ماڻهوءَ جي مثبت صفتن جي خيالي تصوير آهي. اها خيالي تصوير ماڻهوءَ جي حقيقي تصوير كان بيءَ طرح آهي. نتيجو اهو نكتو آهي ته ماڻهوءَ جي شخصيت ٻه رخي ٿي پئي آهي. هڪڙي اها شخصيت آهي جيكا سندس وجود كان نكتل خدا جي شخصيت

اختيار كري وئي آهي. ماڻهو ان شخصيت كي مڙني مثالي صفتن سان سينگاريندو آهي. ٻي سندس كم ظرف شخصيت آهي, جنهن كي هو خدا جي اكين سان ڏسندو آهي تر اها كم ظرف شخصيت كيس انتهائي نقص ڀري, الله پوري ۽ مفلس ڏيكاربي آهي. فيوئر باخ چوندو هو ته:

"مذهب انسان كي پنهنجي وجود (ذات) كان جدا كري ڇڏي ٿو. اهو خدا كي ماڻهوءَ جو ضد ٺاهي پيش كري ٿو! خدا اهو ناهي جيكو ماڻهو آهي ۽ ماڻهو اهو ناهي جيكو خدا آهي. خدا لامحدود آهي، انسان محدود آهي. خدا جو وجود كامل آهي، انسان جو وجود ناقص آهي. خدا ابدي آهي، انسان فاني آهي. خدا قادر مطلق آهي، انسان مجبور ۽ لاچار آهي. خدا مقدس آهي، انسان ڏوهي آهي. خدا مطلق اشي، سيني نفين اهي، سيني نفين جو جوهر. انسان مطلق نفي آهي، سيني نفين جو سَت. خدا ۽ انسان به انتهائون آهن."

ان صورتحال جو نتيجو اهو نڪرندو آهي ته ماڻهو پنهنجي وجود جي خدائي رخ جا ته انتهائي سهڻا خواب اُڻندو رهندو آهي پر حقيقي زندگيءَ کي نظرانداز ڪري ڇڏيندو آهي. مذهبي خوابن کان ٻاهر, سندس زندگي جيڏي سڌي ۽ ويران هوندي آهي, سندس مذهبي خوابن جي زندگي ايڏي ئي وڻندڙ ۽ حسين هوندي آهي. حقيقي زندگي جيڏي کو کلي ۽ پونجي بنا هوندي آهي, خدا جي شخصيت ايڏي ئي نهري ۽ ڀرپور هوندي آهي.

مارڪس چوندو هو تہ جيڪڏهن وجود جي ڌاريائپ جو سبب اهو آهي تہ ماڻهو حقيقتن جا وڻندڙ خواب ڏسي ٿو تہ جيستائين اهي حقيقتون نہ بدليون وڃن, جيستائين انهن حقيقتن کي رد نہ ڪيو وڃي, تيستائين ماڻهن جي خوابن مان جند ڪيئن ڇٽندي. ان ڪري اصل مسئلو خوابن کي رد ڪرڻ جو نہ, پر انهن سماجي حقيقتن کي رد ڪرڻ جو آهي جن جي ڪري ماڻهو اهي خواب ڏسي ٿو. سندس وجود جي ڌاريائپ ان ئي طرح ختم ٿي سگهي ٿي. "وجود جي ڌاريائپ کي ختم ڪرڻ جو ان کان سواءِ ٻيو ڪو طريقو ناهي تہ ان دنيا ۾ انقلاب آندو وڃي جنهن ۾ ماڻهو انتهائي غيرانساني حالتن ۾ زندگي گذاريندو رهيو آهي." (مارڪس جو چوٿون مقدمو فيوئر باخ)

فيوئر باخ وجود جي ڌاريائپ جي مسئلي جو جائزو مذهب جي حوالي سان ورتو هو, پر مارڪس انساني زندگيءَ جي مڙني رخن کي جاچيو ۽ ان نتيجي تي پهتو ته مذهب, رياست, قانون, ڪٽنب, اخلاق, معاشي زندگي, مطلب ته انساني زندگيءَ جو ڪوبه رخ اهڙو ناهي جنهن تي وجود جي ڌاريائپ جو زور نه هجي.

<sup>•</sup> كارل ماركس جي حياتي (انگريزي). ص-46. ماسكو. 1973ع

مارڪس هيگل جي "حق واري فلسفي" جي جائزي ۾ فيوئر باخ جي ان ئي محدود ۽ اڻپوري فڪري دائري ڏانهن اشارو ڪندي لکيو هو:

"ماڻهوءَ جي وجود جي ڌاريائپ جو مقدس روپ ته وضاحت سان آڏو اچي چڪو آهي تنهنڪري ان فلسفي جو، جيڪو انساني تاريخ جي خدمت گهرندڙ آهي، اهو فرض آهي ته وجود جي ڌاريائپ جي غيرمقدس شڪلين کي به پڌرو ڪري. ان ريت عرش جي تنقيد زمين جي تنقيد هي بدلجي ويندي، مذهب جي تنقيد قانون جي تنقيد ٿي پوندي ۽ دينيات جي تنقيد ٿي پوندي ۽ دينيات جي تنقيد ٿي سياست جي تنقيد ٿيندي."

مارڪس هيگل جي رياست واري فلسفي تي تنقيد کندي سرمائيداراڻي رياست ۽ سرمائيداراڻي جمهوريت جي اصلي حقيقت تي به روشني وڌي ۽ انهن اندر موجود تضاد جي به نشاندهي ڪئي. مارڪس سرمائيداراڻي رياست ۽ سرمائيداراڻي موجود تضاد جي به نشاندهي ڪئي. مارڪس سرمائيداراڻي رياست ۽ سرمائيداراڻي خمهوريت کي انساني ارتقا جو مٿاهون ڏاڪو مڃڻ کان انڪار ڪيو ۽ ان نئين دؤر انهن هلڪو اشارو به ڪيو جنهن کي انقلابي پورهيت طبقي جو انقلابي ۽ تاريخي ان مضمون ۾ مارڪس پهريون ڀيرو انقلابي پورهيت طبقي جو انقلابي ۽ تاريخي رتبي سان بحث ڪيو آهي. مارڪس کي ان وقت (1843ع) تائين انقلابي پورهيت طبقي جو ذاتي تجربو نه هو. هو نه ئي صنعتي ڪارخانن ۽ فيڪٽرين جي نظام کان طبقي جو ذاتي تجربو نه هو. هو نه ئي صنعتي ڪارخانن ۽ فيڪٽرين جي نظام کان دانشور اڻويهين صديءَ جي ٽئين ڏهاڪي ۾ فرانس جي اشتراڪي (اجتماعي) ادب کان آگاه ٿيڻ لڳا هئا. مارڪس فرانس جي مشهور مفڪر پروڌان جو ڪتاب کان آگاه ٿيڻ لڳا هئا. مارڪس فرانس جي مشهور مفڪر پروڌان جو ڪتاب "جائداد سرق" ڏاڍي چاه سان پڙهيو هو (1840ع). هو جرمن سوشلسٽ موزيز هيس ۽ سندس لکتن کان به واقف هو. انقلابي پورهيت طبقي جو ذکر انهن سڀني ڪتابن ۾ ڏنل هو.

ماركس وجود جي ڌاريائپ جي سلسلي ۾, فيوئر باخ تي اعتراض كندي هر هر سماجي انقلاب جي ضرورت تي زور ڏ نو هو. پر اهو سماجي انقلاب آڻي كير؟ ماركس فرانس جي خيالي سوشلسٽن جي هوائي منصوبن كي تہ سخت ناپسند كندو هو البت فرانسي انقلابي پورهيت طبقي فرانس جي انقلاب ۾ ۽ پوءِ 1832ع جي انقلاب ۾ جيكي انقلابي ڪارناما سرانجام ڏنا هئا، تن كان بيحد متاثر هو. انقلابي پورهيت طبقي جي مطالعي مان هن به نتيجا كڍيا. پهريون ته, انسانذات جي وجود جي ڌاريائپ جو سڀني كان وڌيك مكمل نمونو انقلابي پورهيت طبقو آهي جنهن وٽ پنهنجي محنت جي سگه كان سواءِ بي كا ملكيت ناهي ۽ اها محنت جي سگه به سندس پنهنجي ملكيت ناهي پر سرمائيدار جي ملكيت بڻجي وڃي ٿي. سگه به سندس پنهنجي ملكيت ناهي پر سرمائيدار جي ملكيت بڻجي وڃي ٿي. ٻيو ته, انقلابي پورهيت طبقو وجود جي ڌاريائپ جي مظلوميت جو ئي مظهر ناهي پر بنياد جو گهرجائو هوندو آهي. اهو مادي هٿيار انقلابي پورهيت طبقو آهي. اهو مادي هٿيار انقلابي پورهيت طبقو آهي. اهو مادي هٿيار انقلابي پورهيت طبقو آهي. اهو

گهڻو نہ آهي تہ خيال انقلاب جي حاصلات جي ڪوشش ڪري پر پاڻ حقيقت (حقيقي حالتن) کي خيال ڏانهن وڌڻ گهرجي. موجوده دؤر ۾ حقيقت جو اهو عنصر، جيڪو خيال ڏانهن وڌي رهيو آهي, انقلابي پورهيت طبقو آهي. هيءُ اهو طبقو آهي جنهن جا مقصد انقلابي آهن. اهو فقط هڪڙو طبقو ناهي پر سڀني طبقن جي خاتمي جي خوشخبري آهي. پر اهو پاڻ کي ان وقت تائين آزاد نه ٿو ڪري سگهي جيستائين اهو سماج جي سڀني حلقن (گروهن, ٽولن) کي گڏوگڏ آزاد نه ٿو ڪرائي, هيءُ اهو طبقو آهي جيڪو ماڻهوءَ جي مڪمل زيان (نقصان) جي نمائندگي ڪري ٿو. ان جي پنهنجي ملي پوڻ (بازيابيءَ) جو دارومدار ان ڳاله تي آهي ته اهو سڄي انسانيت کي مڪمل طور ٻيهر زنده ڪري."

انقلابي پورهيت طبقي جي اصل فطرت کان واقفيت (سمجه) سبب ئي مارڪس تي اها ڳاله به چٽي ٿي ته وجود جي ڌاريائپ فقط هيگل جي تخليق ناهي پر زندگيءَ جي هڪڙي تلخ حقيقت آهي ۽ انقلابي پورهيت طبقي جي ناراضگي ۽ بغاوت اصل ۾ انهيءَ ئي ماڻهپو ماريندڙ وجود جي ڌاريائپ جو ردعمل آهي. ان ڪري هو پنهنجي مضمون جي پڄاڻي هنن لفظن تي ڪري ٿو:

"فلسفو انقلابي پورهيت طبقي كي ختم كرڻ كان سواءِ پنهنجي وجود جي حاصلات نہ ٿو كري سگهي. انقلابي پورهيت طبقو فلسفي جي حاصلات كان سواءِ پاڻ كي ختم نہ ٿو كري سگهي."

ٻئي مضمون "يهودين جو مسئلو" ۾, مارڪس "انساني آزاديءَ" ۽ سياسي آزاديءَ جي فرق کي چٽو ڪيو آهي. اهو مضمون اصل ۾ برونو بائر جي ٻن مضمونن جو جواب هو جيڪي 1843ع ۾ ڇپيا هئا. بائر جي دعويٰ هئي ته مذهب جي اثر کان آجو ٿيڻ کان سواءِ يهودي سياسي آزادي حاصل نـ ٿا ڪري سگهن.

جرمنيءَ ۾ ان وقت تائين يهودين کي عام شهري حق نه مليا هئا, البت انهن يهودين کي, جيڪي واپاري يا امير هئا, حكومت پاران كجه رعايتون ضرور مليل هيود. اڻويهين صديءَ جي ٽئين ڏهاكي ۾ جڏهن اسٽرائوس, برونو بائر, لدويگ, فيوئر باخ ۽ ٻين روشن خيال دانشورن عيسيائي مذهب تي اعتراض وارڻ شروع كيا ته يهودين جا مذهبي اڳواڻ ۽ واپاري ڏاڍا خوش ٿيا, ڇو ته عيسائي مذهب تي ڦٺ لعنت سندن ايمان جو جزو بڻجي وئي هئي, پر جڏهن انهن دانشورن يهودي مذهب تي بي بتنقيد شروع ڪئي ته يهودي چڙي پيا. اهي هونئن ته ڏاڍا آزاد خيال بڻبا هئا پر جيئن ته اها آزاد خيالي سندن مخصوص يهودي مفاد سان ٽڪرائجڻ لڳي, ته هنن آزاد خياليءَ کي ڇڏي ڏنو.

هيگُل جا نوجوان عقيدتمند يهودي مذهب كي مسيحي دين جو پهريون ڏاكو سمجهندا هئا، ان كري مسيحي دين تي تنقيد سان گڏوگڏ يهودي مذهب تي تنقيد هڪڙي قدرتي ڳاله هئي. تنهنكري فيوئر باخ يهودي مذهب كي خودغرضيءَ جي

مذهب برابر سمجهندو هو. "يهودين پنهنجون انوكيون خاصيتون اڄ تائين برقرار ركيون آهن, سندن اصول, سندن خدا, دنيا جو كاروباري اصول آهي. خودغرضي مذهب جي روپ ۾... اهي هر ان شَي كان بيپرواه آهن جنهن مان كين سڌو فائدو نه رسندو هجي." برونو بائر كي يهودين تي اهو اعتراض هو ته اهي سرمائيداريءَ جي كنڊن ۾ لكي سرمائيدار معاشري جي غيريقيني عنصرن مان فائدو حاصل كن ٿا. هنن تاريخي ارتقا جي سدائين مخالفت كئي آهي ۽ ٻين قومن كان نفرت سبب اهي دنيا كان كتجي ويا آهن ۽ هڪ گهيري اندر زندگي گذارن پيا.

فيوئر باخ يهودي مذهب جي كردار جي تشريح يهودين جي كردار جي روشني ۾ كئي هئي، پر برونو بائر يهودي مذهب كي نج دينيات جي روشنيءَ ۾ ڏنو ۽ ان نتيجي تي پهتو تہ يهودي قوم مذهبي ساڙ كي ڇڏڻ كان پوءِ ئي ڇوٽكارو ماڻي سگهي ٿي. ان كري ضروري آهي تہ يهودي پهريائين عيسائي مذهب جي تاريخ ۽ هيگل جي فلسفي كان چڱيءَ طرح واقف ٿين.

مارڪس پنهنجي مضمون ۾ لکيو ته سوال فقط اهو ناهي ته ڪير ڪنهن کي آجو ڪرائيندو, پر اصل سوال هيءُ آهي ته ان آجائپ يا آزاديءَ جي نوعيت ڪهڙي هوندي. ڇا مقصد فقط سياسي آزادي آهي يا انساني آزادي؟ جيڪڏهن مراد فقط سياسي آزادي آهي ته اهڙيون جديد رياستون موجود آهن جن ۾ عيسائين ۽ يهودين, بنهي کي مڪمل سياسي آزادي مليل آهي, پوءِ به اهي انسان طور آزاد ناهن.

مارڪس جديد رياست جي ڪردار ۽ رياست ۽ معاشري جي رشتي جو جائزو وٺندي لکيو تہ جديد رياست پاڻ کي مذهبي پابندين کان آجو ڪري ورتو آهي. اها سيڪيولر بڻجي وئي آهي يعني رياست جي حيثيت ۾ سندس ڪو مذهب ناهي, پر ان جي معنيٰ اها ته ناهي ته جديد رياست جي رهاڪن جو ڪوبه مذهب ناهي رهيو. اڄ بہ انهن رهاکن ۾ ڪو عيسائي آهي. ڪو يهودي آهي ۽ ڪوئي ٻيو ڪجه. اڄ بہ انهن رهاكن ۾ كو عيسائي آهي, كو يهودي آهي ۽ كوئي ٻيو كجه. ان طرح جديد رياست, ذاتي ملكيت جي نفي كئي آهي. ان جو ثبوت اهو آهي ته راءِ جي حق لاءِ جائداد, ملڪيت, رنگ ۽ نسل, تعليم, سماجي حيثيت ۽ طبقي جا سيئي شرط رد کيا ويا آهن. تنهنڪري رياست جي چونڊن ۾ هاڻي هر ماڻهو, پوءِ پلي تراهو مفلس ۽ فقير ئي ڇو نہ هجي، حصو وٺي سگهي ٿو. سڀني جا حق برابر آهن ۽ قانون سڀني سان هڪجهڙو ورتاءُ ڪرڻ جو دعويدار آهي. تنهن جي هوندي بہ, جديد رياست ذاتي ملڪيت جي اجازت ڏئي ڇڏي آهي. معاشري ۾ امير ۽ غريب جو فرق موجود آهي. تعليم, نوكرين ۽ ذاتي ملكيت حاصل كرڻ ۾ فرق كيو وڃي ٿو. ان فرق كي ختم كرڻ ته نهيو, رهندو جديد رياست جي وجود جو بنيادي شرط ئي اهي فرق آهن. رياست جي اها تقاضا اصل ۾ قومي مفاد ۽ ذاتي مفاد ۾ ٽڪراءُ جي نشاني آهي. جديد رياست جا رهاكو سياسي اعتبار كان ته برابر حقن جا مالك آهن ۽ آزاد

آهن, پر مادي ۽ ذهني اعتبار کان آزاد ناهن.

جديد رياست جي سڄي جڳه سرمائيدار معاشري جي بنيادن تي اڏيل آهي, جنهن ريت يونان ۽ روم جي قديم رياستن جو بنياد غلاميءَ تي بيٺل هو. سرمائيدار معاشرو فرد جي عام حقن جو اعلان ڪندو آهي, پر اهي حق ماڻهوءَ کي ملڪيت کان آجو ناهن ڪندا پر ملڪيت جي آزادي (حق) عطا ڪندا آهن. اهي حق ماڻهوءَ کي واپاري ڪاروبار جي ذلتن کان آزاد ناهن ڪندا پر واپار جي آزادي عطا ڪندا آهن. "سياسي آزادي ماڻهو کي سرمائيدار سماج جو رڪن بڻائي ڇڏيندي آهي, هڪڙو آزاد پر خود غرض فرد, جيڪو رياست جو شهري به آهي, اهو تضاد تڏهن حل ٿيندو ۽ انسانيت جي آزاديءَ جي تڪميل تڏهن ٿيندي جڏهن رياست جي ڇُڙي شهريءَ جي حيثيت ۽ فرد جي ذاتي حيثيت هڪ ٿي ويندي ۽ فرد پنهنجي ذاتي ڪمن ڪارين ۽ ذاتي حالتن ۾ به هڪ سماجي وجود بڻجي ويندو. جڏهن ماڻهو پنهنجين ذاتي قوتن کي سماجي قوت کي پنهنجي وجود خاتي قوت کي پنهنجي وجود خاتي آهي قوت کي پنهنجي وجود

مارڪس جو چوڻ هو تہ ان سماجي نظام جو عملي مذهب زر پرستي (پئسي چي پوڄا) ئي آهي جنهن جو بنياد خودغرضيءَ تي آهي. هن زر پرستيءَ کي "يهوديت" جو نالو ڏنو. (جرمن ٻوليءَ ۾ يهوديت ۽ واپار، ٻنهي لاءِ mudentum جو اصطلاح مروج آهي) ۽ چيو تہ يهوديت يعني واپار اهڙو مذهب آهي جنهن ۾ زر (پئسي) جي حيثيت خدا واري آهي. "يهوديءَ جو دنياوي دستور ڪهڙو آهي؟ - ڪاروبار. ان جو دنياوي خدا ڪير آهي؟ - پئسو. اهو پئسو اسرائيل جو اهو حاسد خدا آهي جيڪو ٻئي ڪنهن خدا کي برداشت نہ ٿو ڪري سگهي. پئسو انسان جي سڀني خدائن کي تخت تان لاهي ڇڏيندو آهي ۽ کين بازاري وکرن ۾ بدلائي ڇڏيندو آهي. پئسو سڀني شين جو آفاقي قدر آهي، تنهنڪري ان سڄي دنيا کي -انسانيت جي دنيا ۽ فطرت جي دنيا، ٻنهي کي پنهنجن قدرن کان محروم ڪري ڇڏيو آهي. پئسو ماڻهوءَ جي محنت ۽ ان جي وجود جو پرايو جوهر آهي. اهو جوهر سندس آقا بڻجي ويو آهي ۽ انسان سندس پوڄا ڪري يهوديت يعني واپاري ڪاروبار کان جي ناديءَ ۽ آجپي جو دارومدار انسان ذات جي يهوديت يعني واپاري ڪاروبار کان نجات حاصل ڪرڻ تي آهي."

انهن ئي ڏينهن ۾, ڪارل مارڪس ۽ آرنلڊ روج وچ ۾ هڪڙو نظرياتي رسالو جاري ڪرڻ بابت لکپڙه ٿي رهي هئي. نيٺ طي ٿيو ته اهو رسالو پيرس مان ڇپجي ۽ مارڪس ۽ آرنلڊ روج ٻئي ان جا ايڊيٽر هجن ۽ مارڪس کي پنج سَو مارڪ ماهوار پگهار ڏني وڃي.

مارڪس پنهنجي نئين شادي ڪيل زال کي ساڻ ڪري نومبر 1843ع ۾ پيرس پهچي ويو.

#### باب تير هون

## جلاوطني.....پيرس ۾

تن ڏينهن ۾ , جرمنيءَ ۾ جيڪڏهن فلسفي جو هُل هو ته پيرس جي گهٽين ۽ بازارن ۾ انقلاب زنده باد ۽ سوشلزم جا نعرا ٻڌجي رهيا هئا. جولاءِ 1830ع جي انقلاب ۾ , بادشاه چارلس ڏهين جو تختو اونڌو ٿي چڪو هو ۽ هاڻي فرانس ۾ وڏن وڏن سرمائيدارن, شاهوڪارن, ڪوئلي ۽ لوه جي کاڻين جي مالڪن جي حڪومت هئي. صنعت ڏينهون ڏينهن ترقي ڪري رهي هئي. نيون نيون فيڪٽريون کلي رهيون هيون. لوه ۽ فولاد (رُڪ) جي اُپت ٻيڻي ۽ ڪوئلي جي ٽيڻي ٿي وئي هئي ۽ ٻاڦ تي هلندڙ انجڻين جي تعداد ۾ چئوڻو واڌارو ٿي ويو هو. ان ڪري ئي مارڪس چيو هو ته فرانس جي نئين حڪومت "فرانس جي قومي دولت ڦريندڙ جوائنٽ اسٽاڪ ڪمپني آهي، جنهن جو منافعو وزيرن, پارليامنيٽ جي ميمبرن, ٻه لک چاليه هزار ووٽرن ۽ سندن پونيئر ۾ ورهائجي وڃي ٿو. "البت ان صنعتي انقلاب سان مزورن کي ڪو به فائدو نه رسيو هو , اڃا به سندن حالت وڌيڪ ڪمزور ۽ نهل ٿي سان مزورن کي ڪو به فائدو نه رسيو هو , اڃا به سندن (ڇاتين) تي گوليون اسان کائون, روڊن تي رت اسان جي وهي ۽ مزا ٻيا ماڻن. کين ته اليڪشن ۾ راءِ ڏيڻ جو حق به نه مليو هو.

پر مزور طبقو چپ ڪري ويهڻ وارو نه هو، ان پنهنجا مطالبا ميرائڻ لاءِ ڪيترائي ڀيرا سڌا اُپاءَ کنيا پر هر ڀيري شڪست کاڌي. پهريون ڀيرو هنن جُونِ 1832ع ۾ مسلح بغاوت ڪئي ۽ پيرس جي رستن تي ٻن ڏينهن تائين فوج سان ويڙه ڪندا رهيا. وري اپريل 1834ع ۾ ليون شهر ۾، انقلابي پورهيت طبقي بغاوت جو جهندو اوچو ڪيو ۽ پيرس ۽ ٻين شهرن ۾ به ان جي حمايت ۾ مظاهرا ٿيا پر فوج ان بغاوت کي به وڏي بيدرديءَ سان چٿي ڇڏيو. مئي 1839ع ۾ پيرس جي مزورن بغاوت کي به وڏي بيدرديءَ جي اڳواڻي ۾ هڪ ڀيرو وري اقتدار سان ٽڪر مشهور سوشلسٽ اڳواڻ بلانڪيءَ جي اڳواڻي ۾ هڪ ڀيرو وري اقتدار سان ٽڪر کاڌو پر اهي ناڪام ٿيا. البت باه جا اهي شعلا اجايا نه ويا. مزورن کي پنهنجي تجربي سان دوست ۽ دشمن جي خبر پئجي وئي.

اسان پهرين لکي چڪا آهيون تہ فرانس جي ماڻهن کي خيالي سوشلزمر جي نظرين سان بابيو, سينٽ سائمن ۽ فوريئر آگاھ ڪيو. مارڪس جڏهن پيرس ۾ آيو تہ

پيرس جي هڪ خصوصيت هيءَ به هئي ته جرمني، اٽلي، آسٽريا، هنگري، روس ۽ ٻين ملڪن جي تڪليفون سٺل انقلابين ان شهر کي پنهنجين سياسي سرگرمين جو مرڪز بڻايو هو. جرمنيءَ جي ته گهڻن ئي آزادي پسند دانشورن ۽ اديبن حڪومت جي تشدد کان تنگ ٿي، پيرس ۾ ئي پناهه ورتي هئي. انهن ۾ سڀني کان ممتاز شاعر هائني به هو جيڪو پوءِ مارڪس جو بيحد گهرو دوست ٿي ويو ۽ هن مارڪس کي متاثر ٿي ڪيترا ئي انقلابي نظم لکيا. جرمنيءَ جا گهڻا ئي هنرمند ۽ هٿ جو يورهيو ڪندڙ گذر جي سلسلي ۾ گهڻي ئي وقت کان پيرس ۾ رهندڙ هئا.

پيرس پهچي مارڪس رسالي جي تيارين ۾ لڳي ويو. رسالي جو نالو "المانوي فرانسي رسالو" هو. آرنلڊ روج اهو پيرس ۾ ڇپي، ڳجهي نموني جرمنيءَ ۾ هلائڻ چاهي پيو. هيءُ رسالو فيبروري 1843ع ۾ ٽن هزارن جي تعداد ۾ ڇپيو، پر جرمن خفي پوليس کي آرنلڊ روج جي منصوبن جي اڳواٽ ئي خبر هئي، ان ڪري جرمنيءَ جي سرحد تي ناڪي بنديءَ جا مڪمل انتظام ڪيا ويا هئا. تنهنڪري رسالي جون ڪي هڪ هزار ڪاپيون به وڏي مشڪل سان ملڪ ۾ اچي سگهيون، ٻيون سرحد تي ئي ضبط ڪيون ويون. ان دوران آرنلڊ روج ۽ مارڪس جا نظرياتي اختلاف به ڏاڍا وڌي ويا، تنهنڪري رسالو جو پهريون پرچو ئي آخري پرچو ثابت ٿيو.

ان رسالي ۾ ڪارل مارڪس جا ٻه مضمون شامل هئا. پهريون مضمون "هيگل جي قانون واري فلسفي جو تنقيدي جائزو" ۽ ٻيو "يهودين جو مسئلو." انهن مضمونن تي اسان گذريل باب ۾ تبصرو ڪري چڪا آهيون. پيش لفظ به مارڪس ئي لکيو هو ۽ ان ئي پرچي ۾ نسبتاً هڪڙي غير معروف نوجوان فريڊرڪ اينجلس جا به مضمون ڇپيا هئا: "اقتصاديات جي ابتدا (مباديات) جو تنقيدي جائزو" ۽ ڪارلائل جي ڪتاب "ماضي ۽ حال" تي تبصرو. ڪارل مارڪس اقتصاديات جي جائزي کي گهڻو پسند ڪيو.

رسالي جي غرضن ۽ مقصدن جي تشريح ڪندي مارڪس پيش لفظ ۾ پنهنجو مؤقف کلي ٻڌايو هو. کيس فرانس جي خيالي سوشلسٽن جي "مثالي معاشري, مثالي رياست ۽ مثالي معيشت" جي منصوبن تي به اهوئي اعتراض هو جيڪو جرمنيءَ جي تصوري فلسفين تي هو. "اهي خيالي سوشلسٽ به مستقبل جو عڪس پنهنجين خواهشن جي آئيني ۾ ڏسندا هئا, جيتوڻيڪ مستقبل فردن جي خواهشن مان نہ پر حال جي گهرجن جي پيٽان پيدا ٿيندو آهي." انهن تي اعتراض واريندي مارڪس لکيو هو ته:

"اسان جا اصلاح پسند ساٿي ذهني لاقانونيت (انارڪيءَ) جو شڪار آهن. سندن ذهنن ۾ مستقبل جو ڪو چٽو نقشو موجود ناهي. اسان جي نئين تحريك, نئين دنيا جي باري ۾ ڪٽر مذهبين جهڙي اڳڪٿي ناهي کندي, پر اسان ماضيءَ جي تنقيد ۽ تحقيق واري راه سان ئي نئين دنيا تائين يهچڻ جي ڪوشش ڪري رهيا آهيون. فلسفين کي اڃا تائين اهو غرور رهيو آهي ته ڪائنات جي لڪل رازن جي چابي سندن ميز جي خاني ۾ لڪل رکي آهي ۽ هن ٻي سمجھ دنيا جو رڳو اهوئي ڪم آهي تہ پنهنجون اکيون ٻوٽي ۽ وات کولي ڇڏي تہ جيئن ڪامل سمجھ جو رڌل حلوو سندس نڙيءَ ۾ لاٿو وڃي... اسان وقت کان اڳ مستقبل جي اڏاوت جا دعويدار ناهيون ۽ نہ ئي دنيا جي مڙني مسئلن جو حل سدائين لاءِ پيش كيون ٿا, البت اسان جو فرض آهي تہ موجودہ دنيا تي رعايت كان سواءِ سخت تنقيد كيون ... اسان كي نه ته پنهنجن فيصلن كان دجڻ گهرجي ۽ نہ ئي ان دپ کان ڊڄڻ گهرجي تہ متان اسان جو ٽڪراءُ موجوده طاقتن سان نه ٿي پوي. "<del>•</del>

مارڪس ڪابي ۽ وائٽلنگ وغيره جي ڪميونزمر جي حق ۾ به نه هو ۽ نه ئي انهن سوشلسٽن جو حامي هو جيڪي سياسي مسئلن ۾ الجهڻ پنهنجي شان خلاف سمجهندا هئا. "سماجي صداقت هر هنڌ رياست جي اندروني تضاد مان ئي اخذ ڪري سگهجي ٿي. اسان کي ڪابه شَي سياست تي تنقيد کان نه ٿي روڪي ۽ نه ئي حقيقي جدوجهد ۾ حصو وٺڻ کان جهلي ٿي. البت اسان کي ڪنهن نئين اصول يا نظريي جي پيغمبريءَ جي دعويٰ نہ ڪرڻ گهرجي, جڻ اسان چئي رهيا هجون تہ ڏسو, هيءَ آهي سچائي, ان اڳيان جهڪو ۽ سندس عبادت ڪريو. ان بدران اسان کي گهرجي تر پراڻن اصولن منجهان ئي دنيا لاءِ نوان اصل ڳوليون ۽ نہ دنيا کي حڪم ڏيون تہ پنهنجا جهيڙا ختم کيو, اهي اختلاف چريائيءَ وارا آهن ۽ اسان جي ڳاله ٻڌو تہ حقيقي سچائيءَ جي سمجھ رڳو اسان کي ئي آهي. اسان کي گهرجي ته دنيا کي ٻڌايون ته اها ڇاڪاڻ جدوجهد ڪري رهي آهي.

ماركس پنهنجن بنهى مضمونن ۾ بظاهر ته ٻن الڳ مسئلن تي بحث كيو آهي, پر فڪري اعتبار کان ٻئي هڪ ئي خيال جون ٻه ڪُڙيون آهن. مثلاً "هيگل جي قانون وارى فلسفى تى تنقيد" انقلابي پورهيت طبقى جى جدوجهد جو فلسفياڻو خاكو آهي ۽ "يهودين جو مسئلو" سوشلسٽ سوسائٽيءَ جو فلسفياڻو خاكو آهي.

جڻ تہ پهريون مضمون ذريعو آهي ۽ ٻيو نتيجو، پهريون رستو آهي تہ ٻيو منزل جو

آرنلڊ روج جو رسالو بند ٿي ويو تہ مارڪس پنهنجو گهڻو وقت فرانس جي انقلاب جي تاريخ, اقتصاديات ۽ ڪميونسٽ ادب جي اڀياس ۾ سيڙائڻ لڳو. اقتصادیات تی عبور حاصل کرڻ جو لڳاءُ کیس فریڊرک اینجلس جی مضمون مان ٿيو هو. اهو مضمون سرمائيداري اقتصادي نظام تي دراصل پهرين تنقيد هو, جيڪا سائنسي سوشلزم جي روشنيءَ ۾ ڪئي وئي هئي. پر مارڪس هڪ بن مضمونن مان مطمئن ٿيندڙ ماڻهو نه هو. هو ان وقت تائين ڪنهن به مسئلي تي راءِ ڏيڻ ۽ لکڻ جو قائل نہ هو جیسین ان تی مکمل عبور نہ حاصل کری وئی. هن اقتصادیات جی مرتنی عالمن \_ ايڊم سمت, ريكارڊو, ميك لُوش, سي فريڊرك لست ۽ جيمزمل \_ جا کتاب ڏاڍي ڌيان سان پڙهيا ۽ سندن نکتن ۽ نظرين کي ڊائرين ۾ اُتاريندو ويو. اقتصادیات جو مطالعو کندی هو لکی ٿو ته:

"مون اها تحقيق پيرس ۾ شروع ڪئي ۽ برسلز ۾ برقرار رکي. مان جنهن عامر نتيجي تي پهتس ۽ جيڪو پوءِ منهنجي مطالعي لاءِ راه جو نشان بڻيو, اهو مختصر طور هيءُ هو ته سماجي پيداوار جي سلسلي ۾ هكڙا ماڻهو بين ماڻهن سان كجه مخصوص رشتا قائم كن ٿا. اهي رشتا ضروري هوندا آهن ۽ اهي قائمر ڪرڻ ۾ ماڻهوءَ جي مرضيءَ جو كم ناهى هوندو. اهى پيداوارى رشتا مادى پيداوارى عنصرن سان هڪجهڙائي رکندا آهن. انهن پيداواري رشتن جي ميڙ کي معاشري جو اقتصادي ڍانچو سمجهيو ويندو آهي, جيڪو معاشري جو حقيقي (سچو) بنیاد هوندی آهی جنهن تی معاشری جی قانونی ۽ سیاسی عمارت بیٺل هوندی آهی. سماجی شعور جون مختلف صورتون (روپ) به انهیء اقتصادي بنياد موجب هونديون آهن. مادي شين جي اُپت جو اهو طريقو ماڻهوءَ جي سماجي, سياسي زندگيءَ تي عامر عمل کي بہ مقرر ڪندو آهي, ڇاڪاڻ تہ ماڻهن جو شعور سندن وجود جو تعين ناهي ڪندو پر انهن جو سماجي وجود سندن شعور کي مقرر ڪندو آهي.'

پر مارکس رڳو معاشري جي ترڪيبي روپ جي تشريح تي ئي بس نہ ٿو كري بلك معاشري جي جدلي اوسر جو قانون به پيش كري ٿو:

"پر ارتقا جي هڪ مخصوص منزل تي پهچي پيداواري مادي عنصر مروج پيداواري رشتن سان ٽڪرائجڻ لڳندا آهن... جيڪي رشتا هاڻي تائين پيداواري عنصرن جي ترقيءَ جو سبب بڻيل هئا, اهي ئي رشتا هاڻي پيداواري عنصرن جي پيرن جا زنجير بڻجي پوندا آهن. تڏهن

Karl Marx: Franz Mehring. P-61, London. 1966
 Karl Marx: Franz Mehring. P-16, London. 1966

معاشرتي انقلاب جو دؤر شروع ٿيندو آهي. اقتصادي بنياد ۾ تبديليءَ سان گڏو گڏ معاشري جو ڍانچو به نئين روپ ۾ اچي ويندو آهي."

اهي ڪجه جملا مارڪس جي تاريخي ماديت ۽ انقلاب جي فلسفي جو تت آهن. ان کان پوءِ مارڪس ۽ اينجلس جيڪو ڪجه به لکيو, اهو انهن ئي جملن جي تشريح آهي.

ماركس جو ارادو هو ته اقتصاديات, قانون, اخلاقيات ۽ سياست تي پهريائين ننڍا رسالا لكي ۽ پوءِ انهن جي ذريعي هكڙو جامع كتاب مرتب كري. ماركس اپريل كان آگسٽ 1844ع دوران كجه حصا لكي به ورتا هئا, پر انهن كي آخري شكل ڏيڻ كان اڳ هو ٻين كمن ۾ مصروف ٿي ويو. اهي اڻپورا مسودا ماركس جي وفات كان گهڻو پوءِ 1932ع ۾ ماسكو ۾ ڇپيا. اڄكله اهي اڻپورا مضمون (جيكي "اقتصادي ۽ فلسفياڻيون لكتون" جي نالي سان آهن) غيراشتراكي دانشورن جي ڌيان جو مركز بڻيل آهن, ڇاكاڻ ته ماركس انهن دستاويزن ۾ سرمائيدار تهذيب جي سڀ كان نقصانكار مرض \_ وجود جي اجنبيت (ڌاريائپ) \_ جي سڃاڻپ كئي آهي ۽ ان جو علاج به ڏسيو آهي.

"اقتصادي ۽ فلسفياڻيون لکتون" اصل ۾ ٽن الڳ الڳ دستاويزن جو ڳٽڪو آهن. مارڪس اهي ياد گيريون مختلف وقتن تي لکيون هيون. انهن جو ڪو عنوان بن هو, البت ايڊيٽرن (مرتب ڪندڙن) پهرين دستاويز کي "لاتعلق پورهيو" (Alienated Labour) سڏيو. اهو دستاويز سترهين صفحي تي اوچتو ختمر ٿئي ٿو. ٻيو دستاويز, جنهن جو عنوان ايڊيٽرن "ذاتي ملڪيت جو رشتو" رکيو, وچان شروع ٿئي ٿو. ان جا مهڙيان ۽ پويان ورق گم آهن. ٽيون دستاويز ڪنهن گم ٿيل حصي ڏانهن اشارو ڪندي شروع ٿئي ٿو. ان جي مختلف اڻپورن ٽڪرن کي, ايڊيٽرن "ذاتي ملڪيت ۽ حميونزم", "ضرورت, اُپت ۽ ڪم ورڇيندڙ" ۽ "ناڻو" جا نالا ڏنا آهن. آخر ۾ هيگل جي "جدليت ۽ عام فلسفي تي تصرو" به شامل آهي.

لکتن جي پيش لفظ ۾, جيڪو مڪمل محسوس ٿئي ٿو, مارڪس چٽر ڪيو آهي تہ منهنجا اهي نتيجا اقتصادي علم جي محتاط ۽ تنقيدي مطالعي تي آڌاريل آهن ۽ نج تجرباتي تجزيي جو ثمر آهن." البت "مون فرانسي ۽ انگريز سوشلسٽن کان سواءِ المانوي سوشلسٽ تحريرن مان به فائدو حاصل ڪيو آهي, پر دائٽلنگ جي تحريرن کي ڇڏي ڪري, ان موضوع تي اصلي ۽ اهم جرمن تصنيفون فقط ٻه آهن.

هڪڙو مضمون هيس جو آهي ۽ ٻيو اينجلس جو, جيڪو المانوي- فرانسي رسالي ۾ lacktriangle

مارڪس جو انهن وکريل ورقن جي مرڪزي خيال اها اجنبيت, ڌاريائپ يا لاتعلقي آهي جيڪا سرمائيداري نظام جي رڳن ۾ گِهري وئي آهي. جيتوڻيڪ لاتعلقي (Alienation) فلسفي جو اصطلاح آهي پر مارڪس اهو نج اقتصاديات جي روشنيءَ ۾ جاچيو آهي ۽ ثابت ڪيو آهي ته وجود جي لاتعلقي سرمائيدار معاشري جي مزاج ۾ داخل آهي. اهو خيالي دنيا جو نه پر حقيقي دنيا جو مسئلو آهي, جنهن جا محرڪ اقتصادي آهن.

<sup>•</sup> مكمل تصنيفون. جلد ٽيون. ص- 232. ماسكو. 1975ع (انگريزي)

سماجي نظام جو آهي جنهن ماڻهوءَ کان سندس ماڻهپو ڦري ورتو آهي ۽ سندس شخصيت کي ذَرا ذَرا ڪري ڇڏيو آهي.

شخصيت جو اهو ٽٽڻ, اصل ۾ تڏهن شروع ٿيو جڏهن معاشرو طبقن ۾ ورهايل نه ورهائجي ويو ۽ ان جي وحدت تي پهريون ڌڪ لڳو. جڏهن معاشرو طبقن ۾ ورهايل نه هو ۽ نه ئي بادشاهتون قائمر ٿيون هيون پر هر هڪ قبيلي جي نوعيت هڪ وڏي گهراڻي جهڙي هئي ۽ ماڻهو زرعي زندگيءَ يا ڌڻ پالڻ يا ميربحريءَ جي اشتراكي دؤر كان اڳتي نه وڌيا هئا تڏهن معاشرو هڪ سالم وحدت هو. معاشري ۽ ماڻهوءَ جي مفاد ۾ كوبه ٽڪراءُ نه هو. تنهن وقت تائين ديوي ديوتا نه نهيا هئا ۽ نه ئي مذهب ظاهر ٿيا هئا پر انسان زماني جو قياس پنهنجن ڏهاڙي وارن تجربن سان كندو هو. هو بيجان شين، حيوانن ۽ ٻوٽن جي فرق كي نه سمجهندو هو. پر سندس خيال هو تكائنات جون سڀئي شيون (وجود) هن وانگر فعال ۽ ارادو ركندڙ آهن. هو غيرشعوري طور وحدت الوجود (وجود جي هيڪڙائيءَ) جو قائل هو.

البت جڏهن معاشرو طبقن ۾ ورهائجي ويو ۽ بادشاهتون ٺهي پيون، بادشاه ۽ عوامر، حاڪم ۽ محڪوم، آقا ۽ غلام، خاص ۽ عام جي وچ ۾ حدون ٺهي پيون، ته معاشري جي پراڻي وحدت نه بچي. ان ثانيَت (ٻيءَ شَي) جو عڪس عقيدن ۾ به ظاهر ٿيو. خدا ۽ ڪائنات، خالق ۽ مخلوق به الڳ الڳ هستيون قرار ڏنيون ويون. خدا ڪائنات جي وجودن کان مقاهين، هڪ خودمختيار ۽ قادر مطلق وجود ڪوٺيو ويو ۽ طبقاتي معاشري جي ثانيت ڪائنات جي ايڪائيءَ جي تصور جا ٽڪرا ٽڪرا ڪري ڇڏيا، وجود جي وحدت ختم ٿي وئي. هاڻي ماڻهوءَ لاءِ ان کان سواءِ ٻي ڪا واهه نه هئي ته هو خداوندي حڪمن جي پابندي ڪري، خدا جي خوشنوديءَ لاءِ نيڪ ڪم ڪري، ته جيئن مرڻ کان پوءِ کيس خدا جي قربت حاصل ٿئي. پر اها قربت وصل ۾ ڪڏهن به بدلجي نه پئي سگهي. مخلوق پنهنجي خالق جو جز ڪڏهن به نه پئي سگهي. هو ڪڏهن به خدا نه پيو ٿي سگهي، جيتوڻيڪ سندس دل جي خواهش اهائي سگهي. هو ڪڏهن به خدا نه پيو ٿي سگهي، جيتوڻيڪ سندس دل جي خواهش اهائي

بشنو اين ني چون حكايت مي كُند. از جدائيها شكايت مي كُند. (مولانا روم)

پر صوفين ان ثانيت كي نه مجيو ۽ وحدت الوجود جي عقيدي تي قائم رهيا. سندن دليل هو ته جڏهن "خدا آسمان ۽ ڌرتيءَ جو نور آهي " ۽ اسان كي شاهر ڳ كان بو وڌيك ويجهو آهي, ته اسان كيس پاڻ كان يا هن كائنات كان الڳ ڇو سمجهون. ان كري ئي اهي چوندا هئا ته هر هك شَي ۾ خدا جو نظارو آهي. غالب موجب:

#### باب چوڏهون

## مارڪس جو لاتعلقيءَ وارو فلسفو

اجنبيت يا لاتعلقي (Alienation) نفسيات جو پراڻو اصطلاح آهي. ان مان مراد وجود جي سڃاڻي وڃائڻ آهي يعني اها ذهني ڪيفيت, جنهن جي ڪري ماڻهو پنهنجي سماج, پنهنجي تهذيب, ايستائين جو پنهنجي وجود کان به ڌار ٿي ويندو آهي. اهو هزارن, لکن ۾ به پاڻ کي اڪيلو ۽ ساٿ سنگت کان سواءِ محسوس ڪندو آهي. کيس پنهنجي ڀرپاسي جي هر هڪ شَي اجنبي ۽ ڌاري نظر ايندي آهي ۽ هو سماح جي سڀني قدرن ۽ مڙني سرگرمين کي اجايو سمجهڻ لڳندو آهي. ان ذهني بيماريءَ جي ٻي نشاني لاچاريءَ ۽ بيوسيءَ جو شديد احساس آهي. ماڻهوءَ کي پڪ علماريءَ جي ٻي نشاني لاچاريءَ ۽ بيوسيءَ جو شديد احساس آهي. ماڻهوءَ کي پڪ حالتن جي درستگي ڪري سگهي ٿو ۽ نه ئي سندس عمل سان دنيا ۾ ڪا تبديلي اچي سگهي ٿي. بي مقصديت جو احساس کيس سماجي قدرن ۽ بيوسيءَ جو احساس کيس پنهنجي ڪردار ۽ عمل کي پُرايو بڻائي ڇڏيندو آهي ۽ هو پنهنجي شخصيت کيس پنهنجي ڪردار ۽ عمل کي پُرايو بڻائي ڇڏيندو آهي ۽ هو پنهنجي شخصيت وڃائي ويهندو آهي.

بِي مهاياري جنگ کان پوءِ سرمائيدار دنيا, خاص ڪري آمريڪا ۽ اولهندي يورپ ۾, ان ذهني بيماريءَ وبا جي صورت اختيار ڪري ورتي. زندگيءَ جي بي وقعتي, ماڻهوءَ جي وجود ۽ صفتن جي بي حرمتي, اخلاقي قدرن جي لتاڙ, ماڻهن کان بيزاري ۽ فرار, قتل ۽ خودڪشيءَ جا وڌندڙ واقعا, جارحيت ۽ تشدد لاءِ تشدد جي پرچار, جنسي حيوانيت جا مظاهرا, دوستيءَ, پاڙيسرائپ ۽ ڪٽنبي رشتن جي ٽوڙ ڦوڙ, مطلب ته وجود جي لاتعلقيءَ جا انيڪ روپ آهن, جيڪي اولهندي دنيا جو معمول بڻجندا پيا وڃن. وجود جي سڃاڻپ جي ان زيان ۽ بي مقصديت جا اثر هلندڙ دؤر جي اولهندي ادب, ڊرامي, فلمر, مصوريءَ, زندگيءَ جي هر هڪ شعبي ۾ نمايان آهن. اوله جي فلسفين, نفسيات جي ماهرن ۽ سياسي مفڪرن ۾ ڪارل مارڪس جي لاتعلقي واري فلسفي جي مقبوليت جو سبب اهو ئي آهي ته مارڪس جي پاڙ انسان جو ذهني نقص ناهي پر اصل ڏوه ان لالچي ۽ خودغرض جهيڙي جي پاڙ انسان جو ذهني نقص ناهي پر اصل ڏوه ان لالچي ۽ خودغرض جهيڙي جي پاڙ انسان جو ذهني نقص ناهي پر اصل ڏوه ان لالچي ۽ خودغرض

## دہر بُر جلوہ کیآئی معثوق نہیں، ہم کہاں ہوتے اگر حسن نہ ہوتا خود ہیں۔

خدا كائنات جي ذري پرزي ۾ آهي ۽ هن كان سواءِ كا شَي موجود ناهي (لا موجود الا الله), پر هر هك شَي خدا آهي. منصور جو اناالحق انهيءَ وحدت جو اقرار هو. هيكلي وجود كان جيكڏهن جدائي ٿي آهي ته اها به ٿورَ وقتي آهي. انسان نفس جي پاكائيءَ سان هوري هوري فنا في الله جي منزل تائين پهچي سگهي ٿو. وصل ۽ فنا جي فلسفي جو اساس (بنياد) اهوئي آهي. ان جي لحاظ كان عدم ۽ وجود, فنا ۽ بقا, ظاهر ۽ لكل, شاه ۽ گدا, امير ۽ غريب, بدمعاش ۽ شريف, مومن ۽ كافر جي فرق جي خيال جي حدتائين - كا گنجائش ناهي, اڃا به تنهنجي منهنجي جو فرق به شرك ٿي پوندو آهي.

ان انقلابي فلسفي جي سياسي ۽ معاشرتي ڳُجهن کان اقتدار جا صاحب چڱيءَ پر آگاه هئا تنهنڪري وحدت الوجود جو عقيدو شاهي درٻارن ۽ شاهي تخت سان لاڳاپيل ديني عالمن ۾ ڪڏهن به نتيجي وارو نه ٿي سگهيو، بلڪ حاڪم طبقن ان جي سدائين ڏاڍي مخالفت ڪئي. البت اُردو، هندي، فارسي، پنجابي، پشتو ۽ سنڌي شاعريءَ جو سڀني کان وڌيڪ محبوب فلسفياڻو موضوع وحدت الوجود جو ئي عقيدو آهي. تنهنڪري ڀڳتي تحريڪ کي ڇڏي ڪري، اسان جو شايد ئي ڪو شاعر هجي جنهن جي شاعري وحدت الوجود جي ساراه بنا هجي، اڃا به ڪجه شاعر ته سڄي زندگي ان ئي وحدت (هيڪڙائيءَ) جا گيت ڳائيندا رهيا.

ارڙهين صديءَ ۾, جڏهن يورپ ۾ سائنس وڌي ۽ ڪائنات ۾ موجود شين تان پردا کڄڻ لڳا ته خدا, ڪائنات ۽ ماڻهوءَ جا گڏيل رشتا به غور هيٺ آيا. ماديت پسندن ته اهو بحث هي چئي ختم ڪري ڇڏيو ته ڪائنات ۽ ماڻهو ٻئي مادي جون مختلف شڪليون آهن ۽ مادي جي چرپر وارن قاعدن قانون جي تابع آهي, مادي جي عمل ۾ ڪنهن فطرت کان مٿاهين طاقت کي دخل ناهي ۽ ئي اهڙي ڪا طاقت موجود آهي, پر تصور پسند (Idealist) انهن دعوائن سان مطمئن ٿيندڙ نه هئا. البت مسئلو هيءُ هو ته ماڻهو وجود جي حاصلات جا مختلف درجا طي ڪري, خدا ٿي سگهي ٿو

اهو سوال جرمنيءَ ۾ سڀ کان پهرين گوئٽي پڇيو. سندس مشهور ڊرامي "فائوسٽ" جو موضوع اهوئي آهي. فائوسٽ وڏو عالم ۽ فاضل ماڻهو آهي. اهو خدا وانگر لامحدود ۽ ڪل ڏاهپ بڻجڻ گهري ٿو پر ناڪام ٿئي ٿو، ڇاڪاڻ تہ ماڻهو ۽ خدا جي وچ ۾ جيڪو پار نہ ٿي سگهندڙ سمنڊ حائل آهي، اهو ڪا به طاقت ٽپي نہ ٿي سگهي.

كانت گوئتي جو هم خيال آهي, البت هو وچون رستو ڳولڻ جي كوشش كري ٿو. هن موجب ماڻهوءَ ۾ اة وصفون الاهي آهن ۽ اة انساني. اة ڌڙ آسماني آهي ۽ اة كم ظرف (سِفلي), يعني سندس شخصيت بن حصن ۾ ونڊيل آهي. سندس اندر كامل ۽ ظاهر ناقص آهي, تنهنكري كامل كي ناقص اجنبي ۽ لاتعلق نظر اچي ٿو. كامل ۽ ظاهر ناقص آهي تنهنجو پاڻ سان وڙهندو رهي ٿو, پر اهو اها ويڙه كڏهن به كٽي نہ ٿو سگهي. ان اندروني (داخلي) تضاد جو هكڙو ئي حل آهي تہ ماڻهو پهنجي اخلاقي قوت (سگه) وڌائي ۽ وجود جي تكميل جي مسلسل جدوجهد كندو رهي. "كنهن محدود هستيءَ لاءِ سواءِ ان جي كا راه ناهي ته اخلاقي تكميل جي هيٺين ڏاكن كان مٿين ڏاكن تائين پهچڻ جي اڻيڪ كوشش كندو رهي."

هيگل ڪانٽ ۽ ان داخلي ثانيت کي نہ مڃيو تہ خدا انسان جي وجود کان ٻاهر ڪا معروضي هستي آهي, پر هو چوندو هو تہ خدا ماڻهو ؟ جي اندر ئي موجود آهي. مِير موجب:

## تھا وہ تو رشک ٹور بہتی ہمیں میں میر، سمجھ نہ ہم تہ فہم کا اپنی تصور تھا۔

هيگل موجب, تاريخ ۾ انساني ذهن جي ارتقا خدا جو سفر آهي جيڪو وجود جي شعور ڏانهن وڌندڙ آهي. فطرت ۽ انسان روح جون ٻه داخلائون آهن. فطرت اهو روح آهي جنهن کي پنهنجي روح هجڻ جو شعور ناهي. ان جي مقابلي ۾ انسان اهو روح آهي جنهن کي پنهنجي روح هجڻ جو شعور ناهي. فطرت ۽ انسان هر وقت ويڙه ۾ رهن ٿا. ان صورتحال کي وجود جي لاتعلقي چئجي ٿو. شعور ئي وسيلي ان وجود جي لاتعلقيءَ کي کٽي سگهجي ٿو. ڪانٽ موجب لاتعلقيءَ جو ڪارڻ هيءُ هو تہ ماڻهو الاهي ۽ سفلي، ٻن حصن ۾ ورهايل آهي ۽ هر وقت پنهنجو پاڻ سان وڙهندو رهندو آهي. هيگل موجب روح غيرشعوري فطرت ۽ شعور ڏانهن وڌندڙ انسان يعني بن حصن ۾ ورهايل آهي ۽ اهي ٻئي هڪ ٻئي سان ويڙه ۾ رهن ٿا.

فيوئر باخ هيگل جي ان دعويٰ کي رد ڪري ڇڏيو ته انسان وجود جي لاتعلقيءَ جي ڪيفيت ۾ خدا آهي, ان جي ابتڙ, فيوئر باخ جو چوڻ هو ته خدا وجود جي لاتعلقيءَ جي ڪيفيت ۾ انسان آهي. انسان جي وجود جي لاتعلقيءَ جو سبب هي آهي ته هن پنهنجون انساني خاصيتون, ايستائين جو پنهنجي سڀ کان انفرادي انساني گڻ-خلاقيت - کي به خدا ڏانهن منقتل ڪري ڇڏيو آهي ۽ پاڻ کو کلو ٿي ويو آهي, جيتوڻيڪ پنهنجيءَ مرضيءَ سان ڪيل تخليقي عمل ڏاڍو وڻندڙ ۽ اطمينان وارو هوندو آهي.

"عمل جو, ٺاهڻ جو, تخليق ڪرڻ جو تصور الاهي تصور آهي, تنهنڪري اهو بنا الاڪ جي خدا سان منسوب ڪيو ويندو آهي. عمل ۾ ماڻهو (پاڻ کي) آزاد, غيرمحدود ۽ مگن محسوس ڪندو آهي, ان جي ابتڙ بي عمليءَ ۾ هُو محدود، قيدي ۽ مغموم ٿي پوندو آهي. عمل ماڻهوءَ جي شخصيت جو مثبت احساس آهي. پڙهڻ دلچسپ ڪم آهي, پر انفعالي (غيرفعلي) البت پڙهڻ جهڙي ڪا تحرير تخليق ڪرڻ گهڻو وڌيڪ خوشگوار عمل آهي.... انسان ان ذاتي جوهر (تخليق) کي به خدا حوالي ڪري ڇڏيو آهي."

فيوئر باخ جي خيال ۾ وجود جي لاتعلقيءَ جو اصلي سبب اهوئي آهي, تنهنڪري وجود جي لاتعلقيءَ جو علاج اهو آهي تهنڪري وجود جي لاتعلقيءَ جو علاج اهو آهي ته ماڻهو پنهنجي ذاتي (وجودي) جوهر کي خدا حوالي ڪرڻ کان پاسو ڪري ۽ هيگل وانگر خدا بڻجڻ جي ڪوشش ڇڏي, ماڻهو بڻجڻ جي ڪوشش ڪري.

ڪارل مارڪس ڊاڪٽريٽ جي مقالي دوران ئي ان نتيجي تي پهچي چڪو هو ته هيءَ دنيا وجود جي حاصلات لاءِ موزون ناهي, تنهنڪري ان کي هر صورت ۾ بدلجڻ گهرجي, پر وجود جي حاصلات جي راه ۾ جيڪي دنياوي رڪاوٽون آهن, انهن جي نوعيت ڪهڙي آهي ۽ انهن کي ڪيئن ختم ڪري سگهجي ٿو؟ اهو راز مارڪس کي ان وقت تائين معلوم نه ٿيو هو. البت هن هيگل جي حق واري فلسفي ۽ مهوريدين جي مسئلي تي جيڪي مضمون ساهرن ۾ لکيا, تن مان معلوم ٿئي ٿو ته مارڪس کي پيرس وڃڻ کان اڳ ئي وجود جي لاتعلقيءَ (جيڪا وجود جي حاصلات جي نفي آهي) جي سببن جو نشان ملي ويو هو.

جيئن پهريائين عرض كيو ويو آهي ته "اقتصادي ۽ فلسفياڻين لكتن" جو مركزي خيال وجود جي لاتعلقيءَ جو ئي مسئلو آهي, البت ماركس وجود جي لاتعلقيءَ جي مسئلي تي سرمائيدار معاشري جي حوالي سان بحث كيو آهي.

وحدت الوجود كي معيندڙن وانگر, ماركس جي به اها دعويٰ آهي ته كائنات النُنُٽ ايكائي آهي ۽ ماڻهو ان ايكائيءَ جو حصو آهي. ماڻهوءَ ۽ كائنات جي ان اڻ ورهائجي سگهندڙ رشتي تي بحث كندي, هو لكتن ۾ لكي ٿو ته نيچر (فطرت) ماڻهوءَ جو غير نامياتي (Inorganic) جسم آهي.

"ماڻهو غيرنامياتي فطرت جي سهاري سان جيئي ٿو. ٻوٽا, جانور, معدنيات, هوا, روشني وغيره نظرياتي لحاظ کان فطرتي سائنس ۽ آرٽ (فن) جي ڏنل شين (معروضات) جي انساني شعور جو جز هونديون آهن. اهي شيون انسان جي روحاني غيرنامياتي فطرت ۽ ان جي زندگيءَ جي ذهني ذريعي سان ٿينديون آهن. عملي طور ماڻهو انهن ئي قدرتي شين جي ڪري \_ خوراڪ جي صورت ۾ يا گرميءَ, لباس ۽ گهر جي

شكل مر\_ زنده رهندو آهي. عمل مر انسان جي آفاقيت, اُن آفاقيت جي شكل مر ظاهر ٿيندي آهي جيكا سڄيءَ كائنات كي ان جو غير نامياتي جسم بڻائي ڇڏيندي آهي. ان قول مان ته ماڻهو فطرت جي سهاري سان جيئرو رهي ٿو, مطلب آهي ته فطرت سندس جسم آهي ۽ جيكڏهن هو مرڻ نه ٿو گهري ته كيس لازم آهي ته ان جسم سان مسلسل رشتو قائم ركي. (ص- 100-10)

جيڪا خصوصيت ان "فطرتي هستيءَ" کي ٻين جانورن کان مٿاهون ڪري ٿي, اهو سندس ارادي وارو شعوري عمل ۽ تخليقي محنت آهي يعني جانورن وانگر سندس زندگي وجود جي بچاءَ (کائڻ پيئڻ, آرام ڪرڻ ۽ نسل وڌائڻ) تائين محدود ناهي, پر اها وجود جي پکيڙ (توسيع) جون منزلون بر طَي ڪندي رهندي آهي. ڄڻ ته اها دنيا اڏيندڙ قوت آهي ۽ ان جي تاريخ هن نئين جهان جي تخليق جو عمل آهي. تخليقي عمل دوران اها انيڪ مادي ۽ غيرمادي شيون ٺاهي ٿي. مذهب, ڪٽنب, رياست, قانون ۽ آرٽ ۽ سائنس جيڪڏهن غيرمادي تخليقون آهن, ته مشينون ۽ فيڪٽريون وغيره وجود جي اظهار جون مادي شڪليون آهن, يعني ماڻهوءَ جي هٿن, اکين ۽ دماغ جون طبعي وسعتون آهن. ان ڪري پيداوار جي تاريخ ماڻهوءَ جي وجود جي وسعت (پکيڙ) جي تاريخ آهي. ماڻهو جيڪي شيون ٺاهي ٿو اهي نهريون ۽ خارجي جسم واريون آهن ان قوت (محنت) جون, جيڪا انهن شين جي تخليق تي خارجي جسم واريون آهن ان قوت (محنت) بون, جيڪا انهن شين جي تخليق تي لڳي آهي. "محنت مان مليل شَي (معروض) انساني زندگيءَ جي معروضيت آهي." لڳي آهي. "محنت مان مليل شَي (معروض) انساني زندگيءَ جي معروضيت آهي." ماحول کان قدرتي ماحول ڏاڍو متاثر ٿيو آهي, اڃا به ان هوري هوري قدرتي ماحول ماحول کان قدرتي ماحول ڏاڍو متاثر ٿيو آهي, اڃا به ان هوري هوري قدرتي ماحول تي به قبضو ڪري ورتو آهي.

پر سرمائيداري نظام ۾ جڏهن ماڻهو پنهنجي ڀرپاسي جو جائزو وٺندو آهي ته کيس اهي سڀئي شيون ڌاريون هستيون نظر اينديون آهن جن جو هو خالق آهي، بلڪ کيس ايئن محسوس ٿيندو آهي ڄڻ سندس ٺاهيل دنيا هن جي دشمن ٿي بيٺي آهي.

مارڪس جي دعويٰ آهي تہ سرمائيداري معاشري ۾ لاتعلقيءَ جو نظام ذاتي ملڪيت، ڪمائڻ، محنت، ناڻي ۽ زمين جي هڪ ٻئي کان جدائي، تبادلي ۽ مقابلي، ماڻهوءَ جو قدر ۽ بي قدري، دعويداري ۽ برتريءَ ۽ ناڻي جي نظام تي مشتمل هوندو آهي. • هونئن تہ شعوري عمل ۽ تخليقي محنت هر دؤر ۾ انسان جي مزاج ۾ رهي آهي پر سرمائيدار معاشري جي انفرادي خاصيت اها آهي تہ معاشري ۾ ڪم ڪارخانن، فيڪٽرين، واپاري ادارن ۽ آفيسن ۾ ڪيو ويندو آهي ۽ سڄي پيداواري

Economic and Philosophical Manuscripts. P-94

نظامر جو محور پورهيت جو وجود هوندو آهي. ان ڪري ئي مارڪس چوندو هو ته اسان پنهنجي جائزي جي شروعات ڪنهن فرضي يا افسانوي ماڻهوءَ کان نه ڪنداسين پر "هلندڙ دؤر جي معاشي حقيقت" کان ڪنداسين.

مارڪس وٽ هلندڙ دؤر جي سڀ کان اهم "معاشي حقيقت" هيءَ آهي ته پورهيت پنهنجي ڪم يعني تخليقي عمل سان جيڪي شيون پيدا ڪري (اُپائي) ٿو، تن سان تمام گهڻي لاتعلقي محسوس ڪري ٿو، پر ڳاله اتي ئي توڙ تي نه تي پهچي پر لاتعلقيءَ جو اهو گهيرو (دائرو) آخرڪار ايڏو وڌي وڃي ٿو جو ماڻهو ٻين ماڻهن کان, ايستائين جو پنهنجي وجودي جوهر (Species) کان به اوپرو ٿي پوي ٿو.

ماركس پنهنجي لاتعلقي واري فلسفي جي تشريح جي شروعات پيداواري عمل سان كري ٿو ۽ چوي ٿو تہ لاتعلقي ۽ جو احساس پيداواري عمل دوران ئي شروع ٿي ويندو آهي, ڇاكاڻ تہ سرمائيداري نظام ۾ خود پيداواري عمل "عمل جي لاتعلقي ۽ لاتعلقي ۽ دو عمل آهي." پورهيت جو رشتو ئي پنهنجي محنت, پنهنجي عمل سان لاتعلقي ۽ جو رشتو آهي.

"محنت پورهيت جي وجود کان نڪتل ڌاري شَي ٿي ويندي آهي يعني اها سندس بنيادي وجود جي ملڪيت ناهي هوندي (پر سرمائيدار جي ملڪيت هو اهي: هو اهي) تنهنڪري پورهيت ڪم دوران پنهنجي وجود جو اقرار ناهي ڪندو پر نفي ڪندو آهي. هو اطمينان نه, پر اداسي محسوس ڪندو آهي. هو پنهنجي جسماني ۽ ذهني توانائيءَ کي آزاداڻي واڌ نه ٿو ڏي پر پنهنجي تن جي گهٽتائي ۽ دماغ جو زيان ڪري ٿو. پورهيت ڪم کان واندڪائي ملڻ کان پوءِ ئي پنهنجي ضابطي ۾ هوندو آهي, نه ته نه هو جيترو وقت ڪم ناهي ڪندو سڪون سان رهندو آهي ۽ جڏهن ڪم ڪندو آهي ته بي آرامي محسوس ڪندو آهي، ڇاڪاڻ ته سندس محنت پنهنجيءَ رضا سان ناهي هوندي پر جبري هوندي آهي, ٻَڌل هوندي پنهنجيءَ رضا سان سندس ڪنهن ضرورت جي تسلي ناهي ٿيندي پر اهي اها فقط خارجي ضرورتن جي تسليءَ جو ذريعو هوندي آهي. محنت جو اوپرو ڪردار ان ڳاله سان بلڪل چٽو ٿي پوي ٿو ته جيڪڏهن مجبوري نه هجي، ته پوءِ پورهيت محنت سان طاعون بيماريءَ وانگر پري ڀڄندو هجي، ته پوءِ پورهيت محنت سان طاعون بيماريءَ وانگر پري ڀڄندو آهي." (لکتون. ص 98)

محنت كان لاتعلقي على ماركس "وجود جي لاتعلقي" مي قو. ان وجود جي لاتعلقي على ان وجود جي لاتعلقي على ان يجا ذايا يوائتا هوندا آهن. ماڻهو پنهنجي ماڻهپي كان محروم لي ويندو آهي. هو رڳو پاڻ كي حيواني منصب دوران ئي آزاد ۽ خودمختيار محسوس كندو آهي. مثال طور كائڻ پيئڻ يا نسل جي واڌ وارن يا كنهن حد تائين پنهنجي

گهر مر, پر انساني منصب يعني پيداواري عمل دوران سندس شخصيت سُسي ويندي آهي, هو جانور ٿي ويندو آهي. "جانور انسان ٿي پوندو آهي ۽ انسان جانور."

اهو صحيح آهي ته سرمائيداريءَ کان اڳ به هاري يا هٿ جو هنر ڪندڙ پنهنجي پيداواري عمل ۾ مڪمل طور خودمختار نه هو. پر موجوده دؤر ۾ اها مجبوري چوٽ چڙهي وئي آهي.

"هٿ جي هنرمنديءَ يا ڪارخانيداريءَ ۾ پورهيت ڪنهن اوزار کي استعمال ڪندو آهي. فيڪٽريءَ ۾ مشين پورهيت کي استعمال ڪندي اهي. هٿ جي هنرمنديءَ ۾ محنت وارن اوزارن کي پورهيت حرڪت ۾ آڻيندو آهي. فيڪٽريءَ ۾ پورهيت کي مشين جي چرپر جو پابند ٿيڻو پوندو آهي. ڪارخانيداريءَ ۾ پورهيت هڪ زنده مڪينزم هوندو آهي. پورهيتن کان آزاد ۽ الڳ ۽ پورهيت ان مڪينزم ۾ فقط مطلب لاءِ هوندو آهي. "•

سرمائيداري نظام ۾ مشين جي ڪارڪردگي ۽ اپت وڌائڻ جي اڻٿڪ ڪوشش ڪئي ويندي آهي. ان لاءِ نيون نيون آٽوميٽڪ (خودڪار) مشينون ۽ جديد اوزار ايجاد ڪيا ويندا آهن. ان جو نتيجو اهو نڪرندو آهي ته پورهيت جي انفراديت ختم ٿي ويندي آهي ۽ هو به مشين جو هڪ پرزو ٿي پوندو آهي.

"محنت جي سماجي اپت ۾ واڌ جا سڀئي طريقا پورهيتن جي استعمال تي اختيار ڪيا ويندا آهن. پيداوار وڌائڻ جا سڀ ذريعا پيدا ڪندڙن تي قابو پائڻ ۽ انهن جو استحصال ڪرڻ جي ذريعن ۾ بدلجي ويندا آهن, اهي ذريعا پورهيتن جي شخصيت کي ختم ڪري کيس "لا انسان" بڻائي ڇڏيندا آهن ۽ ڪم جي خوبصورتيءَ کي ختم ڪري, ڪم کي نفرت لائق بيگر ۾ بدلائي ڇڏيندا آهن."

آمريڪا ۽ اولهندي يورپ جي وڏين وڏين فيڪٽرين ۽ ملن ۾ ڪم جي بيزار ڪندڙ هڪجهڙائيءَ هنن ڏينهن ۾ ڳڻتيءَ واري صورت اختيار ڪري ورتي آهي. ان هڪجهڙائي جو اثر مزورن جي مشڪن تي به پوي ٿو. اهي ڪم کان بچڻ ۽ ماحول ۾ تبديليءَ لاءِ ڪڏهن مشين جا پرزا ڀجي ڇڏن ٿا، ڪڏهن پاڻ کي ڦٽي وجهن ٿا ۽ ڪڏهن وڙهڻ لڳن ٿا يا ڪم تان گسائن ٿا. ڪڏهن ڪڏهن ته غيرحاضريءَ جو سيڪڙو 25, 30 بہ ٿي پوندو آهي، تنهنڪري منتظمَ فيڪٽريءَ جو ماحول وڻندڙ ڪرڻ لاءِ هٿرادو طريقا استعمال ڪندا آهن. مثال طور لائوڊ اسپيڪرن ذريعي مزورن

<sup>•</sup> Karl Marx: Capital. Vol-1. P-680

<sup>€</sup> ساڳيو .ص - 708

جا وڻندڙ گانا وڄايا ويندا آهن يا وقت جي پابنديءَ ۽ ڪارڪردگيءَ ۾ واڌاري تي انعام ۽ بونس ڏنا ويندا آهن, پر مزورن جي بيزاري ۽ بوريت پوءِ به گهٽ ناهي ٿيندي.

هاڻي جيڪڏهن پورهيت ۽ سندس پيداوار جي رشتي جو جائزو وٺون ته معلومر ٿيندو ته لاتعلقيءَ جي بلا هتي به اسان تي ٿاڦيل آهي. اها قدرتي ڳالهه آهي، ڇاڪاڻ ته جڏهن پيداواري عمل لاتعلقيءَ کان بچيل ناهي ته پيداوار ڪيئن بچي سگهي ٿي!

مارڪس چوي ٿو تہ جنهن تيزيءَ سان پيداوار جي مقدار، حاڪميت ۽ اثر واري ٽولي ۾ واڌارو ٿيندو آهي، انهيءَ تيزيءَ سان پورهيت جي غربت وڌندي آهي. جيڏيون گهڻيون شيون هو ٺاهيندو آهي، ايڏو ئي هو بازاري وکر جي حيثيت ۾ سستو ٿيندو ويندو آهي. "انساني دنيا جي بيقدري سڌيءَ طرح انهيءَ نسبت سان وڌندي آهي جنهن نسبت سان شين (وکرن) جي دنيا جي قدر ۾ واڌارو ٿيندو آهي. "زندگي سستي ۽ شيون مهانگيون ٿينديون وينديون آهن. ان جو نتيجو اهو نڪرندو آهي ته محنت جي پيداوار پورهيت جي مخالف بڻجي سندس آڏو اچي بيهندي آهي. هو پنهنجين پيداڪيل شين جو غلام ٿي پوندو آهي.

"پورهيت جيڏي معنت ڪندو آهي، سندس تخليق ڪيل معروضي دنيا جيڏي سگهاري ٿيندي ويندي آهي، سندس وجود \_ سندس باطني دنيا \_ ايڏي ئي غريب ۽ سُجي ٿيندي ويندي آهي. پورهيت پيداوار ۾ پنهنجو جيءُ وڃائي ڇڏيندو آهي. پر سندس اهو جيءُ هن جي ملڪيت ئي ناهي رهندو پر پيداوار جي ملڪيت ٿي پوندو آهي. جيڏي پيداوار وڌندي آهي، ايڏي ئي پورهيت جي معروضي محرومي به وڌندي آهي. جيڪو ڪجھ سندس محنت جي پيداوار هوندو آهي, اهو هو ناهي هوندو، تنهنڪري جيڏي گهڻي پيداوار ٿيندي آهي ايڏو ئي هو گهٽ ٿيندو آهي." (لکتون. ص 700)

صنعتي پيداوار ۾ واڌاري سان پورهيت جي انفرادي شخصيت جيڏي گهٽبي آهي, ناڻي جو قبضو ۽ اقتدار ايڏو ئي وڌندو آهي. پورهيت کي نه ته پيداوار جي نوعيت مقرر ڪرڻ جو حق هوندو آهي ۽ نه ئي ڪم جي حالتن, ڪم ڪرڻ واري جاءِ, پيداوار جي ورهاست ۾ اختيار هوندو آهي. کيس پنهنجي حياتي پيداوار جي گهرجن جي سانچي ۾ گهڙڻي پوندي آهي. سندس حياتيءَ جو فيصلو پيداوار ڪندي آهي، هو پيداوار جو فيصلو ناهي ڪندو. پيداوار حاڪم هوندي آهي ۽ هو محڪوم. پيداوار آقا هوندي آهي ۽ هو ان جو غلام يعني مئل جيئرن تي راڄ ڪندا آهن. خالق ۽ مخلوق جي ان ابتي ڪردار تي تبصرو ڪندي مارڪس "سرمائي " (Capital) ۾ لکي ٿو ته:

"پورهيت پيداواري ذريعن کي ڪم ۾ ناهي آڻيندو پر پيداواري ذريعا کيس ڪم ۾ آڻيندا آهن. ان جي بدران جو پيداواري ذريعا پورهيت جي تخليقي عمل جو مادي عنصر بڻجن، اهي پورهيت کي پنهنجي زندگيءَ جو ٻارڻ بڻائيندا آهن. بَٺا ۽ فيڪٽريون، جيڪي رات جو بيڪار هونديون آهن ۽ زنده محنت کي پاڻ ۾ جذب ناهن ڪنديون، سرمائيدار جي خيال ۾ نقصان ۾ هونديون آهن، تنهنڪري بٺن ۽ فيڪٽرين کي اهو قانوني حق ٿئي ٿو تہ اهي پورهيت کان رات جو بہ ڪم وٺن." •

ڪارل مارڪس صنعتي پيداوار جي ان حاڪميت جي نشاندهي اڄ کان سوا سَو سال اڳ ڪئي هئي. ان دوران پيداوار ۽ پيداوار جي طريقي ڏاڍي تيزيءَ سان ترقي ڪئي آهي. ماڻهو پنهنجين ٺاهيل شين جو ڪڏهن به ايڏو غلام نه ٿيو هو جيڏو هاڻ آهي. هاڻي بازاري وکرن جو وڪرو باقاعدي فن بڻجي ويو آهي. "وَٺو ۽ گهڻو وٺو، خرچ ڪيو ۽ گهڻو خرچ ڪيو " معاشري جي مقصد جي صورت وٺي ڇڏي آهي، ڇو ته مال جيڏو گهڻو کپندو، سرمائيدار کي ايڏو ئي گهڻو منافعو ٿيندو. ان ڪري ريڊيي، سينيما، ٽي وي، اخبارن ۽ تشهير جي ٻين ذريعن سان هٿرادو ضرورتون پيدا ڪيون وڃن ٿيون. ماڻهن جي مزاج ۽ مذاق کي ڪنٽرل ڪرڻ لاءِ نت نيون ترڪيبون ڪيون وڃن ٿيون. هر سال نوان فيشن رائح ٿيندا آهن ۽ ماڻهن کي مجبور ٿي به انهن جي پوئواري ڪرڻي پودندي آهي. لباس، آرائشي سامان، موٽر وغيره هر سال بدلايا ويندا آهن. پهريان پٿر جا بت مندرن ۾ پوڄيا ويندا هئا، هاڻي بازار جو هر هڪ دکان بُتڪندو بڻجي ويو آهي ۽ شوقين مزاجن جا ميڙ ڏينهن رات ڪڏهن هن بُت دکي سجدو ڪن ٿا ۽ ڪڏهن هُن کي بُت اڳيان جهڪي پون ٿا. اسان جي سڄي زندگي ڪي سجدو ڪن ٿا ۽ ڪڏهن هُن کي بُت اڳيان جهڪي پون ٿا. اسان جي سڄي زندگي

"هرهڪ ماڻهو ٻئي ماڻهوءَ ۾ نئين ضرورت پيدا ڪرڻ جي ڳڻتي ۾ آهي تہ جيئن هن کي قرباني ڏيڻ تي مجبور ڪري، نئين محتاجيءَ ۾ قاسائي، نئين قسم جي لذت جا سرسبز باغ ڏيکاري ۽ کيس مالي طور برباد ڪري. هر ماڻهوءَ جي ضرورت هوندي آهي تہ پنهنجي خودغرضيءَ واري ضرورت جي تسڪين لاءِ ٻين تي هڪ اوپري قوت لاڳو ڪري. شين جي جيتري گهڻي ڪثرت ٿيندي آهي، انسان تي مسلط ٿيندڙ اوپرين قوتن جي حڪومت جو گهيرو ايترو ئي پکڙبو مسلط ٿيندڙ اوپرين قوتن جي حڪومت جو گهيرو ايترو ئي پکڙبو آهي. هر نئين پيداوار گڏيل ڌوڪي ۽ ڌاڙي جي نئين قوت جي نمائندگي ڪندي آهي. ڪ

<sup>•</sup> Karl Marx: Capital. Vol-1. P-310

جي خوشامد ايڏي بيحيائيءَ سان ناهي ڪندو ۽ نه سندس ٿڪل حَوس کي اڀارڻ لاءِ اهڙا شرمناڪ طريقا استعمال ڪندو آهي جهڙا صنعتي کدڙو يعني صنعتڪار چانديءَ جي ٿورن سڪن لاءِ پنهنجي عزيز ۽ محبوب پاڙيسريءَ جي کيسي مان رقم ڪَڍڻ لاءِ استعمال ڪندو آهي... پيداوار جي گهرج وڌائيندڙ صنعتڪار پنهنجي پاڙيسريءَ جي انتهائي ڪريل خواهشن کي به خوشيءَ سان پورو ڪندو آهي. هن ۽ هن جي ضرورتن جي وچ ۾ دلال جو ڪردار ادا ڪندو آهي. هن ۾ غيرصحتمند خواهشن کي وڌائيندو آهي ۽ سندس هرڪمزوريءَ تي غيرصحتمند خواهشن کي وڌائيندو آهي ۽ سندس هرڪمزوريءَ تي گهري نظر رکندو آهي، ته جيئن پوءِ، "محبت" جي ان محنت جو معاوضو وٺي سگهي." (لکتون. ص 141)

سرمائيداري نظام ۾ ماڻهو پنهنجي وجود ۽ تخليق کان ئي لاتعلقي محسوس ناهي ڪندو پر ٻيا ماڻهو به هن لاءِ اوپرا بڻجي پوندا آهن. هو لکن جي ميڙ ۾ به تنهائيءَ جو شڪار هوندو آهي. ان نفسانفسيءَ جي تشريح ڪندي مارڪس لکي ٿو ته:

"پورهيي جي پيداوار سان لاتعلقيءَ جو حياتي عمل ۽ نسلي زندگيءَ سان لاتعلقيءَ جو سڌو سنئون نتيجو اهو هوندو آهي ته ماڻهو، ٻئي ماڻهوءَ کان به اوپرو ٿي ويندو آهي. ماڻهو جڏهن پنهنجو حريف هوندو آهي ته اهو پڪ سان ٻين ماڻهن جو به حريف هوندو آهي."

موجوده معاشري جو بنياد گڏيل سهڪار بدران مقابلي تي آهي، تنهنڪري هر طبقي ۽ هر ڌنڌي وارو ماڻهو مقابلي جي مرض ۾ ورتل آهي ۽ ٻئي ماڻهو ٤ کي پنهنجو مخالف سمجهي ٿو. اسان جي ذهني حالت ان بُکئي جهڙي آهي جنهن کي گهڻن ڏينهن کان پوءِ ماني ملندي آهي ته اهو هر راه ويندڙ کان ڊڄندو آهي ته مٿان اهو کانئس ماني ڦري وٺي. زندگيءَ جو ڇڙو مقصد روزي ۽ روزگار حاصل ڪرڻ ٿي پيو آهي. ان ڊوڙ ۾ ٻين کي ٺوٺ هڻي يا ڌڪو ڏئي، اڳتي وڌندڙ کي ڪامياب ماڻهو سمجهيو وڃي ٿو ۽ ٻين جي حقن ۽ مفادن کي چيڀاٽي، ترقيءَ جي چوٽين تي پهچندڙن جي عزت ٿئي ٿي. اهڙي مطلبي ماحول ۾ ماڻهو جيڪڏهن تنهائي محسوس نہ ڪري ۽ ٻيا ماڻهو کيس پنهنجا مخالف نظر نہ اچن، ته اسان کي حيرت ٿيندي.

"جيكڏهن پورهييت جي پيداوار جي ملكيت ناهي هوندي, جيكڏهن اها پيداوار هڪ مخالف طاقت بڻجي آڏو ايندي آهي ته ان جو سبب اهوئي ٿي سگهي ٿو ته اها پورهيت بدران ٻئي ڪنهن جي ملكيت هوندي آهي. ماڻهوءَ جو رشتو پنهنجي وجود سان فقط ٻين ماڻهن سان رشتي ذريعي ئي معروضي ۽ حقيقي ٿي سگهي ٿو. جيكڏهن سندس

محنت جو معروضي روپ (وجود) هن لاءِ اوپرو, دشمن, سگهارو ۽ سندس وجود کان الڳ آهي ته ان جي معنيٰ اها ٿيندي ته ان پيداوار جو مالڪ ڪو ٻيو ماڻهو هوندو جيڪو ڌاريو, طاقتور ۽ کانئس جدا آزاد وجود رکندڙ آهي."

پر منهنجو پورهيو ۽ پورهيي جي پيداوار جيڪڏهن مون لاءِ اوپري آهي يعني منهنجي ملڪيت ناهي, تہ پوءِ اها ڪنهن جي ملڪيت آهي؟ مارڪس جواب ڏي ٿو تہ:

"ڪنهن ٻئي ماڻهوءَ جي, جيڪو مان ناهيان, ۽ اها ٻي هستي ڪير آهى؟ ديوتا؟ ترقى يافته پيداوار جى بلكل ابتدائى دؤر ۾ ته بظاهر ايئن ئي نظر ايندو هو ته پيداوار ديوتائن جي ئي ملكيت هوندي آهي. مثال طور مصر، هندستان ۽ ميڪسيڪو ۾ عبادتگاهن جي. پر انهن ڏينهن ۾ بہ فقط دیوتا ئی پورھیی جا مالک نہ ھئا ۽ نہ فطرت ھئی. جيكڏھن پورهيي جي پيداوار پورهيت جي ملڪيت ناهي پر هڪ مخالف طاقت جي شڪل ۾ سندس مقابلي تي اچي ٿي تہ ان جو سبب اهوئي ٿي سگهي ٿو تہ اها پيداوار ڪنهن غير پورهيت جي ملڪيت هوندي آهي. جيكڏهن سندس عمل هن لاءِ جيءَ جو عذاب آهي تہ يوءِ اهو ڪنهن بئي لاءِ عيش جو سبب هوندو. اها مخالف طاقت, جيكا بين تي غالب آهي, نہ ديوتائن جي آهي ۽ نہ فطرت جي. پر خود انسان جي آهي. (ص- 104) لاتعلق يورهيي ذريعي يورهيت هك اويري ماڻهوءَ جو رشتو پنهنجي پورهيي سان پيدا کري ٿو. اهو ماڻهو پاڻ ڪم ناهي کندو پر ڪم جي عمل کان ٻاهر هوندو آهي يعني پورهيت ۽ پورهيي جو رشتو سرمائيدار (پورهيي جي مالڪ جو نالو جيڪو به هجي) ۽ پورهيي جي رشتي کي بہ جنمر ڏي ٿو, ان ڪري ذاتي ملڪيت لاتعلق پورهيي جو لازمي نتيجو هوندي آهي, ان خارجي رشتي جو نتيجو, جيڪو پورهيت فطرت ۽ پنهنجي وجود سان جوڙيندو آهي." (لکتون. ص-106)

سرمائيدار جي طاقت ۽ انسان دشمنيءَ جو تجربو فيڪٽرين, ملن, واپاري ادارن ۽ آفيسن ۾ ڪم ڪندڙ هر ماڻهوءَ کي آهي. سرمائيدار ۽ پورهيت جي رشتي جي لاتعلقي هاڻي تہ ايڏي وڌي وئي آهي جو سرمائيدار اکين کان اوجهل هوندو آهي ۽ پورهيت هزارين ميل پري, سندس تيل جي ڪارخانن ۾ ٽامي, ڪوئلي ۽ لوه جي کاڻين ۾ ۽ رٻڙ جي باغن ۾ ڪم ڪندا رهندا آهن. نه پورهيتن کي خبر هوندي آهي تہ سندن مالڪ ڪير آهي ۽ ڪٿي آهي. نه سرمائيدار کي ڄاڻ هوندي آهي تہ سندس ناڻو ڪٿي صيرايل آهي ۽ پورهيت ڪهڙا آهن ۽ ڪهڙي حال ۾ آهن. سرمائيدار

۽ پورهيت جي وچ ۾ ته هاڻي اهو انساني رشتو به ناهي رهيو جيڪو آقا ۽ غلام يا زميندار ۽ هاريءَ جي وچ ۾ هوندو هو.

موجوده نظام ۾ وجود جي لاتعلقيءَ جو چوٿون شڪار ماڻهوءَ جي نسلي زندگي آهي. وجود جي سڃاڻپ جا مٿيان ٽئي مظهر پورهيي جي لاتعلقي، پورهيي جي پيداوار جي لاتعلقي ۽ ٻين ماڻهن کان لاتعلقي. اهڙيون ٺوس حقيقتون آهن جيڪي سڀني کي ڏيکاربيون آهن توڙي اهي اخبار ۽ ريڊيي جا ملازم هجن يا فيڪٽرين ۽ ملن ۾ ڪم ڪندڙ مزور. البت نسلي زندگيءَ کان لاتعلقي ايڏو آسانيءَ سان ناهي ڏيکاربي. مارڪس نسلي زندگيءَ لاءِ نسلن، بُڻن (Species) جو اصطلاح استعمال ڪري ٿو. ان مان مراد نسلن جا سڀئي رجحان (لاڙا) ۽ داخلي صلاحيتون آهن. مارڪس چوي ٿو ته هر جانور جي نسلي حيثيت ۾ تخليقي زندگي ٻين جانورن کان ڌار هوندي آهي. اهائي تخليقي زندگي سندس نسلي زندگي هوندي آهي. انسان کان ڌار هوندي آهي. اهائي عمل (Life Activity) تي منحصر هوندو آهي. انسان جو نسلي ڪردار ان جي حياتي عمل (Life Activity) تي منحصر هوندو آهي. انسان جو نسلي ڪردار ان جو بااختيار، آزاد ۽ شعوري عمل آهي ۽ اهائي خاصيت کيس جي نسلي وندگيءَ کان مٿاهون ڪري ٿي. انسان ۽ ٻين جانورن جي حياتي عمل جي پيٽ ڪندي مارڪس لکي ٿو ته:

"حيوان ۽ ان جو حياتي عمل هڪ ئي هوندا آهن. حيوان پنهنجي عمل ۽ پنهنجي وجود ۾ فرق نہ ٿو ڪري سگهي, پر انسان پنهنجي حياتي عمل کي پنهنجي ارادي ۽ شعور جو نچوڙ بڻائيندو آهي. سندس حياتي عمل شعوري هوندو آهي. اهو شعوري حياتياتي عمل انسان کي جانورن جي حياتياتي عمل کان مٿاهون ڪري ڇڏي ٿو."

مارڪس چيو ٿو تہ بيشڪ ٻيا جانور بہ "پيدا ڪن" ٿا. ماکيءَ جي مک ماکي ۽ ميڻ ٺاهي ٿي, پکي آکيرا ٺاهن ٿا, بندر وڻن جي ٽارين کان اوزار جو ڪم وٺي ٿو.

"پر حيوان فقط اهي شيون پيدا كن ٿا جيكي هنن لاءِ يا سندن ٻچن لاءِ بلكل ضروري آهن. ان كان سواءِ اهي صرف هك ئي رُخ ۾ پيدا كري سگهن ٿا, جڏهن ته انسان جي تخليق سڀ رُخي هوندي آهي. جانور سڌيءَ ريت طبعي ضرورتن كان مجبور ٿي پيدا كندا آهن, جڏهن ته انسان انهن ضرورتن كان آجو رهي به پيدا كندو آهي يا انهن ضرورتن كان آجو ٿيڻ لاءِ پيدا كندو آهي يا انهن جي معيار ۽ ضرورتن مطابق شيون ٺاهن ٿا, جڏهن ته انسان ڄاڻي ٿو جي معيار ۽ ضرورتن معيار موجب كيئن ٺاهيو ويندو آهي ۽ تم ٻين سڀني جنسن جي معيار هوندو. انسان حُسن جي قانونن موجب خارجيت لاءِ كهڙو معيار هوندو. انسان حُسن جي قانونن موجب ٺاهيندو آهي. "(ص -102)

معروضي دنيا جي تعمير يعني نامياتي فطرت جو استعمال انسان جي شعوري جنسي (نسلي) وجود جو اقرار آهي پر پورهيي جي لاتعلقي انسان جي حياتي عمل يعني جنسي زندگيءَ جو سڄو نظام هيٺ مٿي ڪري ڇڏي ٿي. سندس حياتياتي عمل يعني سندس هستي هن جي وجود جو ذريعو ٿي پوندي آهي ۽ سندس نسلي زندگي ٻين جانورن جي نسلي زندگيءَ جي سطح تي اچي وڃي ٿي. هو فقط جيئڻ لاءِ پيدا ڪندو آهي جيڪا جانورن جي نسلي خاصيت آهي. جڏهن ته انسان جي نسلي زندگيءَ جي تقاضا آهي ته هو پنهنجين تخليقي صلاحيتن کي اُڀارڻ جي ڪوشش ڪري. اهو صلاحيتون آزاديءَ ۽ خودمختياريءَ جي ماحول ۾ ئي مڪمل طور عمل ۾ اينديون آهن, پر سرمائيداري نظام ۾ انسان ايڏو پابند ۽ مجبور هوندو آهي جو سندس نسلي زندگي ٿڌي ٿي پوندي آهي.

مارڪس جي پيشرو سڀني خيالي سوشلسٽن ذاتي ملڪيت جي گهڻي مذمت ڪئي آهي. سندن خيال هو تہ مڙني سماجي ۽ انفرادي خرابين جو سبب ذاتي ملڪيت آهي. مارڪس ان ڳاله سان متفق ناهي, پر چوي ٿو تہ ذاتي ملڪيت انهن خرابين جو ڪارڻ ناهي پر اها ته پاڻ وجود جي لاتعلقيءَ جو نتيجو آهي. "ذاتي ملڪيت پورهيي جي جي لاتعلقيءَ جو عمل (Function) آهي, سبب ناهي. ذاتي ملڪيت پورهيي جي لاتعلقيءَ جو نقص آهي, ان جي پيداوار آهي. پورهيي جي لاتعلقي پهريت حقيقت آهي. اها حياتيءَ جو انداز آهي جيڪا ذاتي ملڪيت کي جنم ڏئي ٿي. اسان کي نظر ايندڙ مادي ذاتي ملڪيت اوپري انساني حياتيءَ جو مادي ۽ حسي اظهار آهي. ان جي چرپر - پيداوار ۽ واهپو مڙني اڳوڻين تخليقن يعني انسان جي وجود جي حاصلات يا وجود جي حقيقت جو حسي ڏيک آهي. مذهب, ڪٽنب, رياست, قانون, اخلاق, سائنس, آرٽ وغيره تخليق جون مختلف شڪليون (صورتون) آهن ۽ تخليق جي عام قانون تحت اڃن ٿيون." (ص-128)

ماركس چوي ٿو تہ موجودہ نظام ۾ ذاتي ملكيت وجود جي مقصد جي صورت اختيار كري ورتي آهي, جيتوڻيك ذاتي ملكيت وجود جي بچاءَ جو فقط ذريعو آهي.

"ذاتي ملڪيت اسان کي اهڙو ته چريو ۽ جانبدار بڻائي ڇڏيو آهي جو خارجيت کي اسان تڏهن ئي پنهنجو سمجهون ٿا جڏهن اها اسان جي قبضي (واهپي) ۾ هجي، جڏهن اها اسان لاءِ ناڻي طور موجود هجي يا اسان ان کي کائيندا، پيئندا يا پائيندا هجون يا ان ۾ رهندڙ هجون. ٿوري ۾ ته, ان کي ڪنهن نه ڪنهن ريت استعمال ڪندا هجون, جيتوڻيڪ پاڻ ذاتي ملڪيت ملڪيتن جي انهن مختلف طريقن کي فقط زندگيءَ جو ذريعو تصور ڪندي آهي. اها زندگي، جنهن لاءِ اهي شڪليون زندگيءَ ذريعو تصور ڪندي آهي. اها زندگي، جنهن لاءِ اهي شڪليون زندگيءَ

جو ذريعو آهن. ذاتي ملڪيت جي زندگي آهي يعني محنت ۽ ناڻي جي تخليق."(لکتون. ص -132)

يعني ذاتي ملڪيت ان ملڪيت کي چون ٿا جيڪا محنت ۽ ناڻي جي تخليق ڪري ٿي. ان ذاتي ملڪيت جي سڀ کان چٽي شڪل پئسو آهي. جيتوڻيڪ سرمائيداري نظام کان اڳ ۾ به واپار ٿيندو هو, منڊيون ۽ بازارون هيون ۽ سِڪا هلندڙ هئا, پر تن ڏينهن ۾ بازار جو اثر وارو گهيرو ڏاڍو محدود هو ۽ سِڪي جو رواج به گهڻو گهٽ هو, ڇو تہ ماڻهو پنهنجيءَ ضرورت جون گهڻيون ئي شيون پاڻ ٺاهيندا هئا يا انهن جي مٽاسٽا ڪندا هئا ۽ پيداوار جو صرف اضافي حصو ئي بازار ۾ ايندو هو. سرمائيداري معيشت ۾ سموري پيداوار بازار ۾ وڪري لاءِ هوندي آهي, ذاتي استعمال لاءِ ناهي هوندي. ان ڪري سڄي دنيا منڊي (مارڪيٽ) بڻجي وئي آهي, جي شين کان سواءِ انسان جو قلم, سندس محبت ۽ محنت, ايستائين جو سندس ضمير به وِڪيو ۽ ورتو ويندو آهي. ان ڏيتي ليتيءَ جو اڪيلو ذريعو پئسو آهي. جيڪو مڙني بازاري وکرن کي هڪ رشتي ۾ جوڙي ٿو. ان ڪري پئسي جي ضرورت جيڪو مڙني بازاري وکرن کي هڪ رشتي ۾ جوڙي ٿو. ان ڪري پئسي جي ضرورت اها حقيقي ضرورت بلڪ اڪيلي ضرورت آهي جنهن کي سرمائيدار معيشت پيدا ڪري ٿي. "(لکتون. ص -141)

فارسى شاعر پئسى جى خاصيت بدائيندى چوى ٿوت:

اي زر تو خدانه و ليكن بخدا, ستار عيوب و قبله حاجاتي.

مارڪس پئسي جي اصل حقيقت جي نشاندهي ڪندي لکي ٿو ته "پئسو ماڻهوء جي پورهيي ۽ سندس وجود جو اوپرو جوهر آهي." (ص-141) پر پئسو ماڻهوءَ تي ڪيئن اثرانداز ٿئي ٿو؟ اهو ماڻهوءَ جي باطني (ڳُجهي) شخصيت کي وڃائي ڇڏي ٿو. "توهان جيترو گهٽ کائو پيئو، جيترا گهٽ ڪتاب وٺو، جيترو گهٽ ٿيٽر ۾ وڃو يا ناچ گهر ۾ وڃو، جيترو گهٽ سوچيو، جيتري گهٽ محبت ڪيو، جيترو گهٽ نظريا جوڙيو (چِٽا ڪريو)، جيترو گهٽ ڳايو يا تصويرون ٺاهيو او ترو ئي گهڻو پئسو بچائي سگهندؤ، او ترو ئي توهان جو خزانو (ناڻو) و ڌندو، جنهن کي نه ته جيت جڻيا کائي سگهن ٿا، نه ئي ڪُٽ لڳي سگهي ٿي. توهان جي شخصيت جيترو گهٽجندي، توهان جي وجود جي لاتعلقيءَ مان توهان جي ملڪيت او تري ئي و ڌندي، حاصل ڪيل موڙي بو وڌندي. معيشت توهان کان زندگيءَ ۽ ماڻهپي جو جيترو حصو حاصل ڪيل موڙي به وڌندي. معيشت توهان کان زندگيءَ ۽ ماڻهپي جو جيترو حصو قري ٿي او ترو پئسي ۽ دولت جي شڪل ۾ توهان کي موٽائي ٿي. توهان جيڪو ڪجه پاڻ نه ٿا ڪري سگهن اهو توهان جو پئسو توهان لاءِ ڪري سگهي ٿو.... اهو

آرٽ, علم, تاريخي نادر شيون, سياسي سگه, سڀ ڪجھ حاصل ڪري سگھي ٿو." (ص- 144)

پئسي ۾ هر شُي کي خريدڻ جي سگه هوندي آهي. ان جي اها آفاقي سگه كيس قادر مطلق جو درجو (حيثيت) ڏئي ڇڏيندي آهي. ان سلسلي ۾ مارڪس گوئٽي جي ڊرامي فائوسٽ مان ٽڪرو اتاري ٿو ۽ ان تي تبصرو ڪندي لکي ٿو تہ "منهنجيءَ طاقت جي تارازي منهنجي دولت آهي. يئسي جو تاثير (اثر) منهنجو پنهنجو تاثير ۽ صلاحيت آهي, تنهنڪري جيڪو ڪجه مان آهيان ۽ جيڪو ڪجه مان كرى سگهان ٿو, ان جو تعين منهنجيءَ انفراديت سان بلكل به نه ٿو ٿئي. مان بدصورت آهيان پر سڀ کان سهڻي عورت خريدي سگهان ٿو. تنهنڪري ثابت ٿيو تہ مان بدصورت ناهيان, ڇو ته بدصورتيءَ جي اثر کي, ان جي مڪروهيت کي پئسو زائل ڪري ڇڏي ٿو. فرد جي حيثيت ۾ مان منڊو آهيان پر پئسو مون کي چوويھ پير ڏي ٿو, تنهنڪري مان منڊو ناهيان. مان انتهائي نفرت لائق, نيچ, بيعزت, بي اصولو ۽ بيوقوف ماڻهو آهيان پر پئسي جي ۽ پئسي واري جي عزت ٿيندي آهي. پئسو اعلیٰ ترین خوبی آهی، تنهنکری پئسی وارو به سٺو ماڻهو هوندو آهی. ان کان سواءِ پئسو مون کی بی ایمانیءَ جی زحمت کان بچائی ٿو, ان کری مان ایماندار سمجهيو ويندو آهيان. مان چريو ئي سهي, پر پئسو جيئن ته سيني شين جو حقيقي ذهن آهي تنهنڪري ان جو مالڪ چريو ڪيئن ٿيو! ان کان سواءِ اهو لائق ماڻهن کي خريد كرى سگهي ٿو. تہ يوءِ جا اهو ماڻهو، جيكو لائق ماڻهن كي خريد كري سگهي ٿو, انهن کان وڌيڪ لائق نہ ٿيو! مان, جيڪو پئسي جي طاقت سان هر اها شي وٺي سگهان ٿو, جنهن جي خواهش انسان جي دل ڪري ٿي, تہ ڃا سيني انساني صلاحيتن جو مالك نه ٿيس! ڇا منهنجي دولت منهنجين مڙني نااهلين كي انهن جي ضد ۾ نہ ٿي بدلائي ڇڏي! (ص- 165 ۽ 166)

ماركس شيكسپيئر جي ڊرامي "ٽائمون آف ايٿنز" جو هيءُ مشهور ٽكرو بہ ناري ٿو:

سونَ! تون خدا جو جلوو آهين, پيلو, چمڪندڙ, قيمتي سونُ. تنهنجي گهڻائي ڪاري کي اڇو, ناجائز کي جائز, غلط کي صحيح, ذليل کي شريف, بُدي کي جوان, بزدل کي بهادر بڻائي ٿي, مذهبن کي ملائي ۽ ڇني ٿي, مردود کي محبوب بڻائي ٿي, ڪوڙهيل جي پوڄا ڪرائي ٿي, ڪوڙهيل جي پوڄا ڪرائي ٿي, چورن کي عزت, خطاب ۽ رتبو ڏي ٿي. چورن کي عزت, خطاب ۽ رتبو ڏي ٿي. اچ, اي لعنتي مٽي! انسانذات جي گڏيل بازاري عورت,

تون, جا قومن جي رستي ۾ رنڊڪون وجهين ٿي, مان توکي, تنهنجي حقيقي فطرت تي هلائيندس.

مارڪس چوي ٿو تہ ضرورتون ۽ گهرجون تہ بنا پئسي وارن جون بہ هونديون آهن, پر اهي سندن "ذهن جي تخليق" هونديون آهن يعني اهي پئسي کان سواءِ پوريون ٿي نہ ٿيون سگهن ۽ نہ ئي بين لاءِ انهن جو وجود ڪا معنيٰ رکي ٿو. ان ڪري اهي غيرحقيقي هونديون آهن ۽ انهن جي ڪابہ خارجيت ناهي هوندي. بااثر گهرج ۾, جيڪا پئسي جي مدد سان پوري ٿي سگهي ٿي، ۽ بي اثر گهرج ۾, جيڪا منهنجي ضرورت, منهنجي خواهش ۽ منهنجي جذبي تي آڌاريل هجي, فرق آهي. اهو وجود ۽ خيال جو فرق آهي... جيكڏهن مون وٽ سفر كرڻ لاءِ پئسو ناهي ته ان جي معنيٰ اها ٿي تہ مون کي سفر جي ڪابہ ضرورت, ڪا حقيقي ضرورت جيڪا پوري ٿي سگهي. ناهي. جيڪڏهن منهنجو طبعي لاڙو پڙهڻ ڏانهن آهي پر مان وٽ تعليم لاءِ پئسو ناهی, ته ان جو مطلب (موجوده معاشری مر) اهو هوندو ته مون مرطبعی لاڙو, حقيقي ۽ اثرائتو طبعي لاڙو ناهي." پئسو اها خارجي ۽ آفاقي قوت آهي جيڪا خواهش کی حقیقت ۾ ۽ حقیقت کی کوکلی خواهش ۾ بدلائي ڇڏيندي آهي. اها قوت انسان کان بحیثیت انسان جی ورتل ناهی ۽ نہ ئی انسانی معاشری مان بحیثیت معاشري جي اخذ ڪئي ويندي آهي. ان جي ابتڙ پئسو ماڻهوءَ جي غير آسوده خواهش کي، جيڪا پڻ بي اثر قابليت آهي ۽ فقط فرد جي تخيل ۾ موجود هوندي آهي, حقيقي قوت ۾ بدلائي ڇڏي ٿو. ان لحاظ کان پئسو انسان جي انفراديت جو ضد آهي, اهو فرد جي وجود ۽ سندس سماجي رشتن ۾ انتشار پيدا ڪري ٿو. اهو انسان جي فطري صفتن جي ابتي سبتي ترتيب آهي. اهو وفاداريءَ کي بيوفائيءَ ۾, محبت کي نفرت ۾ نفرت کي محبت ۾ نيڪيءَ کي بديءَ ۾ بديءَ کي نيڪيءَ ۾ نوڪر کي آقا ۾, آقا کي نوڪر ۾, چرپائپ کي ذهانت ۾ ۽ ذهانت کي چرپائپ ۾ بدلائي ڇڏي ٿو." پئسو انسان جو معروضي دنيا ۽ فطرت سان بحيثيت انسان جي جيڪو رشتو هجڻ گهرجي, ان کي هيٺ مٿي ڪري ڇڏي ٿو.

هاڻي جيڪڏهن اسان ٿوري وقت لاءِ فرض ڪيون ته پئسو رستي ۾ حائل ناهي, بلڪ ماڻهوءَ کي صرف ماڻهو تصور ڪيون ۽ فطرت سان سندس رشتي کي فقط انساني رشتي جي شڪل ۾ ڏسون, تہ ڇا ٿيندو؟

"تڏهن محبت جي ڀيٽ محبت سان ٿي سگهندي ۽ اعتماد جي اعتماد سان. جيڪڏهن توهان آرٽ مان مزو وٺڻ چاهيو ٿا تہ توهان کي آرٽ جو تربيت ورتل انسان بڻجڻو پوندو. جيڪڏهن توهان ٻين کي پنهنجيءَ شخصيت سان متاثر ڪرڻ ٿا چاهيو تہ توهان کي اهڙو ماڻهو ٿيڻو پوندو جيڪو سڄ پچ ٻين جو حوصلو وڌائي سگهي ۽ منجهن جوش پيدا ڪري

سگهي. انسان ۽ فطرت سان توهان جو هر رشتو توهان جي حقيقي انفرادي زندگيءَ جو چٽو اظهار هجڻ گهرجي, جيڪو توهان جي ارادي (Will) جي خارجيت سان هڪجهڙائيءَ ۾ هجي. جيڪڏهن توهان ڪنهن سان محبت ڪريو ٿا پر پنهنجي محبوب ۾ محبت جو جذبو اُڀاري نه ٿا سگهو يعني جيڪڏهن توهان ۾ محبوبيت جو شانُ پيدا نه ٿو ٿئي ته پوءِ توهان جي محبت بزدلي ۽ بدقسمتي آهي."

وجود جي لاتعلقيءَ جي ان بحث مان هيءُ نتيجو ڪڍڻ ڏکيو نه هوندو ته سرمائيداري نظام تي مارڪس جو بنيادي اعتراض اهوئي آهي ته منافعي (وياج) ۽ نقصان واري هن معاشري ۾ پئسي جي هوس (حرص) ۽ پئسو حاصل ڪرڻ ماڻهوءَ جي زندگيءَ جو مقصد ٿي پيو آهي. ان نظام هٿان ماڻهوءَ جو وجودي جوهر بيحد مجروح ٿيو آهي. ماڻهو پنهنجي ماڻهپي کان محروم ٿيندو پيو وڃي. سندس آزادي ۽ خودمختاري کسجي وئي آهي. سندس تخليقي صلاحيتون ڌارين جي مطلبي مفاد جي تابع ٿي ويون آهن ۽ سندس تخليقون ٻين جي استعمال ۾ آهن. کيس ٻيا ماڻهو ايستائين جو پنهنجو وجود به ڌاريو بلڪ دشمن لڳي ٿو, هو وجود جي حاصلات جي عمل کان اوپرو ٿي ويو آهي.

مارکس موجب اصل مسئلو اهو ناهي ته پورهيتن کي محنت جو اجورو ٿورو ملي ٿو يا گهڻو، ڇو ته جيڪڏهن ٻه سو رپيا ماهوار بدران ٻه هزار رپيا به ملڻ لڳن، ته به سرمائيداري نظام ته بدستور قائم رهندو، سرمائيدار ۽ مزور جي رشتي ۾ ڪو فرق نه ايندو. غلام کي اوهان اهوئي کارايو جيڪو پاڻ کائو ٿا ۽ اهوئي پارايو جيڪو پاڻ پايو ٿا، ته به هو غلام ئي رهندو، اوهان جو آقا نه بڻجي ويندو، بلڪل ان نموني جيئن رڍون ڪڏهن به مالڪ بڻجي نه ٿيون سگهن توڙي سندن ڪيڏي به سنڀال ڪئي وڃي، تهنڪري مارڪس لکي ٿو ته:

"اجوري ۾ واڌارو غلام جي معاوضي ۾ واڌاري کان سواءِ ٻيو ڪجهه ناهي. ان سان نه ته پورهيت جي انساني معنويت ۽ قدر بحال ٿئي ٿو ۽ نه ئي ڪم جي نوعيت بدلجي ٿي."

سوال هيءُ آهي ته ان "انساني معنويت ۽ قدر" کي ڪيئن بحال ڪيو وڃي؟ ماڻهو وجود جي لاتعلقيءَ کان ۽ شين جي غلاميءَ کان ڇوٽڪارو ڪيئن ماڻي؟ کيس وجود جي حاصلات جا موقعا ڪيئن ملن؟ مارڪس جواب ڏي ٿو ته ان مسئلي جو اڪيلو حل ڪميونزم آهي. پر ڪميونزم قائم ڪرڻ لاءِ ذاتي ملڪيت جي نظام کي رد ڪرڻو پوندو (ذاتي ملڪيت مان مطلب عام استعمال جون شيون ناهن پر اها ملڪيت آهي جنهن مان نفعو، وياج يا ڪِرايو حاصل ڪيو وڃي. مثال طور زمين (بني ٻارو)، ڪارخانا، فيڪٽريون، وياج تي پئسو ڏيڻ، کاڻيون، جهنگ (بيلا)

وغيره), ڇاڪاڻ ته "ڪميونزم ذاتي ملڪيت ۽ وجود جي لاتعلقيءَ جو مثبت ردُ آهي, پر ذاتي ملڪيت سماجي انقلاب ذريعي ئي رد ٿي سگهي ٿي, خيالي منصوبن سان رد نه ٿي ٿي سگهي. ذاتي ملڪيت جي تصور کان مٿاهون ٿيڻ لاءِ ته ڪميونزم جو تصور ڪافي آهي. البت ذاتي ملڪيت جي حقيقت کان مٿيرو ٿيڻ لاءِ حقيقي ڪميونسٽ تحريڪ ضروري آهي. اها خدمت تاريخ ڪندي. اها تحريڪ, جنهن جو شعور, اسان پنهنجن ذهنن ۾ هڪ انتهائي مٿاهين تصور طور طي ڪري ڇڏيو آهي, پاڻ حقيقت بڻجندي, پر اهو عمل ڏاڍو ڏکيو ۽ ڊگهو هوندو." (ساڳيو. ص -149)

كجه گروهن جو خيال آهي ته كميونزم انساني حياتيءَ جي آخري منزل يا حياتيءَ جو آخري مقصد آهي. پر مارڪس کي ان قسم جي ڪا غلط فهمي نہ هئي. هن موجب, كميونزم "تاريخي ارتقا جو اڳيون قدم (وک) آهي, هڪڙو حقيقي ۽ لازمي شرط ماڻهوءَ جي آزاديءَ ۽ نئين تعمير جو, پر ڪميونزم انساني ارتقا بدران, پاڻ منزل ناهي." (ص -140) پر اهو مستقبل قريب جي لازمي شڪل ۽ ان جي حركي (چرپر وارو) اصول آهي. "هاڻي تائين ماڻهوءَ جو گهڻو وقت زندگي گذارڻ بدران زندگيءَ جا ذريعا ميسر ڪرڻ ۾ گذريو آهي. ان اعتبار کان ماڻهوءَ ۽ حيوان جي حياتياتي عمل ۾ نوعيت جو نہ پر درجي جو فرق رهيو آهي. البت كميونزم جي دؤر ۾ انسان سچ پچ پهريون پيرو انسان بڻبو. آزاد ۽ خودمختار جنس (نسل). تنهنڪري ڪميونزم جملو آهي وجود جي بازيابيءَ ۽ ماڻهوءَ جي پاڻ ڏانهن واپسيءَ جو. هڪ مڪمل ۽ شعوري واپسي، جيڪا گذريل ترقين جي سموري دولت پاڻ ۾ جذب كرى وٺندى. كميونزم مكمل طورتي ترقى كيل فطرتيت (Naturalism) جي حيثيت سان ماڻهوءَ جي حُب آهي ۽ مڪمل طور تي ترقي ڪيل ماڻهوءَ جي حب جي حيثيت سان فطرتيت آهي. اهو ماڻهوءَ ۽ فطرت ۽ ماڻهوءَ ۽ ماڻهوءَ جي وچ ۾ دشمنيءَ جو چٽو حل آهي. وجود ۽ جوهر, معروضيت ۽ وجود جي اقرار, آزاديءَ ۽ گهرج, ڏاڍ ۽ اختيار ۽ فرد ۽ نسل جي گڏيل تضاد جو سچو حل آهي. "(ص- 127)

مارڪس پهريائين سرمائيداري معيشت ۾ وجود جي لاتعلقيءَ جي مختلف عملن ۽ ڏيکن جي نشاندهي ڪئي، پوءِ انهن جو رشتو ذاتي ملڪيت ۽ پئسي جي نظام سان ڳنڍيو ۽ ٻڌايو تہ ماڻهوءَ جي شخصيت ۽ تخليقي صلاحيت، ان جي فڪر ۽ عمل، ان جي اخلاق ۽ احساسن تي ان جو ڪيڏو نقصانڪار اثر پوي ٿو ۽ تڏهن انهن مان اهو منطقي نتيجو ڪڍيو تہ سماجي انقلاب آڻڻ کان سواءِ ۽ ڪميونسٽ معاشرو قائم ڪرڻ کان سواءِ انسان جو مادي ۽ روحاني آجپو ٿي نہ ٿو سگهي. مارڪسي منطق جي لحاظ کان انسان جي نسلي زندگيءَ جي ارتقا جو لازمي شرط وجود جي حاصلات آهي. وجود جي حاصلات جو لازمي شرط شخصيت جي مڪمل آزادي آهي يعني انسان جو پنهنجي ارادي ۽ عمل تي مڪمل اختيار (تحرير، تقرير، ضمير ۽

اجتماع جي آزادي, شخصيت جي آزاديءَ جا مختلف مظهر آهن). شخصيت جي تخليقي امكانن كي موجودات ۾ بدلڻ جو اهو اختيار ذاتي ملكيت جي موجوده دؤر ۾ ماڻهوءَ كي مليل ناهي, ڇاكاڻ ته اهو نظام وجود جي لاتعلقيءَ تي بيٺل آهي جيكا شخصيت جي آزاديءَ جي نفي آهي. شخصيت جي مكمل آزادي ۽ خودمختياري ڪميونزم جي ئي دؤر ۾ ممكن آهي تنهنكري وجود جي حاصلات حقيقي معنيٰ ۾ كميونزم جي ئي دؤر ۾ ٿي سگهي ٿي.

## باب پندر هون

### فريڊرڪ اينجلس

جن ڏينهن ۾ ڪارل مارڪس اقتصاديات, ڪميونزم ۽ فرانسي انقلاب جي تاريخ جي مطالعي سان ڊائريون لکي رهيو هو, تن ڏينهن ۾ جرمنيءَ جو هڪ وڏي قد وارو سهڻو نوجوان مانچسٽر مان پيرس آيو ۽ ڏهن ڏينهن تائين مارڪس جو مهمان ٿيو. ان نوجوان جو نالو فريڊرڪ اينجلس هو. هو ڪارل مارڪس سان هڪ ڀيرو ڪولون ۾ تڏهن مليو هو جڏهن مارڪس رهائنشن زاءِ تونگ جو ايڊيٽر هو, پر اها ملاقات تڙتڪڙ ۾ ٿي هئي, البت ان دوران اينجلس جيڪي مضمون مختلف وقتن تي لکيا, اهي مارڪس جي نظرن مان گذريا هئا. "المانوي فرانسي" رسالي ۾ اينجلس جا جيڪي مضمون ڇپيا هئا, مارڪس انهن کي به گهڻو پسند ڪيو هو ۽ اينجلس سان باقاعدي خطن رستي لک پڙه به شروع ڪري ڏني هئي. اصل ۾ اهي مضمون سندس پائدار ۽ بي مثال دوستيءَ جو ڪارڻ بڻيا. مارڪس پهريون ڀيرو هڪ اهڙي سندس پائدار ۽ بي مثال دوستيءَ جو ڪارڻ بڻيا. مارڪس پهريون ڀيرو هڪ اهڙي سندس پائدار ۽ بي مثال دوستيءَ جو ڪارڻ بڻيا. مارڪس پهريون ڀيرو هڪ اهڙي بيو, البت هو انهن نظرين تائين پنهنجي ذاتي تجربي ۽ مطالعي سان, هڪ ٻي راهم (اقتصاديات) سان پهتو هو. خيالن جي اها هڪ جهڙائي اهڙي ساٿ جو بنياد ثابت ٿي جيڪا مرڻ گهڙيءَ تائين قائم رهي.

فريڊرڪ اينجلس 28 نومبر 1820ع تي، رهائن صوبي جي ضلعي "ووپرتل" جي شهر "بارمين" ۾ پيدا ٿيو. اهو علائقو صنعتي لحاظ کان جيڪڏهن جرمنيءَ جو لنڪاشائر هو، تہ مذهبي ڪٽرپڻي ۾ روم جي ڪليسا سان برابري ڪندو هو. ان مذهبي جنون کي مِلين جا مالڪ, سرڪاري آفيسر ۽ پادري بيحد وڌائيندا هئا. جيڪي ماڻهو مذهبي تقريبن ۾ شريڪ نه ٿيندا هئا يا جن بابت سُڌ پوندي هين ته ناول پرهندا آهن يا ناچ گانن جي محفلن ۾ ويندا آهن، ته انهن کي بدعتي ۽ بي دين چئي طعنا هنيا ويندا هئا. اينجلس جو پيءُ هڪ امير صنعتڪار هو، پر ڪارل مارڪس جي پيءُ جي ابتڙ ڏاڍو ساڙيلو، پراڻ پسند ۽ جابر \_ البت اينجلس جي ماءُ دانشورن جي گهراڻي مان هئي ۽ ڏاڍي کِل مُک عورت هئي. کيس مطالعي ۽ فائن آرٽس جو گهراڻي مان هئي ۽ ڏاڍي کِل مُک عورت هئي. کيس مطالعي ۽ فائن آرٽس جو گهڻو شوق هو. اينجلس اٺن ڀائرن پينرن ۾ سيني کان وڏو ۽ ماءُ جو پيارو هو. زنده

دلي, خوش مزاجي ۽ علمن ۽ فنن سان گهري دلچسپي اينجلس کي ماءُ کان ورثي ۾ ملي هئي.

اينجلس چوڏهن سالن جي ڄمار تائين هڪ مڪاني اسڪول ۾ پڙهندو رهيو, پر اتي بہ سندس گهر ۽ شهر کان مختلف ماحول نہ هو, تنهنڪري اينجلس ٻڌائيندو هو تہ هڪ ڏينهن ڪنهن ڇوڪري استاد کان پڇيو تہ گوئٽي ڪير هو, تہ هن وراڻيو ته دهريو ۽ بي دين. پر اينجلس تي انهن سختين جو ابتو اثر ٿيو. هو ناول, افسانا, ڊراما ۽ نظمن جا ڪتاب لڪي لڪي پڙهندو هو, ڪارٽون ٺاهيندو, گانا لکندو ۽ ٻُڏندو, گهوڙي سواري ڪندو, تلوار هلائڻ سکندو ۽ ترندو رهيو ۽ پيءُ جي دڙڪن کان ڪَن گاتار ڪندو رهيو ،

آڪٽوبر 1834ع ۾, اينجلس کي ڀر واري شهر ايلبر فِلڊ جي اسڪول ۾ داخل ڪيو ويو. اهو اسڪول جرمنيءَ جي بهترين ادارن ۾ ليکبو هو, پر اتان جي دنيا بي ڪا گهٽ رجعت پرست نه هئي. اڃا مزو اهو ٿيو جو پيءُ سندس ڏنگائپ کي لغام ڏيڻ لاءِ اينجلس کي هڪ پادريءَ حوالي ڪري ڇڏيو, پر انجيل جي مطالعي هن کي مذهب کان ويتر پري ڪري ڇڏيو. تنهنڪري هن هڪ خط ۾ لکيو ته:

"مان ڄاڻان ٿو تہ گهر ۾ مون کي ڏاڍين پريشانين سان منهن ڏيڻو پوندو پر مان پنهنجي ايمان ۽ يقين کي ان خوف کان قربان ڪري نہ ٿو سگهان. جڏهن سوال خيال جي آزاديءَ جي بچاءَ جو هجي, تہ مان هر شَي خلاف احتجاج ڪندس."

اينجلس اسكول ۾ فزكس، كيمسٽري، تاريخ ۽ يوناني، لاطيني ۽ المانوي ادب جو مطالعو ڏاڍي شوق سان كيو. هن يوناني ٻوليءَ ۾ هك نظم به لكيو جيكو اسكول جي تقريب ۾ پڙهيو ۽ گهڻو پسند كيو ويو. هو اقتصاديات ۽ قانون جي اعليٰ تعليم حاصل كرڻ چاهي پيو پر پڻس اسكول جي تعليم به پوري كرڻ نه ڏنس ۽ كيس زبردستي پنهنجي فيكٽريءَ جي كاروبار ۾ آندو. تڏهن اينجلس جي عمر صرف سترهن سال هئي. اينجلس جي طبيعت فيكٽريءَ جي كمن ۾ صفا نه لڳندي هئي. پر هو پنهنجو گهڻو وقت تاريخ، فلسفي، ادب ۽ لسانيات جي كتاب پڙهڻ ۾ گذاريندو هو يا وري شعر لكندو رهندو هو. البت كيس فيكٽريءَ ۾ كم كرڻ جو اهو فائدو ضرور ٿيو ته هن كي مزورن جي حالتن كي ويجهو كان ڏسڻ جو موقعو ملي ويو. هك سال كان پوءِ كيس بريمن شهر جي هك وڏي واپاري كمپنيءَ ۾ كم كرڻ ويو. هك سال كان پوءِ كيس بريمن شهر جي هك وڏي واپاري كمپنيءَ ۾ كم

اينجلس كي ٻوليون سكڻ جو گهڻو شوق هو، ان كري بريمن ۾ رهڻ دوران هن انگريزي، اسپيني، پُرتگالي، فرانسي، ولنديزي، اِٽيلين (اطالوي)، ايستائين جو

فارسي ٻولي به سکي ورتي. هو ڪڏهن ڪڏهن هڪ ئي خط ۾، مزي خاطر ڪيتريون ئي ٻوليون لکندو هو. مثال طور , پنهنجي ڀيڻ ماريا کي هو هڪ خط ۾ لکي ٿو ته:

"مان توکي هي خط گهڻين ٻولين ۾ لکي رهيو آهيان. ان ڪري هاڻي مان انگريزي ۾ لکندم يا وري اٽيلين ۾، جيڪا ڏاڍي حسين، نرم ۽ نفيس ٻولي آهي، جنهن جا لفظ ڪنهن سهڻي باغ جي تازن گلن وانگر مهڪندا آهن يا اسپينيءَ ۾، جيڪا ايئن محسوس ٿيندو آهي ڄڻ هوا وڻن مان گذري رهي آهي يا پُرتگاليءَ ۾، جنهن تي ساوڪ سان ڍڪيل ڪناري تي، سمنڊ جي ڇولين جي آواز جو گمان ٿيندو آهي يا فرانس ڪناري تي، سمنڊ جي ڇولين جي آواز جو گمان ٿيندو آهي يا فرانس ۾، جنهن مان چشمي جي سُريلي وهڪري جا آواز نڪرن ٿا."

بريمن واپاري بندر هو, جتي مختلف ملكن جا جهاز ۽ جهازي (ٻيڙيائتا) ايندا رهندا هئا. اينجلس كي انهن جهازين كان فرانس ۽ سوئٽزلئنڊ جا اهي كتاب به ملي ويندا هئا جيكي جرمنيءَ ۾ منع كيل هئا. ان غيرملكي انقلابي ادب سان اينجلس جي احتجاج ۽ سركش جذبي كي اڃا مضبوطي ملي. اپريل 1839ع ۾ لكيل هك خط ۾, هو پنهنجي دوست كي لكي ٿو ته "جڏهن مان پوسٽ آفيس وڃان ٿو ۽ منهنجي نظر جرمنيءَ جي شاهي نشان تي پوي ٿي, ته آزاديءَ جو روح مون كي قٿكائي وجهي ٿو. هر روز جڏهن مان اخبار پڙهان ٿو ته منهنجون نظرون آزاديءَ جي واڌ جا اطلاع ڳولڻ لڳن ٿيون. اهي خيال منهنجن نظمن ۾ اچن ۽ دقيانوسي پادرين جي توپين ۽ جُبن تي ٺؤل كڻ لڳن ٿيون. اهي خيال منهنجن نظمن ۾ اچن ۽ دقيانوسي پادرين جي توپين ۽ جُبن تي ٺؤل كڻ لڳن ٿيون. اهي خيال منهنجن نظمن ۾ اچن ۽ دقيانوسي پادرين

اينجلس جرمنيءَ جي سياسي حالتن تي تبصرو كرڻ كان به نه پيو مُڙي, مثال طور هك خط ۾ لكي ٿو ته, "اها ئي بادشاهت, جنهن 1815ع ۾ ڊجي پنهنجي عوامر سان واعدو كيو هو ته جيكڏهن توهان مون كي هن مصيبت مان كڍيو, ته مان توهان كي آئين ڏيندس. ان بدسليقي, سڙيل, الاهي درٻار مان ذكاريل بادشاه هاڻي اعلان كيو آهي ته مون كان هاڻي كوب ماڻهو آئين جي توقع نه ركي. مان هُن كان ڏاڍي نفرت كيان ٿو. ان بدمعاش تي خدا جي قنكار هجي. 1816ع كان 1830ع تائين, شاهي جرم ايڏا وڌي ويا آهن جيڏا پهريان كڏهن به نه هئا. هتي رياست جو هر هك والي (حاكم) قاهيءَ جو مستحق آهي."

انهن ڏينهن ۾ شاهي ظلمن خلاف اديبن جي هڪ تحريڪ "نوجوان جرمني" نالي سان هلندڙ هئي. ان تحريڪ جو اڳواڻ مشهور شاعر هائني هو. اينجلس 1839ع ۾ ان تحريڪ سان سلهاڙيو ۽ هيمبرگ جي اخبار "ٽيلي گراف" ۾ فريڊرڪ آس دالڊ جي قلمي نالي سان نظم ۽ مضمون لکڻ لڳو. هونئن ته سندس سرجيل سڀني نظمن ۾ (جيڪي شيلي کان متاثر ٿي لکيا هئائين). انقلاب ۽ آزاديءَ جي تڙپ آهي ۽ مضمونن ۾ هو ادب ۽ زندگيءَ جي گهري رابطي تي زور ڏي ٿو, پر سندس ٻه مضمون مضمونن ۾ هو ادب ۽ زندگيءَ جي گهري رابطي تي زور ڏي ٿو, پر سندس ٻه مضمون

اهڙا هئا جن سان رهائن صوبي جي صنعتي حلقن ۾ ڏهڪاءُ پکيڙجي ويو. انهن مضمونن ۾ اينجلس پنهنجي اباڻي وطن جي پراڻ پسند ذهنيت, تعصب ۽ ڪٽرپڻي تي گهڻي تنقيد ڪئي هئي پر ان کان به گهڻي تنقيد "بريمن" جي سماجي حالتن تي هئي. گهر جي ان رازدان پنهنجن مضمونن ۾ مزورن جي تڪليفن جي ڀيٽ فيڪٽريءَ جي مالڪن ۽ واپارين جي خوشحاليءَ سان ڪئي هئي. "وُوپل جي هيٺين طبقن خاص ڪري فيڪٽريءَ جي مزورن ۾ گهڻي غربت آهي. ڪوڙه ۽ ڦڦڙن جون بيماريون منجهن يقين نہ ڪرڻ جهڙي حد تائين عامر آهن. صرف ايلبر فلڊ ۾ پنجويه سَو ٻارن مان ٻارهن سو ٻار تعليم کان محروم آهن ۽ فيڪٽرين اندر پلجن ٿا." صنعتڪارن جي مذهبي منافقيءَ کي اگهاڙو ڪندي اينجلس لکيو هو ته "انهن خدا ترس صنعتڪارن جي ضمير ۾ ڏاڍي لچڪ آهي. اهڙيءَ حالت ۾ جڏهن ته اهي هر آچر تي ٻيرا گرجا گهر ويندا هجن، ٿون يا گهڻن ٻارن جي موت سان سندن روح کي جهنم جو ڪوب ڀَو محسوس نہ ٿو ٿئي. ڇاڪاڻ ته اهو واقعي آهي ته فيڪٽريءَ جي مذهبي مالڪن جو ورتاءُ ٻين مزورن جي ڀيٽ ۾ پنهنجن مزورن سان وڌيڪ خراب هوندو آهي."

انهن ئي ڏينهن ۾ اينجلس کي ڊيوڊ اسٽرائوس جو ڪتاب "مسيح جي حياتي" پڙهڻ جو موقعو مليو، ته مذهبي ٺيڪيدارن بابت سندس خيال اڃا پختا ٿي ويا. تڏهن هن هيگل جو مطالعو شروع ڪيو ۽ مارڪس وانگر هو به هيگل جي تاريخي ارتقا جي تصور کان ڏاڍو متاثر ٿيو. سيپٽمبر 1841ع ۾ کيس فوجي تربيت جو لازمي مدو پورو ڪرڻ لاءِ برلن وڃڻو پيو. اتي اينجلس جنگ جي فن ۾ مهارت حاصل ڪرڻ کان سواءِ يونيورسٽيءَ جي ليڪچرن ۾ به شريڪ ٿيندو هو، خاص ڪري فلسفي جي ليڪچرن ۾ هو "نوجوان هيگل" ٽولي ۾ شامل ٿي ويو ۽ فلسفي ۾ ايٽي سمجه حاصل ڪري ورتائين جو هن هيگل جي گادي سنڀاليندڙ پروفيسر شيلنگ خلاف ڪيترائي رسالا لکيا جيڪو سخت درٻار پرست ٿي ويو هو ۽ هيگل هي تعليمن جي نفي ڪندو هو. انهن رسالن ۾ اينجلس هيگل جي ڏاڍي حمايت ڪئي هئي، پر سندس سياسي خيالن ۽ رياست جي نظريي تي به اعتراض ڪيا هئا ۽ لکيو هو ت ڪڏهن ڪڏهن هيگل جيڪي نتيجا اخذ ڪري ٿو، اهي درست ناهن هوندا. هي تنجلس جيڪي مضمون لکيا، انهن ۾ هيگل کان وڌيڪ فيوئر باخ جو شيلنگ خلاف اينجلس جيڪي مضمون لکيا، انهن ۾ هيگل کان وڌيڪ فيوئر باخ جو اثر نظر اچي ٿو، ڇاڪاڻ ته هيگل جي ٻين عقيدتمندن وانگر اينجلس به فيوئرباخ جي مادي فلسفي جي ڏاڍي پرجوش آجيان ڪئي هئي.

اينجلس به ماركس وانگر فلسفي كي معاشري جي تنقيد ۽ اصلاح لاءِ كارائتو وكر سمجهندو هو، نه كي ذهني عياشيءَ جو وسيلو. هو فلسفي كان جمهوريت جي جدوجهد كي اڳتي وڌائڻ جو كم وٺڻ چاهي پيو تنهنكري "شيلنگ ۽ الهام" نالي

مضمون کي پورو کندي هن لکيو هو ته "اسان کي وڙهندي وڙهندي رتورت ٿي وڃڻ گهرجي. اسان کي بنا ڊپ ڊاء جي دشمن جي ڊيڄاريندڙ اکين سان اکيون ملائڻ گهرجن ۽ مرڻ گهڙيءَ تائين مقابلو ڪرڻ گهرجي. عظيم فيصلي جو ڏينهن ويجهو آهي. قومن جي ويڙه شروع ٿيڻ واري آهي ۽ فتح اسان جي ٿيندي."

اينجلس شيلنگ خلاف جيڪي مضمون لکيا, انهن دشمنن ۽ دوستن سڀني کي ڇرڪائي ڇڏيو. پراڻ پسند اخبارن ان نامعلوم مضمون نگار تي وڏا حملا ڪيا, البت روشن خيال گروهن ۾ انهن مضمونن کي ڏاڍو پسند ڪيو ويو. آرنلڊ روج کي جڏهن خبر پئي ته اهي تحريرون اينجلس جون آهن ته هو اينجلس کي تعريف ۽ تحسين جي خط ۾ کيس "ڊاڪٽر اينجلس" چئي مخاطب ٿيو. اينجلس مهرباني مڃيندي جواب ۾ لکيو ته "مان فلسفي جو ڊاڪٽر ناهيان ۽ نه ئي ڪڏهن ٿي سگهان ٿو. مان ته صرف واپاري آهيان ۽ اڄڪله شاهي توبخاني ۾ سکيا وٺي رهيو آهيان, تنهنڪري مهرباني ڪري مون کي ان لقب کان معاف ڪيو. "اينجلس برلن ۾ ئي ڪميونسٽ ٿي ويو هو, البت اها خيالي ڪميونزم هئي جيڪا تن ڏينهن ۾ فرانس ۽ جرمنيءَ جي نوجوانن ۾, خاص ڪري هيگل جي پوئلڳن ۾ ڏاڍي مشهور ٿي رهي هئي.

انهيءَ دوران اينجلس رهائنشن زاءِ تونگ ۾ بد لکڻ شروع ڪيو ۽ هڪ طويل نظم "مسيحي رزمي" جي نالي سان شايع ڪيو. ان نظم ۾ احتساب ۽ مذهبي اڻ لحاظيءَ خلاف جيڪا احتجاجي صدا هئي تنهن ۾ اينجلس ڪارل مارڪس کي بيحد سار اهيو هو جيتوڻيڪ تنهن وقت تائين هو ساڻس مليو بدند هو:

ڪارين ڀِروئن وارو ٽرائر جو هي ڏِنگو گهوڙو

سرڪشيءَ ۾ آهي.

اهو نه هوري هلي ٿو, نه تکو

پر تمام تيز ڊڪي ٿو.

ڄڻ سندس پيرن ۾ نعل لڳل آهي

اهو هٿن کي هوا ۾ لوڏي ٿو

۽ ايئن محسوس ٿئي ٿو تہ اهو ڪاوڙ مان

أسمان جي مضبوط خيمي كي رسين سميت پٽي اڇلائيندو.

فوجي سکيا سيپٽمبر 1842ع ۾ ختمر ٿي ته اينجلس کي گهر موٽڻو پيو. سندس انقلابي نظريا ڪنهن کان بہ ڳجها نہ هئا، تنهنڪري سندس پيءَ ان خيال کان ته اينجلس جرمنيءَ جي سياسي سرگرمين ۾ متان ملوث ٿي پوي، کيس مانچسٽر موڪلي ڇڏيو جتي سندس هڪ سوٽي مِل هئي. اينجلس به پيءُ جي نظرن کان پري رهڻ ۾ چڱائي سمجهي ۽ نومبر 1842ع ۾ برطانيا روانو ٿي ويو.

اينجلس جڏهن لنڊن پهتو تر معاشي بحران جي ڪري برطانيا جي مزورن ۾ ڏاڍي اُڻ تڻ پکيڙيل هئي. جاڏي ڪاڏي هڙتالون پئي ٿيون, اڃا به مانچسٽر ۾ تر ڪيئي طبقاتي جهيڙا جهٽا بہ ٿي چڪا هئا ۽ چارٽسٽ تحريڪ جا اڳواڻ مزورن کي ان ڳاله تي راضي ڪري رهيا هئا ته اهي پنهنجا سياسي مطالبا مڃرائڻ لاءِ باقاعدي جدوجهد شروع ڪن. اينجلس مانچسٽر پهچندي ئي چارٽسٽ اڳواڻن سان رابطو ڪيو ۽ مزدور تحريڪ جي مطالعي ۾ لڳي ويو. هو مزدور وسندين ۾ ڦرندو, سندن گهرن ۾ وڃي ساڻن ڳالهائيندو هو, سندن ڪلبن ۾ ويهندو ۽ انهن جي جلسن ۾ شريڪ ٿيندو هو. ان دوران هن لنڊن, بريڊ فورڊ, ليڊز ۽ ٻين صنعتي شهرن جا دورا به ڪيا ۽ اتي رهندڙ مزورن جي زندگين جي حالتن کان سڌيءَ ريت واقفيت حاصل ڪئي ۽ تڏهن هن مزورن جي رندگين جي حالتن کان سڌيءَ ريت واقفيت حاصل ڪئي ۽ تڏهن هن برطانيا جي مزدور تحريڪ بابت لکيا. اينجلس رابرٽ اووين جي سوشلسٽ بسطانيا جي مزدور تحريڪ بابت لکيا. اينجلس رابرٽ اووين جي سوشلسٽ عقيدتمندن سان به دعا سلام رکي ۽ سندن اخبار "نيو مورال ورلڊ" New Moral) مرفران تي مضمون لکڻ لڳو.

برطانيا جي مزدور تحريك تي تبصرو كندي اينجلس لكيو هو ته مزورن كي پنهنجي اجتماعي قوت جو احساس ٿيڻ لڳو آهي پر اڃا تائين سندن تنظيم ڏاڍي ناقص آهي, چارٽسٽن رهنمائيءَ ۾ دير كئي آهي ۽ اهي ان غلط فهميءَ ۾ آهن ته "انقلاب قانوني ذريعن سان اچي سگهي ٿو جيتوڻيك اها شَي عملي طور ناممكن آهي... 1842ع جي تحريك مان اهوئي سبق ملي ٿو ته انقلاب پرامن طريقن سان كڏهن به نه ٿو اچي سگهي ۽ انقلابي پورهيت طبقي (پرولتاريه) جي مادي حالت موجوده غيرفطري صورتحال كي زبردستي رد كرڻ ۽ اميرن ۽ صنعتي شريفن جو تختو اونڌو كرڻ سان ئي سڌري سگهي ٿي.

انهن ئي ڏينهن ۾ اينجلس جي ملاقات ميري برنز نالي هڪ آئرش ڇوڪريءَ سان ٿي, جيڪا اينجلس جي پيءُ جي فيڪٽريءَ ۾ ڪلارڪ هئي. اينجلس ميري برنز سان گڏ مزدور وسندين ۾, خاص ڪري آئرش وسندين ۾ ويندو رهندو هو. اها ملاقات هوري هوري دوستيءَ ۽ پوءِ گهري محبت ۾ بدلجي وئي. اينجلس ميري برنز سان شادي ڪئي.

مزورن جي زندگين جي حالتن جي مشاهدن, مزدور تحريڪ سان لاڳاپي ۽ چارٽسٽ ۽ سوشلسٽ اڳواڻن سان ملاقات جي ڪري اينجلس جا خيال هوري هوري پختا ٿيڻ لڳا. هن اقتصاديات جي نظرياتي رُخن کان آگاهيءَ لاءِ ايڊم اسمٿ,

<sup>•</sup> Fredrick Engels- Biography. P-36. Moscow.1974

ريكارڊو, مالٿس ۽ بنٿم جا كتاب پڙهيا, سركاري رپورٽن كي جاچيو ۽ برطانيا جي خيالي سوشلسٽنل \_ رابرٽ اووين, ٽامسن, هاجكن, بري, جان گري ۽ باربني وغيره سرمائيداري نظام تي جيكي اعتراض كيا هئا, انهن مان به فائدو ورتو. ان مطالعي ۽ ذاتي تجربن جو ست اهي مضمون آهن جيكي اينجلس برطانيا ۾ رهڻ دوران جرمنيءَ ۾ سئٽزرلئنڊ جي اخبارن ۾ لکيا. انهن مضمونن ۾ هن سرمائيداراڻي مقابلي ۾ انسانيت كي گهٽائيندڙ نتيجن, مالٿس جي آباديءَ جي نظريي, برطانيا جي معاشي بحران, اجورن جي قانون ۽ سائنس جي ترقيءَ بابت سوشلسٽ نُکتي نظر كان تنقيد كئي هئي.

برطانيا جا مزور تنهن وقت تائين فرانس ۽ جرمنيءَ جي سوشلست تحريكن كان بلكل اڻڄاڻ هئا, تنهنكري اينجلس اها كوٽ پوري كرڻ لاءِ رابرٽ اووين جي سوشلسٽ اخبار "نئين اخلاقي دنيا" ۾ كيترائي مضمون لكيا ۽ ان نتيجي تي پهتو تہ كميونزم كنهن خاص ملك جي قومي تحريك ناهي پر بين الاقوامي انقلابي تحريك آهي ۽ سيني انقلاب پسندن كي ان ۾ شريك ٿيڻو پوندو. هن جرمنيءَ ۽ فرانس جي كميونسٽ تحريكن جو تجزيو كرڻ كان پوءِ خيال ظاهر كيو ته:

"يورپ جا ٽي وڏا ۽ مهذب ملڪ برطانيا، فرانس ۽ جرمني ان نتيجي تي پهتا آهن تہ سماجي تنظيمن جو جامع انقلاب، جيڪو گڏيل ملڪيتن تي جڙيل هجي، تڪڙي ۽ اڻٽر ضرورت بڻجي چڪو آهي. اهو نتيجو غور لائق آهي تہ ٽئي ملڪ ان تائين ڌار ڌار رستن تان پهتا آهن. اها حقيقت ان ڳاله جو ثبوت آهي تہ ڪميونزم انگريز يا ڪنهن ٻي قوم جي مخصوص حالت جو نتيجو ناهي پر جديد تهذيب جي عام سچائين مان ورتل آهي... ان ڪري ٽنهي قومن کي گهرجي تہ هڪ ٻئي کي سمجهن ۽ ڄاڻن تہ اهي ڪيتريءَ حد تائين هڪ ٻئي سان اتفاق ڪن ٿيون ۽ جاڻن تہ اهي ڪيتريءَ حد تائين اقلي نه ٿيون ڪي... (ص-93)

مئي 1843ع ۾ اينجلس لنڊن وڃي انهن جرمن ڪميونسٽن سان مليو جن ڀڄي اچي برطانيا ۾ پناه ورتي هئي. اهي هڪ ڳجهي تنظيم \_ انصاف پسند ليگ \_ جا رڪن هئا. انهن مان هڪڙو پريس مزور هو, ٻيو موچي ۽ ٽيون واچون ٺاهيندڙ. اينجلس لکي ٿو ته "اهي پهريان انقلابي پورهيت هئا جن سان مان مليس, اسان جن خيالن ۾ گهڻو ئي فرق هو. مثال طور اهي تنگ نظر مساواتي ڪميونزم جو شڪار هئا ته مان تنگ نظر فلسفياڻي غرور ۾ هيس. پر انهن ٽنهي سچن ماڻهن جي شخصيتن مون تي گهرو اثر ڇڏيو, مان جيڪو اڃا تائين ماڻهو بڻجڻ جي خواهش کان شخصيتن مون تي گهرو اثر ڇڏيو, مان جيڪو اڃا تائين ماڻهو بڻجڻ جي خواهش کان اڳيرو نه ٿيو هيس." هنن اينجلس کي انصاف پسند ليگ ۾ شامل ٿيڻ جي دعوت

ڏني پر اينجلس انڪار ڪري ڇڏيو، ڇاڪاڻ ته هو مساواتي ڪميونزم ۽ سازشي طريقيڪار, ٻنهي جي خلاف هو.

برطانيا ۾ رهڻ دوران ئي اينجلس آرنلڊ روج ۽ ڪارل مارڪس جي رسالي لاءِ "اقتصاديات جو تنقيدي جائزو" مضمون لکيو، جنهن ۾ اينجلس پهريون ڀيرو سرمائيداري نظام ۽ اقتصاديات تي تاريخي ماديت جي روشنيءَ ۾ تبصرو ڪيو هو. ان لحاظ کان اينجلس پهريون سوشلسٽ آهي جنهن سرمائيداراڻي معاشري جي معاشي رشتن کي تاريخي ماديت جي انهن اصولن تي پرکيو جيڪي پوءِ مارڪسزم جو بنياد مقرر ٿيا. هو سرمائيداراڻي اقتصاديات کي "دولتمنديءَ جو هنر" چوي ٿو "جنهن جي ڀروئن تي بيحد بُڇڙي خودغرضيءَ جي عنبر لڳل آهي... اقتصاديات جا عالم اسان جي دؤر جي جيڏو ويجهو ايندا وڃن ٿا, ايمانداريءَ سان ايڏو ئي پري ٿندا ه جن ٿا."

اينجلس ان مضمون ۾ مرڪنٽائل سسٽم ۽ آزاد واپار جي نظرين کي بہ جاچيو ۽ ٻڌايو تہ فيڪٽريءَ جي نظام ڪيئن ڪٽنب جي وحدت کي ختمر ڪري ڇڏيو آهي ۽ ڪيئن ذاتي مفاد سماجي قدرن تي قاض ٿي پيا آهن, پر سندس خيال ۾ نئون نظام تڏهن بہ جاگيرداري نظام کان ڀلو آهي، ڇو تہ اهو معاشري کي اڳتي وٺي وڃي ٿو ۽ هڪ منصفاڻي نظام لاءِ راه ٺاهي ٿو. سرمائيدار طبقو ۽ سندس پڙهو ڏيندڙ اهو نہ ٿا ڄاڻن تہ اهي پنهنجين مڙني خودغرضين باوجود انسانذات جي آفاقي ترقيءَ جي سلسلي ۾ هڪ ڪَڙِي آهن. اهي ان عظيم تبديلي لاءِ زمين سنواري رهيا آهن جنهن ڏانهن هيءَ صدي وڌي رهي آهي... انسانذات جي مفاهمت فطرت سان ۽ پنهنجو پاڻ سان. (ص-183)

قدر (Value) جي بحث ۾ اينجلس قدر جي واهپي ۽ تبادلي جي تشريح ڪندي لکي ٿو تہ قدر اصل ۾ پيداوار جي خرچ ۽ فائدي جي گڏيل رشتي جو نالو آهي. افاديت هر شُي جي بنيادي خاصيت آهي جڏهن تہ تبادلو ان جي ثانوي حقيقت آهي.

اینجلس ان نظریي سان متفق ٿئي ٿو ته "ناڻو گڏيل ڪيل (ميڙيل) پورهيي" آهي, البت اها انساني محنت هوا ۾ ڪم نه ٿي ڪري, پر قدرتي شين جي ترتيب، ٺهڻ ۽ نئين سر تخليق ٿيڻ ۾ استعمال ٿئي ٿي. "ان ڪري پيداوار ۾ فقط ٻه عنصر ڪم ڪن ٿا, پهريون فطرت ۽ ٻيو ماڻهو. ماڻهو، جيڪو جسماني ۽ روحاني، ٻنهي قسمن جي محنت ڪري سگهي ٿو". اينجلس وٽ پيداوار جو سڀ کان اهم عنصر پورهيو آهي... "دولت جي نڪرڻ وارو هنڌ, جڳه, پر سرمائيداري نظام ۾ پهريائين ته ناڻي ۽ پورهيي جو فرق ٺاهيو ويو جيتوڻيڪ ناڻو پاڻ گڏ ڪيل پورهيو آهي. ان کان پوءِ پورهيو ۽ پورهيي جي پيداوار کي هڪ ٻئي جو مخالف بڻايو ويو، آهي. ان کان لڳ ڪيو ويو ۽ گڏوگڏ مزور جي اجوري کي بازاري مقابلي تحت

#### باب سور هون

### مارڪس ۽ اينجلس جا پهريان ڪتاب

مارڪس ۽ اينجلس، ٻئي "نوجوان هيگلين ڪلب" سان لاڳاپيل رهي چڪا هئا. ڪلب جي هڪ سر گرم رڪن برونوبائر سان مارڪس جا دوستاڻا لاڳاپا به هئا. برونو بائر بون يونيورسٽيءَ ۾ فلسفو پڙهائيندو هو، پر حڪومت جڏهن هن کي مارچ 1842ع ۾, انجيل تي اعتراض ڪرڻ جي ڏوه ۾ نوڪريءَ مان ڪييو تہ بائر بسمبر 1843ع ۾ هڪ ماهوار رسالو "جرمن لٽرري گزيٽ" جاري ڪيو. تنهن وقت تائين مارڪس نوجوان هيگل پرستن کان نظرياتي طور گهڻو پري وڃي چڪو هو. ان جو سبب اهو هو تہ مارڪس جو لاڙو اقتصاديات ۽ سياسيات ڏانهن ٿيو، تہ برونو بائر ۽ سندس ساٿي سياست کان پاسو ڪري "خالص فلسفي"، "خالص نظريي" ۽ "خالص تنقيد" ۾ پناه ڳولڻ لڳا. اهي اهو چوڻ کان به نه مڙندا هئا تہ تاريخ جو "خالص تنقيد" ۾ پهرين شماري ۾ پنهنجي نڪتي نظر جي وضاحت ڪندي جرمن لٽرري گزيٽ جي پهرين شماري ۾ پنهنجي نڪتي نظر جي وضاحت ڪندي

"تاريخ ۾ اڄ تائين جيڪي بہ تحريكون هليون, اهي حق جي راهہ كان هٽيل هيون. انهن جي هار لازمي هئي ڇو ته عوام انهن تحريكن ۾ دلچسپي ورتي هئي يا اهي گهڻي چاهه ۽ جوش سان انهن جي حمايت ۾ هئا."

برونو بائر جو چوڻ هو تہ دانشورن کي عوامر جي چڪر ۾ نہ پوڻ گهرجي. هن لٽرري گزيٽ ۾ عوامي تحريڪن تي انتهائي ڪريل حملا ڪيا جيڪي نفرت ڀريا به هئا. ايستائين جو سوشلزم, فرانسي انقلاب ۽ برطانيا جو صنعتي انقلاب, ڪو به سندس اعتراض کان بچي نہ سگهيو. برونوبائر جو تعلق ٿورو وقت اڳ تائين کاٻي ڌر سان رهيو هو, تنهنڪري سندس تحريرن سان کاٻيءَ ڌر ۾ غلط فهمين جو پيدا ٿيڻ قدرتي ڳاله هئي. اهي غلط فهميون ختم ڪرڻ لاءِ مارڪس ۽ اينجلس برونوبائر جي خيالن جو رد لکڻ جو فيصلو ڪيو. جيتوڻيڪ تنهن وقت تائين "جرمن لٽرري گزيٽ" بند ٿي چڪو هو, پر جيڪي نظرياتي سوال برونو بائر پڇيا هئا, اهي موجود

ڪيو ويو, البت جيڪڏهن اسان ذاتي ملڪيت کان آجپو ماڻي وٺون ته اها غير فطري جدائي ختم ٿي ويندي, پورهيو پاڻ پنهنجو اجر ٿي پوندو ۽ پورهيي جي اجوري جي اصلي نوعيت چٽي نظر اچڻ لڳندي, جيڪا هيءَ آهي ته پيداوار جي لاڳت جو انحصار پورهيي تي آهي." (ص-193)

مقابلي ۽ دعويداريءَ جي وچ ۾ جيڪو جدلي رشتو آهي، اينجلس ان جي وضاحت ڪندي لکيو ته مقابلو ۽ برتري سرمائيدار معاشري جو مزاج آهي. سگهارو ڪمزور تي قبضو ڪري ٿو، وڏي مڇي ننڍي مڇيءَ کي کائي ٿي، وڏو صنعتڪار ننڍي صنعتڪار کي، وڏو بينڪر ننڍي بينڪر کي ڳهي وڃي ٿو، پر دعويداريءَ سان مقابلي جي لعنت ختم نہ ٿيندي، اها مسلسل وڌندي ويندي. اينجلس موجب سرمائيداري نظام جي ناپائداري ۽ سُجي ٿيڻ جو چٽو ثبوت معاشي بحران آهي، جيڪو هر ڏهين پندرهين سال سڄي معاشري کي پنهنجي ڄار ۾ ڦاسائي ٿو. گهرج بهچ جو سات نہ ٿي ڏئي سگهي، ڇو ته هڪڙي صنعتڪار کي ٻئي صنعتڪار جي پيداواري سگه جي خبر ناهي هوندي. بازارون سامان سان ڀرجي وينديون آهن، مقابلي جي رفتار اڃا تکي ٿي ويندي آهي، پر خريدارن ۽ سندن خريدي قوت ان لحاظ کان ناهي وڌندي، تنهنڪري مقابلي جي لعنت ختم ڪرڻ لاءِ ذاتي ملڪيت لحاظ کان ناهي وڌندي، تنهنڪري مقابلي جي لعنت ختم ڪرڻ لاءِ ذاتي ملڪيت جي لعنت کي ختم ڪرڻو پوندو.

اينجلس لڳ ڀڳ ٻه سال جرمنيءَ ۾ گذاريا. انقلابي تربيت جو اهو مدو سندس لاءِ ڏاڍو لاڀائتو ثابت ٿيو. هو مزورن جي زندگيءَ, سندن مسئلن ۽ سندن تحريڪن کان ئي واقف نہ ٿيو پر پنهنجي علم ۽ ڏاهپ سان هن ماڻهوءَ جي سماجي ارتقا جو قانون بہ ڄاڻي ورتو ۽ پورهيتن جي آجپي جا اصول ۽ ضابطا بہ چٽا ڪيا. مطلب ته برطانيا ۾ رهائش اينجلس جي فڪر ۽ نظر کي اها ئي روشني ڏني جيڪا مارڪس کي پيرس ۾ رهڻ سان ملي هئي. اينجلس جرمنيءَ موٽندي, سيپٽمبر 1844ع ۾ ڏهن ڏينهن لاءِ پيرس ۾ ترسيو، جنهن جو مقصد مارڪس سان ملڻ ۽ سوچن جي ڏي وٺ ڪرڻ هو, تنهنڪري اهي ڏه ڏينهن اينجلس مارڪس جي ساٿ ۾ گذاريا ۽ ٻئي ڄڻا ان نتيجي تي پهتا تہ سندن انقلابي نظريا به هڪجهڙا آهن, ته اصلي مقصد ۽ طريقيڪار ۾ به هڪ ٻئي سان مڪمل متفق آهن. سندن گڏيل سر گرميون انهن ئي تاريخي ملاقاتن سان شروع ٿيون ۽ تڏهن ختم ٿيون جڏهن اينجلس 17 مارچ 1883ع تي مارڪس جي ميت کي قبر ۾ لاٿو.

#### مقدس خاندان

اينجلس تر پنهنجي حصي جا پندرهن ويه صفحا لکيا ۽ جرمني اليو ويو, پر مارڪس برونوبائر جو جواب لکڻ ويٺو ته رسالو و ڏندي و ڏندي ٽي سَو صفحن جو ڪتاب ٿي پيو. مارڪس ان گڏيل ڪتاب جو نالو "مقدس خاندان" ان رعايت سان رکيو هو ته ڪتاب ۾ برونوبائر ۽ سندس ٻنهي ڀائرن جي خيالن جي ترديد ڪئي وئي هئي.

ير ايا "مقدس خاندان" ڇپيو به نه هو ته مارڪس کي جنوري 1845ع ۾ فرانس مان نڪرڻو پيو. ان جو سبب اهو هو ته وطن ڇڏيل جرمن پيرس مان هڪ سياسي رسالو "وور وارٽس" (Vorwarts) ڇپيندا هئا. مارڪس به ڪڏهن ڪڏهن ان ۾ مضمون لکندو هو. پروشيا جي حڪومت جو اصرار هو ته فرانسي حڪومت رسالي کي بند ڪري، تنهنڪري فرانس جي حڪومت رسالو بند ڪري ڇڏيو ۽ ان سان لاڳاپيل جرمنن کي ملڪ نيڪاليءَ جو حڪم ڏنو. ٻين ته چئي وٺي يا معافي گهري اهو حڪم رد ڪرايو، پر مارڪس جي انقلابي غيرت اها ذلت سهڻ نه قبولي. هو پنهنجيءَ زال کي ۽ ڌيءُ کي، جيڪا پيرس ۾ ڄائي هئي، وٺي برسيلز (بيلجيم) هليو ويو، جيتوڻيڪ اتي سندس ڪوبه گذر جو وسيلو نه هو. ان طرح مارڪس جي فاقي مستيءَ (تنگ دستيءَ ۾ به خوش رهڻ جا ڏينهن) شروع ٿيا ۽ پوءِ ڪڏهن به ختم فاقي مستيءَ (تنگ دستيءَ ۾ به خوش رهڻ جا ڏينهن) شروع ٿيا ۽ پوءِ ڪڏهن به ختم

مارڪس برسيلز ۾ ئي هو تر "مقدس خاندان" فيبروري 1845ع ۾ فرينڪ فرٽ مان جرمن ٻوليءَ ۾ ڇپيو. پهريان ٽي باب اينجلس لکيا هئا, پر باقي ڇه باب, جن ۾ نظرياتي بحث آهن, مارڪس لکيا هئا. ڪتاب جي بيان جو انداز مناظري وارو آهي ۽ اقتصاديات ۽ فلسفي جي مختلف مسئلن تي بر ان جدلياتي اصول موجب تنقيد ڪئي وئي آهي تہ مادي دنيا جي معروضي عمل جي خاصيت ئي ضدن جو ميڙ آهي.

جرمن گزيٽ سوشلزم تي پهريون اعتراض ملڪيت جي حوالي سان ڪيو هو ۽ مشهور فرانسي سوشلسٽ پروڌان جي ڪتاب "ملڪيت ڇا آهي؟" کي ملامت جو نشانو بڻايو هو. مارڪس مثال ڏئي ثابت ڪيو تر ايڊگر بائر نه رڳو پروڌان جو ترجمو غلط ڪيو آهي پر سندس خيالن کي به خراب ڪري پيش ڪيو ويو آهي.

ماركس پروڌان جي خامين كان واقف هو, پُوءِ به هن "ملكيت ڇا آهي؟" جي تاريخي اهميت جو وڏيءَ دل سان اعتراف كيو ۽ ان كي "فرانسي انقلابي پورهيت طبقي جو سائنسي شعور" كوٺيو. ماركس پروڌان جي ان تجزيي سان متفق هو ترملكيتون ۽ غربت هك بئي سان ڳنڍيل آهن, اڃا به هك ئي رسيءَ جا ٻه مختلف سرا آهن ۽ اهو به ته ملكيتون رد كرڻ كان سواءِ غربت ختم نه للي كري سگهجي. البت

مارڪس وٽ ناڻي ۽ پورهيي جي ضدن جو ميڙ جدلياتي آهي ۽ انهن جي گڏيل ٽڪراءَ سان جيڪا مثبت حقيقت پيدا ٿيندي, اها ٻنهي جي نفي هوندي.

"پرولتاريہ ۽ دولت هڪ ٻئي جو ضد آهن. ان لحاظ کان اهي هڪ مڪمل وحدت آهن, ٻئي ذاتي ملڪيت جون ئي شڪليون آهن, پر اهو چوڻ کافي ناهي تہ اهي هڪُ وحدتي قانون آهن, سوال هيءُ آهي تہ ان تضاد ۾ ٻنهي جي جڳه ڪهڙي آهي. ذاتي ملڪيت ذاتي ملڪيت طورئي يعني دولت طور ئي پنهنجي حيثيت کي برقرار رکڻ تي مجبور آهي ۽ ان نموني پرولتاريہ کي به زنده رکڻ تي مجبور آهي. اهو تہ ٿيو تضاد جو مثبت رُخ يعني ذاتي ملڪيت جي خود آسودگي. ٻئي پاسي پرولتاريہ جي حيثيت ۾ پرولتاريہ پاڻ کي رد ڪرڻ تي مجبور آهي. ان طرح اها ذاتي ملڪيت جو يعني وجود جي حالت جو, جيڪا کيس پرولتاريہ بڻائي ٿي, رد ڏيڻ تي مجبور آهي. اهو ٿيو تضاد جو منفي رُخ. ان جي بڻائي ٿي, رد ڏيڻ تي مجبور آهي. اهو ٿيو تضاد جو منفي رُخ. ان جي باطني بي چينيءَ ۽ ذاتي ملڪيت جي وجود کي رد ڪرڻ جو رُخ. "•

اسان "لكتن" جي بحث ۾ ڏسي چڪا آهيون ته ماركس وٽ ذاتي ملكيت وجود جي لاتعلقيءَ جو سبب نه پر نتيجو آهي. "مقدس خاندان" ۾ ماركس هيءُ خيال ظاهر كري ٿو ته ذاتي ملكيت وانگر، وجود جي لاتعلقي به جدليت جي تضاد واري قانون جي تابع آهي، تنهنكري هك ئي شَي (وجود جي لاتعلقي) ملكيت ركندڙن جي طبقي لاءِ آب حيات ثابت ٿيندي آهي ۽ مزدور طبقي لاءِ نقصانكار نهي

"ملڪيت رکندڙ طبقو ۽ پرولتاريہ طبقو، ٻئي ماڻهوءَ جي وجود جي لاتعلقيءَ جا ڏيک آهن. البت ملڪيت رکندڙ طبقو ان وجود جي لاتعلقيءَ ۾ پنهنجو جواز ڏسندو آهي. اها وجود جي لاتعلقي سندس حق ۾ هڪ ڀلائي، هڪ طاقت بڻجي ويندي آهي. اهو گهٽ ۾ گهٽ ظاهر ۾ تنهنجي انساني وجود جي نمائش ڪري سگهي ٿو. ان جي ابتڙ پرولتاري طبقو ان وجود جي لاتعلقيءَ ۾ پنهنجي تباهي ڏسندو آهي. ان ۾ کيس پنهنجيءَ بيوسيءَ ۽ پنهنجي غيرانساني وجود جي حقيقي صورت نظر ايندي آهي. هيگل موجب پرولتاري طبقو ان ذلت ۽ پستيءَ تي ڪاوڙبو آهي. ان ڪاوڙ جو ڪارڻ اهو تضاد آهي جيڪو انساني فطرت ۽ انساني زندگيءَ جي حالتن منجه ملي ٿو. زندگيءَ جون اهي حالتون انساني فطرت جي فيصلي ڪُن ۽ جامع نفي آهن. ان تضاد جي حالتون انساني فطرت جي فيصلي ڪُن ۽ جامع نفي آهن. ان تضاد جي

Marx- Angels: Holy Family. P-58. London.1957

حدن ۾ ملڪيت جو مالڪ ملڪيت جو حفاظتي رخ آهي ۽ پرولتاريہ تخريبي رخ. مالڪ ان تضاد کي بچائڻ جِي ۽ پرولتاريه ان کي ختم ڪرڻ جي ڪوشش ڪندو آهي."

پر ان تضاد جو حل کهڙو ٿيندو ۽ ان جي شکل کهڙي هوندي؟ مارڪس چوي ٿو تہ انهن ٻنهي ٽڪرائجندڙ قوتن جي ٽڪراءَ سان جيڪا نئين حقيقت وجود وٺندي, اها ڪيفيت جي اعتبار کان, ٻنهي کان ٻيءَ طرح هوندي. اها نه هيءَ هوندي, نه هوءَ, پر کا ٽين شَي هوندي.

"پر جيئن دولت ۽ غربت گڏوگڏ پيدا ٿين ٿيون ۽ سرمائيدار طبقو ۽ پرولتاريہ طبقو هڪ ئي وقت وجود ۾ اچن ٿا, ساڳيءَ طرح ٻنهي طبقن جو موت بہ گڏ ٿيندو. ان جو ڪارڻ ذاتي ملڪيت جو اهو معاشي عمل آهي جيڪو ان کي فنا سان ويجهڙو ڪري ڇڏي ٿو. فنا جو اهو عمل سندس پنهنجيءَ مرضيءَ يا ارادي جو نتيجو ناهي هوندو. پرذاتي ملڪيت جي فطرت ۾ ئي اهو راز لڪل آهي. اها ئي ذاتي ملڪيت تآهي جيڪا پرولياريہ طبقي کي پيدا ڪندي آهي. هيءُ اهو طبقو آهي جنهن کي پنهنجن روحاني ۽ جسماني غمن جو شعور هوندو آهي. ان کي پنهنجي غيرانساني زندگيءَ جو شعور هوندو آهي. پرولتاريہ فقط کي پنهنجي غيرانساني زندگيءَ جو شعور قوندو آهي. پرولتاريہ طبقي کي پيدا ڪري، پنهنجي خلاف ڏنو آهي ۽ جڏهن پرولتاريہ فاتح ٿي ويندو آهي ته اهو معاشري جو ڪو مثبت رخ ناهي بڻجي پوندو. اهو تا پنهنجي وجود تي ۽ پنهنجي ضد جي وجود ٻنهي تي، رد ڪرڻ جي ليڪ ڪيي فاتح ٿيندو آهي ۽ تڏهن پرولتاريہ ۽ ان جو ضد يعني ذاتي ملڪيت ٻئي غائب ٿي ويندا آهن."

پر طبقاتي جدوجهد ته معاشري جي هر تاريخي دؤر ۾ موجود رهي آهي. مثال طور جاگيري نظام خلاف سرمائيدار طبقي جي جدوجهد, پر سرمائيدار طبقي جڏهن پورهيتن جي تعاون سان پنهنجي مخالف کي شڪست ڏني ته اهو سياسي ۽ اقتصادي اقدار جي تختي تي پاڻ قابض ٿي ويو ۽ ان پورهيتن کي کير ۾ پيل مُک وانگر ڪڍي اڇلي ڇڏيو. ته ڇا مزدور طبقو به سرمائيدارن جو تختو اونڌو ڪرڻ کان پوءِ ايئن ئي ڪندو ۽ باقي انسانيت کي محڪوم بڻائيندو؟ مارڪس جواب ڏي ٿو ته مزودر طبقو سڄي انساندات کي آزاد ڪرائڻ کان سواءِ رهي ئي نه ٿو سگهي.

"وقت جي گهرج اهائي آهي ته پرولتاري پنهنجو پاڻ کي آزاد ڪري ۽ گڏوگڏ سڄي انسانيت کي، پر ان جو دارومدار زندگيءَ جون حالتون بدلجڻ تي آهي. پر پنهنجي زندگيءَ جون حالتون اهو تڏهن ئي ختم

ڪري سگهي ٿو جڏهن اهو مڙني زندگيءَ جي غيرانساني حالتن کي تباهه ڪري. پرولتاريه خدا ته ناهي جو جنهن وقت جيڪا مرضي ٿئيس، ڪري ڇڏي. اهو ته خارجي حالتن جي حدن اندر ئي پنهنجو انقلابي منصب پورو ڪري سگهي ٿو. جيئن ته پرولتاريه جي زندگيءَ جون حالتون اصل ۾ سڄي معاشري جي زندگيءَ جي حالتن جو ست آهن, جيئن ته ماڻهو پنهنجين مڙني غيرانساني شڪلين ۾ پرولتاريه ۾ گم ٿي چڪو آهي ۽ منجهس پنهنجي زيان جو نظرياتي شعور به پيدا ٿي ويو آهي، تنهنڪري هو ان غير انساني زندگيءَ خلاف بغاوت ڪرڻ تي مجبور آهي. کيس پنهنجو پاڻ کي لازمي طور آزاد ڪرائڻو آهي، پر هو ان وقت تائين آزاد ٿي نه ٿو سگهي جيستائين پنهنجي زندگيءَ جي حالتن کي ختم ڪرڻ تي تالين حالتن کي ختم ڪرڻ کان حالتن کي معاشري جي سڀني غير انساني حالتن کي ختم ڪرڻ کان حالتن کي معاشري جي سگهي. هو پورهيي جي جفاڪش مدرسي مان حيڪو سبق سکي ٿو، اهو بي فائدي ته ناهي."

عام طور اهو بهانو كيو ويندو آهي ته پرولتاريه طبقي كي ته كو سياسي يا سماجي شعور آهي ئي نه. اهو ته فقط هي چاهي ٿو ته سندس اجوري ۾ ٿورو گهڻو واڌارو ٿيندو رهي, رهڻ لاءِ ٻن كمرن وارو گهر ملي پوي ۽ ٻارن جي تعليم ۽ دوا درمل جو انتظام كيو وڃي. ان كان وڌيك كيس كجه به نه گهرجي. ماركس چوي ٿو ته "سوال اهو ناهي ته ايكڙ ٻيكڙ مزدور يا سڄي پرولتاريه طبقي جا كنهن خاص وقت ۾ كهڙا مقصد هوندا آهن ۽ اهو ڇا ٿو چاهي, پر سوال هيءُ آهي ته پرولتاريه اصل ۾ آهي ڇا؟ ۽ پنهنجي ان وجود جي نتيجي طور كيس لازمي طور ڇا كرڻو پوندو؟ سندس حقيقي مقصدَ ۽ سندس تاريخي كردار خود سندس زندگيءَ جي حالتن ۽ سرمائيدار سوسائٽيءَ جي موجوده تنظيم كان نمايان آهن." (ص-53)

فرانسي انقلاب جي سورمن برابريءَ تي گهڻو زور ڏنو هو پر پروڌان برابريءَ جي نظريي کي ملڪيتن جي حوالي سان جاچيو هو ۽ اهو نتيجو ڪڍيو هو تہ برابري ذاتي ملڪيت جو تخليقي اصول آهي. مارڪس پروڌان سان اتفاق نہ ٿو ڪري پر چوي ٿو تہ ذاتي ملڪيت تہ برابريءَ جو سڌيءَ ريت ضد آهي. "جيتوڻيڪ برابريءَ جو ضد ذاتي ملڪيت کان وانجهيل آهي. ذاتي ملڪيت کان وانجهيل آهي. اها محرومي ڏاڍي ڏکوئيندڙ حقيقت آهي. اڄوڪي دؤر ۾ جنهن ماڻهوءَ وٽ ذاتي ملڪيت ناهي, اهو ڪجه به ناهي. ان جو رشتو انساني وجود سان, اڃا به زندگيءَ سان ئي ختم ٿي وڃي ٿو ڇاڪاڻ تہ ذاتي ملڪيت کان محرومي انسان کي پنهنجين گذارشن کان بلڪل ڌار ڪري ڇڏي ٿي, ذاتي ملڪيت کان محرومي انسان کي پنهنجين گذارشن کان بلڪل ڌار ڪري ڇڏي ٿي, ذاتي ملڪيت کان محرومي ڏاڍي پريشان

كندڙ روحانيت آهي. انسان جي غير انسانيت جي مكمل حقيقت. ذاتي ملكيت كان محروم ماڻهوءَ وٽ جيكڏهن كجه آهي ته اها آهي بك, بيماري, ڏوه, ذلت, غربت ۽ اهي سڀئي برائيون, جيكي ماڻههي جو ضد آهن." (ص- 59)

پروڌان پنهنجي نظريي کي پورو ڪرڻ ۾ ڪامياب نہ ٿيو ڇاڪاڻ تہ هو "مساوي قبضي" جي ڌوڪي ۾ اچي ويو، جڏهن تہ "مساوي قبضي" جو تصور سياسي \_ اقتصادي تصور آهي، تنهنڪري ان اصول جو اڪيلو اظهار آهي تہ خارجيت ماڻهوءَ جي وجود جي حيثيت ۾، ماڻهوءَ جي خارج ٿيل وجود جي حيثيت ۾، ماڻهوءَ جو وجود آهي ٻين ماڻهن جي لاءِ، ان جو انساني رشتو آهي ٻين ماڻهن سان، سماجي رشتو آهي ماڻهوءَ ۽ ماڻهوءَ جي وچ ۾، پر پروڌان سياسي، معاشي لاتعلقيءَ جي گهيري ۾ رهي رد ڪرڻ چاهي ٿو ۽ اهو نہ ٿو سمجهي تہ سياسي \_ معاشي لاتعلقيءَ کي رد ڪرڻ کان سواءِ وجود جي لاتعلقيءَ کي رد نہ ٿو ڪري سگهجي.

پر پرولتاريه ان سياسي، معاشي لاتعلقي ؟ جو خاموش تماشائي ناهي ۽ نه ئي اهو ان صورتحال جي برقراري ؟ تي قناعت ڪندڙ آهي پر کيس پنهنجي طبقي جي گڏيل سگه جو احساس ٿيندو پيو وڃي ۽ اهو جلد ئي يا دير سان ان لاتعلقي ؟ کي ختم ڪري ئي وٺندو. ان ڪري مارڪس فرانس ۽ برطانيا جي مزدورن جي طبقاتي جدوجهد جو ذڪر ڪندي لکي ٿو ته:

"برطانيا ۽ فرانس جي مزورن پنهنجيون تنظيمون ٺاهي ورتيون آهن جن ۾ اهي فقط انهن تڪڙين ضرورتن تي ئي خيالن جي ڏي وٺ نه ٿا ڪن, جن جو تعلق انهن جي مزور هئڻ سان آهي پر اهي پنهنجين انهن ضرورتن بابت به سوچ ويچار ڪندا آهن جن جو لاڳاپو انهن جي انسان هجڻ سان آهي. ان نموني اهي پنهنجي تمام گهڻي طاقت جو اظهار ڪندا آهن جيڪا سندن اتحاد سان پيدا ٿيندي آهي."

البت مانچسٽر يا ليان شهر جي مزورن کي معلوم آهي ته اهي صنعتڪارن کي صرف دليلن سان مجرائي نه سگهندا ۽ نه ئي رڳو سوچڻ سان سندن ذلت ۽ غربت ختم ٿي سگهندي, پر ان لاءِ انقلابي عمل گهربل هوندو.

"اهي شعور ۽ زندگي، وجود ۽ سوچ جي فرق سان ڏکوئيندڙ حد تائين واقف آهن. اهي ڄاڻن ٿا تہ ملڪيت, ناڻو، زر, اجورتي پورهيو وغيره ذهن جون خيال ڳالهيون ناهن پر وجود جي لاتعلقيءَ جا انتهائي عملي، انتهائي معروضي مخرج (Sources) آهن, ان ڪري انهن کي عملي ۽ معروضي طور ختم ڪرڻ گهرجي، تہ جيئن انسان فقط پنهنجيءَ سوچ ۾ پنهنجي شعور ۾ انسان نہ بڻجي، پر پنهنجي وجود ۾ پنهنجي حياتيءَ ۾ بانسان ٿي سگهي." (ص-75)

برونو بائر ۽ سندس ساٿين سان مارڪس ۽ اينجلس جي ان تحريري مناظري جي گهڻي اهميت آهي، ڇاڪاڻ ته "مقدس خاندان" پهريون دستاويز آهي جنهن ۾ سائنسي سوشلزم جي بانين پنهنجا نظريا وضاحت سان پيش ڪيا هئا. مثال طور تاريخ جي تصوراتي فلسفي بدران تاريخ جو مادي فلسفو، معاشري جي ارتقا ۾ پيداواري طريقي جو فيصلي ڪن ڪردار، سماجي انقلاب ۾ عوام جي شعوري عمل جي دائم اهميت يعني تاريخ کي عوام ٺاهيندو آهي، نه ڪي ڪجه مشهور شخصيتون. ۽ انهن سڀني کان اتم موجوده دؤر ۾ پرولتاريه طبقي جو تاريخ منصب, جنهن مان مارڪس اهو نتيجو ڪڍي ٿو ته ذاتي ملڪيت سرمائيداري نظام ۾ هاڻي ان منزل تي پُڄي وئي آهي جو کيس ڪميونزم لاءِ جڳه خالي ڪرڻي پوندي، ڇو ت ڪميونزم ئي اهو معاشرتي نظام آهي جنهن ۾ ذاتي مفاد انساني مفاد سان مڪمل طرح ملي وڃي ٿو.

"ان نتيجي تائين پهچڻ لاءِ ڪنهن ڊگهي نظر جي ضرورت ناهي تہ ماديت جو ڪميونزم ۽ سوشلزم سان لازمي رشتو آهي. جيڪڏهن ماڻهو پنهنجو سڄو علم ۽ احساس حيات جي عالم ۽ ان مان پرايل تجربن مان اخذ ڪري ٿو, ته ان تجرباتي دنيا کي ايئن ترتيب ڏيڻو پوندو ته ان ۾ ماڻهو انهيءَ ئي شُي جو تجربو ڪري سگهي ۽ ان جو عادي ٿي سگهي جيڪا سڄ پچ انساني هجي ۽ اها پنهنجو شعور انسان جي حيثيت ۾ ڪري سگهي.... انسان جي ذاتي مفاد کي سڄي انسانذات جي مفاد سان هم آهنگ ڪرڻو پوندو... هر ماڻهوءَ جي وجود جي اظهار لاءِ سماجي گنجائش ڪڍڻي پوندي ۽ جيڪڏهن اهو سچ آهي ته ماڻهوءَ جي جوڙجڪ سندس ماحول سان ٿيندي آهي ته سندس ماحول (يرپاسي) کي جوڙجڪ سندس ماحول سان ٿيندي آهي ته سندس ماحول (يرپاسي) کي ته اهو پنهنجي حقيقي فطرت کي معاشري ۾ رهي ئي وڌائي سگهندو ۽ سندس فطرت جي طاقت کي الڳ الڳ فردن جي طاقت سان نہ پر سڄي معاشري جي طاقت سان ماپڻو پوندو." (ص- 176)

#### اينجلس جو پهريون ڪتاب

ماركس برسيلز ۾ ئي هو ته اينجلس جو پهريون كتاب "برطانيا ۾ مزدور طبقي جي حالت" 1845ع جي اونهاري ۾ لائبزيگ مان ڇپيو. اينجلس ان كتاب جو مواد مانچسٽر ۾ رهڻ دوران سهيڙيو هو, پر كتاب جو مسودو. هن پنهنجي وطن بريمن پهچي مكمل كيو. هو 19 نومبر 1844ع تي بريمن مان ماركس كي هك خط ۾ لكي او ته:

"مان اڄڪله انگريزي اخبارن ۽ ڪتابن جي انبار هيٺان آهيان. اميد اٿمر تہ ڪتاب جنوري 1845ع جي وچ يا آخر تائين مڪمل ٿي ويندو. مان انگريزن کي ڏاڍي مزي واري فرد جرم پيش ڪرڻ وارو آهيان. مان انگريز سرمائيدارن کي سڄي دنيا آڏو قتل, ڌاڙن ۽ ٻين انيڪ ڏوهن جو وڏي پئماني تي ملزم چوندس... انگريز مون کي گهڻن ئي ڏينهن تائين ياد رکندا."

اینجلس اهو کتاب جرمني عبی کاپي څ د وارن لاء لکیو هو، ته جیئن سوشلزم عمیونزم جا علمبردار صنعتي مزورن جي حقیقي حالتن کان واقف ٿي سگهن، چو ته صنعتي مزور ئي سوشلسٽ تحریک جو مهڙيون حصو هوندا آهن. برطانيا جي چونڊ انتهائي موزون هئي، چو ته يورپ جي کنهن به ملک ۾ سرمائيداري نظام جا نقش ايڏا واضح نه ٿيا هئا ۽ نه ئي کٿي پرولتاريه ايڏي گهڻي تعداد ۾ موجود هئي. ان لحاظ کان جرمني ته بلکل پڇاڙيءَ ۾ هو، جتي پرولتاريه جو وجود نالي ماتر هو. ان کري پيش لفظ ۾ کتاب جو مقصد بڌائيندي، اينجلس لکي ٿو ته:

"مزدور طبقي جون حالتون موجوده دؤر جي سڀني سماجي تحريكن جو بنياد ۽ انهن جو شروعاتي نُكتو آهن, ڇو ته اڄكله جي سماجي غمن ۽ ذكن جي سڀني كان بڇڙي ۽ سڀني كان اگهاڙي شكل اهي ئي حالتون آهن... سوشلسٽ نظرين كي پختو بنياد ڏيڻ لاءِ پرولتاري جي حالتن كان آگاهي بيحد ضروري آهي... پر پرولتاري حالتون پنهنجيءَ اساسي (كلاسيكل) شكل ۾, مكمل طور تي, فقط برطانوي بادشاهيءَ خاص كري انگلينڊ پر موجود آهن."

پر جرمنيءَ جا ماڻهو برطانوي پرولتاريه جي حالتن کان ڇو واقف ٿين؟ ان سوال جو جواب ڏيندي اينجلس لکي ٿو ته:

"جرمنيءَ ۾ سوشلزم ۽ ڪميونزم جو بنياد صرف نظرياتي قانونن تي قائم رهيو آهي. اسان جرمن دانشورن کي حقيقي دنيا جي صفا گهٽ خبر آهي... جرمنيءَ ۾ ڪميونزم جا سڀئي علمبردار فيوئر باخ جي فلسفي جي واٽ سان (جيڪا هيگل جو رد آهي) ڪميونزم ڏانهن آيا آهن. پرولتاري زندگيءَ جي حقيقي حالتن کان اسان ماڻهو ايڏو گهٽ واقف آهيون جو "مزدور طبقي جي ڀلائيءَ جون سوسائٽيون" بہ جن جي نيت نيڪ آهي, مزودرن بابت انتهائي کِل جو ڳا ۽ بيڪار فيصلا ٻڌائينديون رهنديون آهن... اهي بنيادي سبب، جن جو نتيجو برطانيا ۽ پرولتاري تي ظلمن ۽ تڪليفن جي شڪل ۾ ظاهر ٿيو آهي, جرمنيءَ ۾ بموجود آهن ۽ آخرڪار اهڙائي نتيجا ڏيندا."

فيكٽرين ۽ وڏن كارخانن ۾ كم كندڙ مزورن جي حالتن جو جائزو وٺڻ كان اينجلس اسان كي ٻڌائي ٿو تہ انهن مزورن جي ابتدائي شكل كهڙي هئي ۽ اهي كهڙا كارڻ هئا جن انهن كي پرولتاريه (انقلابي پورهيت) بڻجڻ تي مجبور كيو. اينجلس لكي ٿو تہ مشيني دؤر كان اڳ برطانيا جي روايتي صنعت كپڙو اُئڻ جي هئي. اها ڳوٺاڻي صنعت هئي. كپڙو اڻندڙن جا كٽنب شهرن ويجهو ڳوٺن ۾ رهندڙ هئا. گهر جون عورتون سُٽ يا اُن كتينديون هيون ۽ مرد كپڙا اُثندا ۽ شهر وڃي بازار ۾ كپائي ايندا هئا. ٻار ڳوٺ جي كليل فضا ۾ كيڏندا هئا ۽ ضرورت مهل ماءُ پيءُ جو هٿ ونڊائيندا هئا. کپڙو اڻندڙن وٽ زمين ٽكرو به هوندو هو, جنهن ۾ اهي اناج ۽ ڀاڄيون پوكيندا يا ميون وارا وڻ هڻندا هئا. اهي كنهن جا به ملازم نه هئا, ان كري جيترو وقت وڻندو هين، كم كندا يا نه كندا هئا. انهن جا پنهنجا گهر به هوندا هئا . انهن جا پنهنجا گهر به هوندا هئا . نهي پنهنجي ان ننڍڙي خودكفيل (پاڻ ڀري) دنيا ۾ سكون سان حياتي گذاريندا هئا . نه پرولتاريه وانگر چوڏهن پندرهن كلاك روزانو كم كرڻ جي پابندي، نه بيروز گاريءَ جو ڀؤ، نه ئي مسواڙ نه ڏيڻ تان بي گهر ٿيڻ جو امكان.

اهي سادا ماڻهو پنهنجي علائقي جي نواب يا رئيس کي پنهنجو قدرتي رهنما سمجهندا ۽ سندس گهڻي عزت ڪندا هئا. اهي پنهنجا ننڍا وڏا جهيڙا جهتا سندس آڏو پيش ڪندا هئا ۽ ضرورت مهل کانئس مدد گهرندا هئا. اهي مذهبي فرض ۽ رسمون ڏاڍي خلوص سان ادا ڪندا ۽ پابنديءَ سان گرجا گهر ويندا هئا. اهي نه ته ڪڏهن سياسي ڳالهيون ڪندا ۽ نه ئي ڪنهن سياسي سازش ۾ شامل ٿيندا هئا. سوچڻ ويچارڻ سندن عادت نه هئي، البت کين راند روند ۽ ناچ گاني ۾ ڏاڍو مزو ايندو هو. کين پنهنجي گهر، چرخي، پاليل جانورن ۽ کيتن کان سواءِ ٻيءَ ڪنهن شَي سان دلچسپي نه هئي. کين لکڻ پڙهڻ بنه نه ايندو هو، ان ڪري اهي ذهني طور مئل هئا. اصل ۾ اهي انسان سڏرائڻ جا مستحق نه هئا پر هڪ محنتي مشين بڻجي چڪا هئا. ان مشين جو ڪم اميرن ۽ رئيسن جي خدمت ڪرڻ هو. کين ان طاقتور انقلاب (صنعتي انقلاب) جي ڪا خبرچار نه هئي جيڪو جلد ئي سڄي ملڪ ۾ ڇانئجي وڃڻ وارو هو.

برطانيا ۾ صنعتي انقلاب ارڙهين صديءَ جي وچ ۾ آيو. ان انقلاب ملڪ جون حالتون ڦيرائي ڇڏيون. 1764ع ۾ لنڪاشائر جي هڪ ڪپڙو اڻيندڙ ماڻهوءَ جيمز هار گريوز جيني ايجاد ڪئي. اها اهڙي مشين هئي جنهن ۾ سورهن سترهن شيخون (تَڪلا) لڳل هيون ۽ مشين کي هڪ مرد هلائيندو هو. سُٽ ڪتڻ تنهن وقت تائين عورتن جو ڪم هو پر ايڏيون ڳوريون مشينون عورتون نه پيون هلائي سگهن, ان ڪري اهو ڪم به مردن جي حوالي ٿيو. سُٽ جي اپت ته سورهوڻ تي وڌي وئي پر ڪپڙو اڻڻ جو پراڻو نظام تباه ٿي ويو. جيني هلائڻ هڪ آزاد ۽ مستقل ڌنڌو بڻجي پيو ۽ جيئن ته ان ۾ آمدني گهڻي هئي ان ڪري گهر جي ڇت هيٺان هلندڙ چرخو چپ ٿي ويو. کُڏيون ان ۾ آمدني گهڻي هئي ان ڪري گهر جي ڇت هيٺان هلندڙ چرخو چپ ٿي ويو. کُڏيون

بند ٿي ويون ۽ ڪپڙو اڻندڙ اجوري تي ڪمر ڪندڙ مزدور بڻجي ويو.

ان دوران ڪپڙو اڻڻ جي مشين (1764ع) ٺهي، ٻاڦ واري انجڻ ايجاد ٿي ۽ پرڏيهي واپار وڌيو. سُٽ, ان ۽ ريشمر جون فيڪٽريون جتي ڪٿي قائم ٿيڻ لڳيون. ڪوئلي ۽ لوه جي کاڻين جي پيداوار ۾ ڏاڍو واڌارو ٿيو. ٽينَ, ٽامي, جست, شيشي ۽ چينيءَ جا ٿانوَ تمام گهڻا ٺهڻ لڳا. سڄي ملڪ ۾ واهن, روڊن ۽ ريلن جو ڄار وڇائجي ويو, ان ڪري ڪچي پڪي مال (سامان) ۽ ماڻهن جي اچ وڃ وڌي وئي.

"ان صنعتي انقلاب جي برطانيا لاءِ اهائي اهميت آهي جيڪا سياسي انقلاب جي فرانس لاءِ ۽ فلسفياڻي انقلاب جي جرمنيءَ لاءِ آهي. ان ڪري 1760ع ۽ 1844ع واري برطانيا ۾ اهوئي فرق آهي جيڪو فرانس جي انقلاب کان اڳ ۽ جولاءِ 1832ع جي انقلاب کان پوءِ واري فرانس ۾ آهي, پر ان صنعتي ماهيت واري تبديليءَ جو سڀ کان اهم نتيجو برطانوي پرولتاريہ آهي." (ص-49)

صنعتي انقلاب جي ڪري برطانيا ۾ رڳو دولت ٺاهيندڙ ذريعن ۽ ناڻي جو ئي مِڙڻ نہ ٿيو، پر آباديءَ جو مڙڻ (گڏجڻ) بہ ٿيو. ان جو نتيجو اهو نکتو تہ لنڊن, برمنگهم, مانچسٽر, گلاسگو ۽ ٻين صعنتي شهرن جي آبادي ڏسندي ئي ڏسندي ڪيئي ڀيرا وڌي وئي, ڇو تہ صنعتي هنڌن جي تقاضا اها ئي آهي تہ وڌ ۾ وڌ مزور هڪ هذ هڪ هنڌ ڪم ڪن. پر ملڪ جي دولت ۽ پيداوار ۾ واڌ ڪندڙ مزورن کي پنهنجي پورهيي جو صلو ڪهڙو مليو. اهوئي, جنهن ڏانهن اقبال هيئن اشارو ڪيو آهي:

دستِ دولت آفریں کو مُزد یُوں ملتی رہی ا اہل ثروت جیسی دیتے ہیں غریبوں کو زکات

آبادي بيحساب وڌي ته ان جا خراب اثر به ظاهر ٿيڻ لڳا. سڀ کان ڏکوئيندڙ حقيقت هيءَ هئي ته عام ماڻهو پنهنجي انفراديت وڃائي ويٺو. ماڻهن جي ان سمنڊ ۾ هاڻي هو بلڪل اڪيلو ۽ اوپرو هو. ذاتي ملڪيت ۽ ذاتي نفعي جي ان نظام ۾ جاڏي ڪاڏي نفسانفسي لڳي پئي هئي. ڪو ڪنهن جو حال پڇندڙ نه هو. هر ماڻهو ٻئي کان لاتعلق هو ۽ پنهنجي ذاتي مفاد کي حاصل ڪرڻ ۾ رڌل. "ماڻهوءَ جي اها اڪيلائي، اها تنگ نظري ۽ خودغرضي ان معاشري جو اصول آهي جيڪو وڏن شهرن ۾ سڀ کان وڌيڪ پڌرو آهي. هتي ماڻهن جي مونيڊس (Monads) وانگر ورهاست انتها تي پهچي وئي آهي. هر ايٽمي ذرڙي جو پنهنجو ڌار اصول ۽ پنهنجو مطلب آهي." هي

اينجلس سرڪاري رپورٽن, پارليامينٽ جي بحثن ۽ اخبارن ۾ ڇپجندڙ خبرن سان مزدور وسندين جون جيڪي حالتون مرتب ڪيون آهن, اهي پڙهي لگ ڪانڊارجي وڃن ٿا. گدليون ۽ اونداهيون گهٽيون, جتي هر هنڌ گندگيءَ جا ڍير لڳا پيا هئا, جُهرندڙ گهر, ڪِرندڙ ڀتيون, ڇڻندڙ ڇتيون, آله ۾ ورتل فرش, نه پاڻيءَ ۽ روشنيءَ جو انتظام, نه سامان ۽ آتشدان. هڪ هڪ ڪمري ۾ چئن چئن پنجن پنجن فردن وارو ڪٽنب رهندڙ. انهن جا چَتيون لڳل ڪپڙا, هڪ وقت ماني ملي ته ٻيو وقت بک تي. فيڪٽرين ۾ ٻارهن چوڏهن ڪلاڪن جي ڏهاڙي محنت. اتي نه مرد ۽ عورت جو فرق, نه ٻار ۽ ٻُدي جو فرق. ننڍا ڇوڪرا ڪيئي هفتا سڄي سڄي رات ڪم ڪندا هئا، عورتون مسلسل بک جي ڪري بيهوش ٿي ڪِري پونديون ۽ مري وينديون هيون. نه ڊاڪٽر, نه علاج. مطلب ته انهن آزاد ماڻهن جي حالت وچين دؤر جي غلامن هيون. نه ڊاڪٽر, نه علاج. مطلب ته انهن آزاد ماڻهن جي حالت وچين دؤر جي غلامن کان به بدتر هئي. (ص -159)

سرمائيداري نظام جي هڪ ٻي خاصيت هڪ ٻئي سان مقابلو آهي, جنهن ۾ هڪ طبقو ٻئي طبقو ٻئي طبقي کي ڪيرائڻ ۽ هڪ ماڻهو ٻئي ماڻهوءَ کي ڌڪو ڏئي اڳتي وڌڻ جي ڪوشش ڪندو رهندو آهي. "مقابلو ان جنگ جو مڪمل اظهار آهي جنهن جو جهندو موجوده سوسائٽيءَ تي جُهولي ٿو ۽ جتي هر ماڻهو ٻئي خلاف وڙهندڙ آهي. اها جنگ, جيڪا وقت تي زندگيءَ ۽ موت جي جنگ بڻجي پوندي آهي, رڳو سوسائٽيءَ جي مختلف طبقن جي وچ ۾ ئي وڙهي ناهي ويندي پر هر طبقي جا ماڻهو پاڻ ۾ به ان ئي شدت سان وڙهندا رهندا آهن." ان مقابلي جي ڪري نقصان سڀ کان گهڻو مزورن جو ٿيندو آهي. منجهن ٻڌي ناهي ٿي سگهندي ۽ انهن جي سودو ڪرڻ جي صلاحيت ٿيندو آهي. سرمائيدار جو فائدو به ان ۾ آهي ته مزورن جي ڪا يونين نه نهي سگهي, پر مزور مقابلي جي نقصانڪار اثرن کان آگاه ٿيندا ويندا آهن, ان ڪري انهن جي مسلسل اها ڪوشش هوندي آهي ته پنهنجيءَ يونين کي مضبوط بڻائن.

ٻي خاصيت پيداوار ۾ لاقانونيت ۽ معاشي بحران آهي جيڪو هر پنجين سال کان پوءِ سڄي معاشري کي گهيري وٺندو آهي. ان بحران جي ڪري "بيروزگار مزورن جي فوج" تيار ٿي ويندي آهي.

اينجلس مزورن جي ناداريءَ ۽ غريبيءَ جي سڄي ذميواري سرمائيدارن تي هڻي ٿو. اهي ماڻهو مزورن سان جانورن جهڙو سلوڪ ڪندا آهن. ان حالت ۾ مزورن لاءِ ٻه ئي واٽون وڃي بچنديون آهن ته اهي جانورن وانگر ڪنڌ جهڪائي فرمانبرداري کن يا جانور بڻجڻ کان انڪار ڪن. "اهي اقتدار ۾ ويٺل سرمائيدارن خلاف نفرت جي چڻنگ ٻاري ۽ داخلي بغاوت جي تسلسل کي قائمر رکي ئي پنهنجي انسانيت جي شعور کي برقرار رکي سگهن ٿا. اهي جيستائين اقتداري طبقي خلاف ڪاوڙ جي باهم ۾ سڙندا رهندا تيستائين ماڻهو آهن, پر جنهن گهڙيءَ اهي اطاعت لاءِ جهڪندا ۽

Ф موجود شين جو سڀ کان ننڍو ۽ اڻ ورهائجندڙ ٽڪرو. يوناني فلسفي جو اصطلاح جيڪو فيثاغورث ۽ پوءِ
 برونو ۽ لائبنز استعمال ڪيو.

Engels: Condition of Working Class in Britain. P-57

اطاعت جي جواکي ٽوڙڻ جي جدوجهدکي ڇڏي زندگي کي برداشت ڪرڻ ۾ لڳي ويندا."

غربت جي ڪري مزور طبقي کي جيڪي تڪليفون سهڻيون پون ٿيون, اهي ٻڌائڻ کان پوءِ اينجلس لکي ٿو تہ غربت کان وڌيڪ پريشان ڪندڙ مسئلو ڪم کان مسلسل بي يقيني آهي. مزورن کي سڀاڻي جي ڳڻتي هر وقت تنگ ڪندي رهندي آهي. سڀاڻو, جيڪو تلوار وانگر هر وقت هنن مٿان لڙڪندو رهندو آهي. ان تلوار جو قبضو مل مالڪ جي هٿ ۾ هوندو آهي. اهو جڏهن چاهيندو آهي تہ مزور کي ڪم تان ڪڍي ڇڏيندو آهي. (ص -150)

ذهني پريشانيءَ ۽ بيزاريءَ جو ٻيو سبب اهو آهي تر سرمائيداري نظام ۾ ڪم پرولتاري لاءِ هڪ سزا, هڪ جبر بڻجي پوندو آهي. پنهنجيءَ پسند يا مرضيءَ جي ڪم ۾ ته ماڻهوءَ کي گهڻي خوشي ٿيندي آهي, پر جيڪو ڪم مجبوريءَ مان ڪيو وڃي, اهو ظالماڻي سزا آهي, ان سان ماڻهو پنهنجين نظرن ۾ ڪري پوندو آهي. جيڪڏهن منجهس ماڻهپي جو ذرڙو بر بچيل هوندو ته هو ضرور سوچيندو, ته مان اهو ڪم ڇو ٿو ڪريان؟ ڇا مون کي ان ڪم سان پيار آهي؟ ڇا منهنجو فطري لاڙو ايڏانهن ئي آهي؟ نہ بلڪل نه هو ته اهو ڪم ڏوڪڙن لاءِ ڪندو آهي. هڪ اهڙي شَي ايڏانهن ئي آهي؟ نہ بلڪل نه هو ته اهو ڪم ڏوڪڙن لاءِ ڪندو آهي. هڪ اهڙي شَي الاءِ جنهن جو لاڳايو ڪم سان ناهي. (ص-152)

پر وڏا شهر هڪ پاسي مزورن لاءِ سزا ۽ لعنت آهن، تہ ٻئي پاسي برڪت جو سبب بہ آهن. کين شهرن ۾ هڪ هنڌ ڪم ڪرڻ ۽ گڏ رهڻ سان، انهن ۾ پنهنجي جمعيت جي سياسي ۽ سماجي سگه جو احساس ٿيندو آهي، تنهنڪري ئي مزورن جون سڀئي تحريڪون شهرن ۾ ئي پيدا ٿيون آهن.

برطانيا ۾ مزور تحريك جي شروعات الويهين صديءَ جي ٻئي ڏهاكي ۾ ٿي. التندي مزورن كي پنهنجي يونين ٺاهڻ جو حق نه هو ۽ نه ئي اهي پنهنجا مطالبا معرائڻ لاءِ هڙتال كري پئي سگهيا. مزورن يونين سازيءَ جو حق ڏاڍو وڙهي حاصل عيو. اها جيت اصل ۾ سندن اتحاد واري جذبي جي علامت هئي ۽ هڙتال جو حق سندن عمل جي سگه جو اظهار هو. اينجلس يونين سازيءَ جو ذكر كندي لكي ٿو ته يونين سازي ان مقابلي كي ختم كرڻ ڏانهن پهرين وک هو جيكو مزورن ۾, پاڻ ۾ موجود هو ۽ جنهن كان سرمائيدار گهڻو فائدو وٺندا هئا، هاڻي جيكڏهن مزورن جو پاڻ ۾ جهيڙو ختم ٿي وڃي ۽ اهي گڏجي اهو فيصلو كن ته اسان سرمائيدارن كي اڳتي ان ڳاله جي موكل نه ڏينداسين ته اسان جي پورهيي جي سگه كي بازار ۾ ايئن ئي خريد كن جيئن ٻيون شيون ورتيون وينديون آهن, ته سمجهو ته ويڙه كٽي ورتي. ئي خريد كن جيئن ٻيون شيون ورتيون وينديون آهن, ته سمجهو ته ويڙه كٽي ورتي. جيكڏهن مزور هك قسم جي مقابلي كي ختم كرڻ ۾ كامياب ٿي ويا ته پوءِ هر قسم جي مقابلي جو خاتمو پري نه هوندو. (ص \_ 254)

ان باوجود ٽريڊ يونينين جي عمل جو دائرو ڏاڍو محدود هو. اهي مزورن جي سياسي ۽ طبقاتي جدوجهد جي رهنمائي نه پيون ڪري سگهن. اهو تاريخي فرض چارٽسٽ تحريڪ پورو ڪيو. ان تحريڪ جي شروعات هونئن ته فرانس جي انقلاب وقت ئي ٿي چڪي هئي پر تحريڪ جو زور 1835ع جي لڳ ڀڳ ٿيو. ان تحريڪ جا پهريان مرڪز برمنگهم ۽ مانچسٽر هئا پر پوءِ لنڊن ان جو مرڪزي هنڌ بڻجي ويو. چارٽسٽ تحريڪ شروع ٿيڻ جو سبب هيءُ هو ته 1835ع ۾ جنرل ورڪنگ مينز ايسوسيئيشن جي هڪ ڪاميٽيءَ وليمر لويٽ جي اڳواڻيءَ ۾ ڇهن نڪتن جو عوامي چارٽر ٺاهيو هو:

- 1- پارليامينٽ جون چونڊون بالغ ووٽ جي اصول تي ٿين. ملڪيت ۽ آمدني وغيره جا سڀ شرط رد ڪيا وڃن.
  - 2- پارليامينٽ جون چونڊون هر سال ٿين.
  - 3- پارليامينٽ جي ميمبرن کي پگهار ڏني وڃي.
    - 4- ووٽ ڳجهيءَ طرح وڌا وڃن.
  - 5- انتخابي حلقا هڪ جيترا هجن، تہ جيئن نمائندگي برابر ٿئي.

چارٽر وارا سيئي مطالبا مڃيا ويا.

اينجلس برطانيا جي سوشلست تحريك, خاص ڪري رابرٽ اووين جي خدمتن کي ڏاڍو ساراهيو آهي، پر مٿس تنقيد بہ ڪئي آهي. "برطانوي سوشلزم اووين سان گڏ وجود ۾ آئي آهي. کيس بورجوازي (Bourgious – سرمائيداري نظام جو ڪو فرد) طبقي جو گهڻو خيال آهي ۽ ان جي طريقيڪار سان پرولتاريہ جي ڏاڍي بي انصافي ٿئي ٿي, جڏهن تہ برطانوي نظام جو آخري نعرو پرولتاريہ ۽ بورجوا جي وچ ۾ طبقاتي دشمنيءَ جو خاتمو آهي." (-272)

برطانوي سوشلسٽن تي تنقيد كندي اينجلس لكي ٿو ته اهي ڏاڍا صلح پسند ماڻهو آهن. اهي موجوده سماجي نظام كي قبولن ٿا, البت ان جي خرابين كي عام راءِ ذريعي ختم كرڻ گهرن ٿا. اهي هيٺئين طبقي جي اخلاقي پستيءَ جو روئڻ روئن ٿا, پر پراڻي سماجي نظام جي خاتمي ۾ جيكو خير جو رُخ آهي اهو كين نه ٿو ڏسڻ ۾ اچي. اهي اهو به نه ٿا ڏسن ته ملكيت ركندڙ طبقا گهڻو ئي وڌيك بدعنوان، بي ايمان ۽ منافق آهن, پر انهن سوشلسٽن جو سڀ كان وڏو نقص هيءُ آهي ته "اهي كنهن به تاريخي ارتقا كي نه ٿا مين پر چاهن ٿا ته ملك راتو رات كميونزم جي دؤر

#### باب سترهون

## تاريني ماديت جي جوڙجڪ

مارڪس 3 فيبروري 1845ع تي برسيلز پهتو. ٿورن ڏينهن کان پوءِ سندس زال جيني بہ پنهنجي کير پياڪ ٻارڙيءَ کي وٺي اتي پهچي وئي، پر ان حالت ۾ جو ريل جو ڪرايو به هن گهر جي ملڪيت وڪڻي ڀريو هو. جيني پئسي جي تنگيءَ باوجود ڏاڍي خوش مزاج ۽ مهمان نواز هئي. هوءَ مارڪس جي سنگتين ۽ ساٿين جي ميزباني خوش دليءَ سان ڪندي هئي تنهنڪري پيرس وانگر برسيلز ۾ به مارڪس جو گهر جلد ئي سياسي ڪلب بڻجي ويو، جتي جرمن، فرانسي، پولستاني، روسي ۽ بيلجين انقلابي مارڪس سان ملڻ ايندا هئا. پوليس کي وطن ڇڏيل انقلابين جو اهو ميڙو نه وڻيو، ان ڪري ان مارڪس جي باقاعدي نگراني ڪرڻ شروع ڪري ڏني. هونئن به بيلجين حڪومت "ان خطرناڪ ڪميونسٽ" جي اشتراڪي نظرين کان هو واقف هئي، تنهنڪري مارڪس کي وزارت داخل گهرايو ويو ۽ کيس حڪم ڏنو ويو واقف هئي، تنهنڪري مارڪس کي وزارت داخل گهرايو ويو ۽ کيس حڪم ڏنو ويو يندو. تن ڏينهن ۾ مارڪس جي آمدنيءَ جو اڪيلو ذريعو رائلٽي (اجوري) طور ميندڙ اهي پئسا هئا جيڪي کيس "مقدس خاندان" جي اشاعت ڪري مليا هئا يا اهي ملندڙ اهي پئسا هئا جيڪي کيس "مقدس خاندان" جي اشاعت ڪري مليا هئا يا اهي مضمون هئا جيڪي مارڪس ڪڏهن اخبارن لاءِ لکندو هو.

ساڳئي سال، بهار جي مند ۾، اينجلس به بريمن کان برسيلز هليو آيو ۽ مارڪس جي ويجهو ئي هڪ فليٽ ۾ رهڻ لڳو. جرمنيءَ ۾ اٺ مهينا رهڻ دوران اينجلس "برطانيا ۾ مزور طبقي جون حالتون" (ڪتاب) پورو ڪرڻ کان سواءِ رهائن صوبي جي مختلف شهرن جو دورو ڪيو هو ۽ اتان جي سوشلسٽن سان ملاقاتون به ڪيون هيون. هو جرمنيءَ ۾ ڪميونسٽ خيالن جي وڌندڙ مقبوليت کان ڏايو خوش هو ۽ مارڪس کي اميد ڀريا خط لکندو هو. اينجلس جي پيءُ کي پٽ جون اهي سرگرميون صفا نہ وڻنديون هيون. پيءُ جي ان ورتاءَ سبب گهر جو ماحول سهڻ کان وڌي ويو ته اينجلس مارڪس وٽ برسيلز هليو آيو.

اينجلس جڏهن بريمن ۾ رهندڙ هو ته هن جرمنيءَ جي پڙهيل لکيل ماڻهن, خاص ڪري مزورن کي سوشلسٽ خيالن کان واقف ڪرڻ لاءِ ننڍن ننڍن پمفليٽن جو هڪ منصوبو ٺاهيو هو ۽ مارڪس کي ان بابت لکيوهو. برسيلز ۾ جڏهن ٻئي دوست اينجلس جو اهو كتاب پرولتاريه طبقي جي حالتن جو پهريون جائزو آهي، جيكو سوشلزم جي اصولن موجب لكيو ويو هو. اينجلس سرمائيداري نظام جي اوسر كي هيگل جي جدلي طريقيكار جي رخ سان جاچيو ۽ نتيجو كييو ته سرمائيداري نظام اندر پيداواري قوتن ۽ پيداواري رشتن جي وچ ۾ جيكو تضاد آهي، اهو ئي ان نظام جي نفي كندو. اهو تضاد معاشي بحران ۽ بيروز گاريءَ جي شكل ۾ ظاهر ٿيندو آهي. نفيءَ جو اظهار انقلاب ذريعي ٿيندو. انقلاب جو تاريخي فرض پرولتاريه طبقو پورو كندو، نه ئي اهي خيالي منصوبا، جن جون تِن ڏينهن ۾ ڏاڍيون ڳالهيون پئي هليون.

اينجلس ڏاڍي عاجزي رکندڙ ماڻهو هو, ان ڪري هن پنهنجي ان ڪارنامي جي مشهوري ڪڏهن به نه ڪئي, پر سدائين مارڪس جي برتري مڃيندو رهيو. البت مارڪس اينجلس جي عظمت جو اعتراف سڀن آڏو ڪيو. ان ڪري اقتصاديات بابت اينجلس جي گهري سوچ جو ذڪر ڪندي لکي ٿو ته:

"مان فريڊرڪ اينجلس سان تڏهن کان خطن ذريعي خيالن جي ڏي وٺ ڪرڻ لڳو هيس جڏهن سندس انتهائي شاندار مضمون "اقتصادي اصولن تي تنقيد" جي صورت ۾ اسان جي پيرس واري رسالي ۾ ڇپيو هو. اينجلس انهيءَ نتيجي تي ٻيءَ واٽ (اقتصاديات واري) سان پهتو هو, جنهن نتيجي تي مان (فلسفي جي واٽ سان) پهتو هيس. "•

261

Marx: Selected Works. P-183-184

مليا, ته طي ٿيو ته پهرين پمفليٽ ۾ ته سوشلسٽ خيالن جي ارتقا جي مختصر تاريخ ٻڌائجي ۽ انهن خيالن جو تنقيدي جائزو وٺجي، ان کان پوءِ فرانس ۽ برطانيا جي خيالي سوشلسٽن جي تحريرن جا چونڊ ٽڪرا, حاشين سميت قسط وار ڇپيا وڃن، پر ڇپائيءَ جي ڏکيائين جي ڪري ان منصوبي تي عمل نه ٿي سگهيو.

مارڪس ۽ اينجلس "مقدس خاندان" جي پيش لفظ ۾ (سيپٽمبر 1844ع) اعلان ڪيو هو ته "اسان پنهنجا مثبت خيال ۽ انهن سان گڏ موجوده دؤر جا فلسفياڻا ۽ معاشرتي نظريا ستت ئي ڪتابي روپ ۾ پيش ڪنداسين." اينجلس جڏهن برسيلز پهتو ته مارڪس انهيءَ ئي ڪم ۾ رُڌل هو ۽ هن تاريخي ماديت جا اصول, جيڪي مارڪسزم جو اساس آهن, مڪمل ڪري ورتا هئا. تنهنڪري اينجلس لکي ٿو ته "1845ع جي بهار جي مند ۾ جڏهن اسان ٻئي برسيلز ۾ ملياسين ته مارڪس پنهنجي تاريخ جي مادي نظريي جي خاص خاص رُخن کي مڪمل طور پورو ڪري چڪو تاريخ جي مادي نظريي جي خاص خاص رُخن کي مڪمل طور پورو ڪري چڪو هو. آپ پر مارڪس اڃا اقتصاديات جي مطالعي کان مطمئن نه هو ۽ چاهي پيو ته ان موضوع تي جيترو وڌيڪ نوان ڪتاب ۽ رپورٽون ملي سگهن سي پڙهي وٺي. البت موضوع تي جيترو وڌيڪ نوان ڪتاب ۽ رپورٽون ملي سگهن سي پڙهي وٺي. البت دويائي هيءَ هئي ته ان قسم جا سڀئي دستاويز انگلينڊ ۾ ڇپبا هئا ۽ برسيلز ۾ ميسر

مارڪس ۽ اينجلس بيلجين اخبارن ۾ نه پيا لکي سگهن تنهنڪري هنن برسيلز ۾ رهندڙ انقلابي پناه ورتلن ۽ مقامي جمهوريت پسندن ۾ پنهنجن خيالن جي تبليغ ذاتي ملاقاتن ذريعي شروع ڪئي. اهي جرمني ۽ فرانس جي سوشلسٽن کي خط به لکندا هئا، پر سوشلسٽ نموني جي جيڪڏهن ڪا منظم تحريڪ ڪٿي موجود هئي ته اهو انگلينڊ هو، جتي چارٽسٽن ۽ رابرٽ اووين جي پوئلڳن جون سرگرميون وڌنديون پئي ويون. ساڻن ذاتي تعلق پيدا ڪرڻ بيحد ضروري هو. اينجلس انهن گروهن کان چڱيءَ طرح واقف هو، تنهنڪري مارڪس جڏهن لنڊن وڃڻ جو ارادو ڏيکاريو، ته اينجلس سندس رهنمائيءَ لاءِ هڪدم راضي ٿي ويو. ٻئي دوست جولاءِ ڏيکاريو، ته اينجلس سندس رهنمائيءَ لاءِ هڪدم راضي ٿي ويو. ٻئي دوست جولاءِ

مارڪس ۽ اينجلس آتي ڇه هفتا ترسيا, ان دوران هنن لنڊن, مانچسٽر ۽ ٻين هنڌن تي کاٻيءَ ڌر جي اڳواڻن ۽ ٽريڊ يونين جي رهنمائن سان تفصيلي ملاقاتون ڪيون. ٻئي "انصاف ليگ" جي ميمبرن سان مليا, جيڪا جرمني ڇڏيل ماڻهن جي نيم انقلابي جماعت هئي. اهي لنڊن ۾ چارٽسٽن ۽ يورپين پناه ورتلن جي هڪ ڪانفرنس ۾ به شريڪ ٿيا. ان ڪانفرنس ۾ اينجلس انگريزيءَ ۾ تقرير ڪئي ۽ ان تجويز جي گرمجوشيءَ سان تائيد ڪئي ته لنڊن ۾ انقلابين جي هڪ بين الاقوامي

تنظيم ٺاهي وڃي. مزورن جي عالمي تنظيم ڏانهن مارڪس ۽ اينجلس جي اها پهرين وِ که هئي. سندن برسيلز موٽڻ کان پوءِ جڏهن سيپٽمبر ۾ اهڙي هڪ تنظيم "جمهوري برادري" (Fraternal Democrats) نالي سان لنڊن ۾ ٺهي, تہ اينجلس ان جي افتتاحي اجلاس ۾ شريڪ ٿيو ۽ هڪ مضمون "لنڊن ۾ قومن جو ڏڻ" نالي سان پڙهيو. ان مضمون ۾ پرولتاري بين الاقواميت جي اصولن جي تشريح ڪندي هو لکي ٿو تہ:

"سڄي دنيا جي پورهيتن جا مفاد هڪ آهن. سندن دشمن به هڪ ئي آهي ۽ انهن کي ساڳئي قسمر جي جدوجهد ڪرڻي آهي. پورهيتن جي اڪثريت فطرتن قومي ساڙن کان آجي آهي. سندن سڄي ترقي ۽ تحريڪ بنيادي طور انسان دوست آهي ۽ قوم پرستيءَ کان سواءِ صرف مزور ئي قوميت کي رد ڪري سگهن ٿا, فقط سجاڳ ٿيندڙ پورهيت ئي مختلف قومن ۾ ڀائيچارو پيدا ڪري سگهن ٿا.

مارڪس اڍائي ٽن سالن کان اقتصاديات بابت جيڪو مواد ڪئي ڪري رهيو هو تہ مقصد هيءُ هو تہ سرمائيدار سوسائٽيءَ جي اقتصادي نظرين تي هڪ جامع تنقيد سهيڙجي، ڇو تہ مارڪس جو خيال هو تہ معاشري جي زندگيءَ جو اساس ان جو پيداواري طريقو آهي ۽ اهي سماجي رشتا آهن جيڪي پيداوار دوران ماڻهن منجه نهندا آهن. اهوئي اُهو سرچشمو آهي جنهن مان معاشري جا سڀئي سياسي، تمدني، قانوني، اخلاقي، فڪري ۽ ادبي تندون نڪرنديون آهن. هن ان ڪتاب جا (جيڪو پيوءَ "سياسيات ۽ اقتصاديات جي تنقيد" نالي سان ڇپيو) ڪجھ حصا پيرس ۾ ئي لکي ورتا هئا ۽ جرمنيءَ جي هڪ پبلشر سان معاهدو به ڪري ورتو هو، پر جرمنيءَ جي حڪومت کي خبر پئي تہ ان پبلشر تي دٻاءُ وڌو ۽ هو واعدي کان ڦري ويو. مارڪس جو ڪتاب مڪمل نہ ٿي سگهيو.

پر ماركس ۽ اينجلس ويجهو سرمائيدار اقتصاديات جي تنقيد كان وڌيك اهم كائنات ۽ انساني معاشري جي مادي ۽ تاريخي نكتي نظر سان وضاحت هئي. سندن خيال هو ته ماڻهن جا ذهن جيستائين نئين عالمي تصور بابت چٽا نه ٿيندا, تيستائين اهي نون سياسي ۽ اقتصادي نظرين كي قبولي نه سگهندا. ان كري ماركس اقتصاديات تي لكڻ جو كم ملتوي كري ڇڏيو ۽ "جرمن آئيڊيالاجي" لكڻ لڳي ويو.

مارڪس ۽ اينجلس جو منصوبو هو ته پهرين حصي ۾ لدويگ فيوئر باخ, برونو بائر ۽ ميڪس اسٽرنر جي فلسفياڻين خيالن جو تنقيدي جائزو ورتو وڃي ۽

Gustav Meyer: Fredrick Engels. P-34

Karl Marx: Biography. P-90. Moscow. 1973

ٻئي حصي ۾ انهن دانشورن جي خبر وٺجي جيڪي "حقيقي سوشلزم" جا دعويداري بڻيل هئا. جرمن آئيڊيالاجيءَ جو پهريون حصو مئي مهيني ۽ ٻيو حصو جولاءِ 1846ع ۾ پورو ٿي ويو. شروعات ۾ ٻن جرمنن ڇپائيءَ جا خرچ سهڻ جو واعدو ڪيو هو پر مسودو پڙهي سندن همت ختم ٿي وئي. اهو ڪتاب مارڪس ۽ اينجلس جي زندگيءَ ۾ ڇپجي نه سگهيو. اهو دستاويز مارڪس جي وفات کان پوءِ اينجلس جي ڪاڳرن ۾ پيو رهيو ۽ اينجلس جي مرڻ کان پوءِ جرمن سوشل ڊيموڪريٽڪ پارٽيءَ جي آفيس ۾ پهتو ۽ جرمن پارٽيءَ جي اجازت سان پهريون ڀيرو 1932ع ۾ ماسڪو مان جرمن ٻوليءَ ۾ ڇپيو.

"جرمن آئيڊيالاجي" جي لکجڻ بابت ٻڌائيندي, مارڪس 1853ع ۾ لکيو هو

"جڏهن 1845ع جي بهار جي مند ۾, هو (اينجلس) به برسيلز پهتو ته اسان ٻنهي هيءُ فيصلو ڪيو ته المانوي فلسفي جي نظرين سان اسان کي جيڪو اختلاف آهي, اهو لکجي. اصل ۾ اسان پنهنجي سابق فلسفياڻي ضمير جو حساب ڏيڻ پئي چاهيو. اهو فيصلو هيگل جي پوءِ واري فلسفي تي تنقيد جي صورت ۾ پڌرو ٿيو. ڪتاب جو مسودو, جيڪو ٻن وڏن جلدن تي مشتمل هو, ويسٽ فاليا (جرمنيء) پهچي چڪو هو, ته خبر پئي ته حالتون مٽجي ويون آهن تنهنڪري ڪتاب ڇپجي نه ٿو سگهي. اسان خوشيءَ سان مسودي کي ڪُوئن جي ٽڪيندڙ ڏندن جِي تنقيد حوالي ڪري ڇڏيو, اهو ان ڪري به, جو اسان جو اصل مقصد \_ پنهنجن خيالن جي پاڪائي \_ پورو ٿي چڪو هو."

مارڪس ۽ اينجلس جي ان گڏيل ڪتاب جا ٽي ڀاڱا آهن. پهرين ڀاڱي "فيوئر باخ" ۾ تاريخ جي مادِي ۽ تصوراتي نظرين جي ڀيٽ ڪئي وئي آهي ۽ سائنسي ڪيمونزم جي وضاحت ڪئي وئي آهي. ڪتاب جو سڀ کان اهم ڀاڱو اهوئي آهي. ٻئي ڀاڱي ۾ ميڪس اسٽرنر جي لاقانونيتي خيالن جو رد پيش ڪيو ويو آهي، ٽيون ڀاڱو "حقيقي سوشلسٽ وچين طبقي جا جرمن ڀاڱو "حقيقي سوشلسٽ وچين طبقي جا جرمن دانشور هئا جيڪي هيگل ۽ فيوئر باخ جي فلسفي ۽ فرانس جي خيالي سوشلزم کي ملائي انتهائي مٿا ڇريون ڳالهيون ڪندا هئا. اهي طبقاتي جدوجهد ۽ سماجي انقلاب خلاف هئا سندن دعوي هئي ته ماڻهوءَ جي نجات "محبت" سان ئي ٿي سگهي ٿي.

"جرمن آئيڊيالاجي" جي مصنفن جو چوڻ هو تہ جرمن دانشور نانگ بدران نانگ جو ليڪو ڪُٽڻ ۾ لڳل آهن ۽ حقيقت بدران، حقيقت جي پاڇي سان الجهن پيا.

265

اُن پاڻ کي سياڻو سمجهندڙ بيوقوف وانگر، جنهن اهو سوچيو هو تہ ماڻهو پاڻيءَ ۾ ان ڪري ٻڏندا آهن جو سندن ذهنن تي ڪشش ثقل جو تصور حاوي هوندو آهي تنهنڪري جيڪڏهن ڪنهن نموني اهو خيال سندن دلين مان ڪڍي ڇڏجي ۽ کين يقين ڏيارجي تہ ڪشش ثقل توهان جو وهم يا مذهبي عقيدو آهي تہ اهي ٻڏڻ کان بچي پوندا. ويچارو سڄي عمر ان ڪشش ثقل جي وهمر خلاف وڙهندو رهيو پر ٻڏڻ وارن انگن اکرن ۾ ڪوبه فرق نہ آيو. مصنفن جي خيال ۾ جرمنيءَ جا نوان انقلابي انهيءَ نيڪ نيت ماڻهوءَ جي قبيلي سان تعلق رکندڙ هئا. "اهي زنده ۽ موجود دنيا سان وڙهڻ بدران اصطلاحن سان وڙهن ٿا. " ان جي ابتڙ مارڪس ۽ اينجلس بحث جي شروعات جيئرن، حقيقي ماڻهن، سندن عملن ۽ فعلن ۽ انهن مادي حالتن سان ڪن جي شروعات جيئرن، حقيقي ماڻهن سندن عملن ۽ فعلن ۽ انهن مادي حالتن سان ڪن جيڪي ورثي ۾ ملن ٿيون ۽ اهي حالتون بہ جيڪي واتي ورثي ۾ ملن ٿيون ۽ اهي حالتون بہ جيڪي ماڻهو پنهنجي عمل سان پاڻ پيدا ڪنٿا. (ص-31)

مارڪس ۽ اينجلس جو چوڻ آهي ته انساني زندگيءَ تي ٻن متضاد رُخن سان غور ويچار ڪري سگهجي ٿو. هڪڙو انهن تصور پرست فلسفين جي رخ سان, جيڪي "آسمان کان زمين ڏانهن اچن ٿا" يعني ماڻهوءَ جي خيالن ۽ تصورن کي بنياد بڻائي ان جي وجود تائين پهچن ٿا. ٻيو ماديت جي رخ سان, جيڪو جيئرن جاڳندڙ فعال ماڻهن جي ڏهاڙيءَ جي زندگيءَ کي بنياد بڻائي انهن جي خيالن ۽ تصورن تائين پهچي ٿو. اهڙيءَ حالت ۾ اخلاق, فلسفي, مذهب ۽ انهن جون شعوري شڪليون پنهنجي وجود سان قائم رهندڙ حقيقتون باقي ناهن رهنديون, پر رڳو ظاهر ٿيندو پنهنجي وجود سان قائم رهندڙ حقيقتون باقي ناهن رهنديون, پر رڳو ظاهر ٿيندو حقيقي وجود کي بدلائڻ سان گڏو گڏ سوچ ۽ سوچ جي پيداوار کي به بدلائيندا ويندا آهن." تصوراتين جو شروعاتي نقطو شعور آهي, جڏهن ته مارڪس جو شروعاتي نقطو حقيقي جيئرا ماڻهو آهن جن جي شعور کان الڳ ڪنهن ڇَڙي شعور جو وجود نهي. (ص-38)

ڪارل مارڪس ۽ فريڊرڪ اينجلس تصور پرستن وانگر انساني عمل جي تشريح تصور سان نہ ٿا ڪن پر تصورن جي جوڙجڪ جي تشريح عمل سان ڪن ٿا. سندن دعويٰ آهي تہ شعور جي مختلف شڪلين, وهمن, گٿل پيٺل عقيدن ۽ رسمن ۽ رواجن وغيره جو ٽوڙ زباني تنقيدن سان نہ ٿو ٿي سگهي, پر ان لاءِ انهن سماجي رشتن کي ٽوڙڻو پوندو جن انهن اجاين ۽ بيڪار ڳالهين کي جنم ڏنو آهي. تاريخ جي

German Ideology. P-24. Moscow. 1968

Selected Works. Vol-I.P-505

حركي, قوت جيكا كيس اڳتي وڌائي ٿي, فلسفي جي دِيكَ نه, پر سماجي انقلاب آهي.

ماركس ۽ اينجلس جا پيشرو مادئين (مادي پسند) فطرت كي متحرك ۽ بدلجندڙ تہ محيندا هئا پر ان بدل ۾ ماڻهوءَ جي ڪردار ۽ عمل جي تاريخي اهميت کي نظرانداز كري ويندا هئا. ماركس ۽ اينجلس ٻڌايو تہ ماڻهوءَ جون قدرتي حالتون ٻن قسمن جون هونديون آهن. هڪڙيون اهي قدرتي حالتون جيڪي ماڻهوءَ کان اڳ موجود هيون مثال طور درياء, جبل, زمين وغيره, ٻيون اهي, جيڪي ماڻهوءَ جي پنهنجي پورهيي جي تخليق آهن. ماڻهو پنهنجي پورهيي, هنرمنديءَ ۽ سماجي ضرورتن سان قدرتي حالتن ۾ سانده تبديليون آڻيندو ۽ واڌارو ڪندو رهيو آهي. موجوده دؤر جي مشيني ايجادن جي ته ڪهڙي ڳاله ڪجي, هاڻ ته "قدرتي" شيون به ايئن ناهن رهيون جيئن ابتدا ۾ هيون. ماڻهوءَ جهنگلي گاهن مان ڪڻڪ, جَوَ, چانور ۽ ڪمند جا نوان نوان قسم ايجاد ڪيا ۽ اڻ ڳڻيا نوان نوان ٻوٽا, ميوا ۽ گل اپايا, جيكي فطرت ۾ اڳ ۾ نہ هئا. مطلب تہ ماڻهوءَ جي پورهيي سان ٺهندڙ دنيا, ماڻهوءَ کان اڳ واري فطرت تي هاڻي بلڪل حاوي ٿي چڪي آهي, تنهنڪري مارڪس ۽ اينجلس فيوئر باخ تي طنز كندي لكن ٿا ته "ماڻهوءَ جو اهو عمل, ان جو اهو لڳاتار حسى پورهيو ۽ تخليق سڄي محسوساتي عالم جو ان حد تائين اساس بڻجي چڪو آهي جو جيڪڏهن اهو پيداواري عمل هڪ سال لاءِ به بيهجي وڃي ته فيوئر باخ کي نه صرف قدرتی دنیا بدلیل نظر ایندی پر ماڻهوء جی سڄی دنیا ۽ فيوئر باخ جی ادراكي لياقت (Perceptive Faculty) ۽ سندس پنهنجو وجود بہ نہ بچندو.' مختصر ته معاشرو جيئن جيئن ترقى كري ٿو, "قدرتى حالتون" انسانى عمل جى تخليق ۾ گهڙ جنديون وينديون آهن.

ماڻهوءَ جي تاريخي ارتقا جي حوالي سان بحث ڪندي مارڪس ۽ اينجلس لکن ٿا تہ ماڻهوءَ جي وجود جو پهريون شرط سندس بقا آهي. جيڪڏهن هو جيئرو نہ بچي تہ تاريخ ڪيئن جوڙيندو. پر جيئرو رهڻ لاءِ سڀ کان پهرين کاڌ خوراڪ گهربي آهي. تصور پسندن جو وڻندڙ جملو آهي تہ "ماڻهو مانيءَ سان ئي زنده ناهي رهندو" پر اهي هيءُ وساري ويهندا آهن تہ ماڻهو فلسفي کان سواءِ جيئرو رهي سگهي ٿو، مذهب، ادب ۽ موسيقيءَ کان سواءِ جيئرو رهي سگهي ٿو، پر مانيءَ کان سواءِ هڪ هفتو بہ جيئرو رهي نہ تو سگهي. ماڻهو جيئن ئي کاڌ خوراڪ پاڻ اپائڻ شروع ڪري هفتو بہ جيئرو رهي نہ تو سگهي. ماڻهو جيئن ئي کاڌ خوراڪ پاڻ اپائڻ شروع ڪري شين جي پيداوار جو دارومدار ڀرپاسي جي قدرتي ماحول تي هوندو آهي. ماڻهو ان ماحول کي استعمال ڪندو آهي. ان لاءِ کيس خاص قسم جا اوزار ٺاهڻا پوندا آهن. ماحول کي استعمال ڪندو آهي. ان لاءِ کيس خاص قسم جا اوزار ٺاهڻا پوندا آهن.

مخصوص شكل, زندگيءَ جي اظهار جي مخصوص انداز ۾ مخصوص زندگيءَ جي ڍنگ سان. ماڻهو جيئن پنهنجيءَ زندگيءَ جو اظهار كندا آهن ايئن ئي اهي هوندا آهن. سندن وجود هنن جي پيداوار موجب هوندو آهي, اهي جيكو كجه به پيدا كن  $\mathbb{Z}$  ان مطابق به ۽ جنهن طريقي سان پيدا كن  $\mathbb{Z}$  ان موجب به. ان كري ماڻهوءَ جي فطرت جو دارومدار انهن مادي حالتن تي هوندو آهي جيكي ان جي پيداوار كي مقرر كنديون آهن. (-31) ماڻهو حياتيءَ جي بقا لاءِ هزارين سالن كان انهيءَ كم ۾ رُڌل آهي, تنهنكري انساني تاريخ تي سوچيندي اسان كي ان بنيادي نكتي كي وسارڻ نه گهرجي.

ٻيو نُڪتو هيءُ آهي تہ انهن ابتدائي ضرورتن جي راحت سان (ان ۾ راحت جو عمل بہ شامل آهي ۽ اهي ذريعا بہ جن سان ضرورتن جي راحت ٿئي ٿي) نين ضرورتن جون واٽون کُلن ٿيون. ٽيون نڪتو هيءُ آهي تہ ماڻهو وجود جي بقا سان گڏ وجود جي تخليق به كندو رهندو آهي يعني عورت ۽ مرد جي جنسي لاڳاپن سان ٻار ڄمندا آهن, جنهن سان انساني نسل جو تسلسل هلندو رهندو آهي. اصل ۾ عورت ۽ مرد جو رشتو ئي ماڻهوءَ جو سڀ کان پهريون سماجي رشتو آهي. ان سان آبادي وڌي ٿي, كٽنب ٺهن ٿا ۽ نيون ضرورتون ٿين ٿيون. سماجي عمل جا ٽئي رخ هڪ ئي وقت ظاهر ٿين ٿا, پر اهي ٽي دؤر نہ, پر ٽي "پل" آهن جيڪي تاريخ جي شروعات کان وٺي آهن ۽ اڄ به ايڏا ئي اهمر آهن جيڏا ماڻهوءَ جي ظاهر ٿيڻ وقت هئا. (ص. 40-41) چوٿون نکتو هيءُ آهي تہ حياتيءَ جي تخليق \_ پورهيي ذريعي حياتيءَ جون ضرورتون پوريون کري حياتيءَ جي بقا ۽ ٻار ڄڻي نئين حياتيءَ جي تخليق \_ ٻٽي رشتي جي شڪل ۾ ظاهر ٿئي ٿي. هڪ پاسي قدرتي رشتي جي صورت ۾ ۽ ٻئي پاسی سماجی رشتی جی صورت ۾ \_ سماجي رشتي مان مطلب گهڻن ماڻهن جي وچ ۾ تعاون آهي. ان جي معنيٰ هيءَ ٿي ته پيداوار جو هر مخصوص طريقو سهڪار جي مخصوص طريقي سان ڳنڍيل هوندو آهي. سهڪار جو هر طريقو پاڻ هڪ تخليقي قوت هوندو آهي ۽ معاشري جي نوعيت هر دؤر جي تخليقي قوتن ئي سان مقرر

قن وقت تائين اسان تاريخي رشتن جي چئن بنيادي رخن يا چئن "پُلن" بابت ٻڌايو آهي, پر اسان اهو به ڏسون ٿا تہ ماڻهوءَ ۾ "شعور" نالي سان هڪ شَي به موجود آهي, البت اهو شعور ڪڏهن به مادي جي گندگين کان صاف "لطيف" شعور ناهي هوندو پر آواز جي بيقرار لهرن سان ملي ٻوليءَ جي صورت ۾ پڌرو ٿيندو آهي. ٻولي ايڏي ئي آڳاٽي آهي جيڏو آڳاٽو شعور آهي. اصل ۾ ٻولي هڪڙو عملي شعور آهي جيڪو ٻين سان رابطي جي گهرجن کي پورو ڪري ٿو. "ڀرپاسي سان منهنجو رشتو ئي منهنجو شعور آهي." جانور ڪنهن به شَي سان تخليقي رشتو قائم نه ٿا ڪن (سواءِ

پنهنجيءَ جنس جي), ان ڪري انساني شعور شروع ئي کان سماجي تخليق آهي ۽ جيستائين ماڻهو آهي, سماجي تخليق قائم رهندي. شعور ابتدا ۾ بيشڪ ڀرپاسي جو ئي (جنهن کي ماڻهوءَ جا حواس محسوس ڪندا آهن) ۽ ٻين ماڻهن ۽ شين سان محدود رابطي جو شعور هوندو آهي. اهي سڀ شيون ماڻهوءَ جي وجود کان ٻاهر موجود هونديون آهن. ان دوران ماڻهوءَ ۾ هوري هوري وجود جو شعور وڌندو آهي. فطرت ابتدا ۾ ماڻهوءَ کي صفا اوپري، ڇَڙي، قادر مطلق ۽ اڻ تسخيري طاقت نظر ايندي هئي. ساڻس ماڻهوءَ جا رشتا نج حيواني هئا. هو فطرت کان خونخوار جانورن وانگر ڊڄندو هو. اهو فطرت جو نج حيواني شعور هو، ڇو ته ان وقت تائين ماڻهوءَ فطرت کي پنهنجي ضرورت موجب بدلائڻ ۽ گهڙڻ شروع نه ڪيو هو. ان جو ٻين فطرت کي پنهنجي ضرورت موجب بدلائڻ ۽ گهڙڻ شروع نه جهڙو شعور (Herd) ماڻهن سان سهڪار جو شعور به حيواني هو. رِڍن جهڙو شعور (Herd) هاڻهن ۽ رڍن ٻڪرين ۾ فقط ايترو فرق هو ته رڍن ۾ جبلت هوندي آهي ۽ ماڻهوءَ ۾ شعور يا هيئن سمجهو ته ماڻهو جي جبلت شعور رکندڙ هئي.

رڍن جهڙي شعور ۾ وسعت ۽ گهرائي، آباديءَ, پيداوار ۽ حياتيءَ جي ضرورتن ۾ واڌاري سان ٿيندي آهي. ان جي ڪري ڪم ورڇيندڙ جون نيون شڪليون ظاهر ٿيڻ لڳنديون آهن, جيتوڻيڪ ابتدا ۾ ڪم ورڇيندڙ جو عمل فقط جنسي عمل هو, پوءِ قبيلي جي ماڻهن جي جسماني سگه جي تابع ٿيو. مثال طور قبيلي جا سگهارا ماڻهو شڪار ڪري ايندا هئا ۽ عورتون, ٻار ۽ ٻُڍا کل صاف ڪندا, ڪاٺيون ميڙيندا ۽ اهڙا ٻيا ڪم ڪندا هئا, پر ڪم ورڇيندڙ جو عمل اصل ۾ انهيءَ وقت شروع ٿيندو آهي جڏهن جسماني ۽ ذهني پورهيو الڳ الڳ خانن ۾ ورهائجي ويندو آهي. معاشري جو هڪ حصو صرف ذهني ڪم ڪرڻ لڳندو آهي (مثال طور ڦوڪ هڻي بعادو ۽ ٽوڻو ڦيڻو ڪرڻ يا ان جو اثر ختم ڪرڻ, علم نجوم, جڙي ٻوٽين سان علاج, مذهبي رسمن جي پورائي وغيره) ۽ ٻيو حصو جسماني پورهيي ۾ جنبي ويندو آهي. ان وقت شعور ان ڀورائي وغيره) ۽ ٻيو حصو جسماني پورهيي ۾ جنبي ويندو آهي. ان وقت شعور ان ڀورائيءَ ۾ ڦاسي سگهي ٿو ته مان عمل کان الڳ ٻي ڪا شي آهيان ۽ حياتيءَ جي سچائين جي نمائندگي ڪرڻ بدران سچ پچ به ڪا آزاد حقيقت آهيان. حياتيءَ جي سچائين جي نمائندگي ڪرڻ بدران سچ پچ به ڪا آزاد حقيقت آهيان. (ص-43)

تڏهن ڪو وقت اهڙو ايندو آهي جڏهن پيداواري قوتون, سماجي رشتا ۽ انساني شعور, ٽئي هڪ ٻئي سان ٽڪرائجڻ لڳندا آهن يعني معاشري ۾ تضاد پيدا ٿي پوندو آهي. هڪ پاسي خوشي, ٻئي پاسي جفاڪشي. هڪ طرف پيداوار ۽ ٻئي طرف ان پيداوار جو استعمال. ان تضاد جو حل سماجي انقلاب جي صورت ۾ ظاهر ٿيندو آهي. پراڻن سماجي رشتن بدران, جيڪي معاشري جون پير ڪڙيون بڻجي ويا هئا, نوان سماجي رشتا ٺهندا آهن جيڪي ترقي يافت پيداواري عنصرن سان وڌيڪ

ويجها هوندا آهن يا انهن جون پيداواري گهرجون پوريون كندا آهن. كجه وقت كان پوءِ جڏهن پيداواري قوتون اڃا وڌيك ترقي كري وٺنديون آهن ته وري اهي ئي سماجي رشتا، جيكي كاله تائين نوان هيا، بيكار ٿي پوندا آهن ۽ معاشرتي ترقيءَ جي راهم ۾ ركاوٽ بڻجي پوندا آهن ۽ معاشرو انهن رشتن كي ٽوڙڻ تي مجبور هوندو آهي. مطلب ته پيداواري قوتن جي واڌ سان گڏو گڏ پيداواري رشتا به سماجي انقلاب ذريعي بدلجندا رهندا آهن.

پيداواري قوتن ۽ پيداواري رشتن جي تضاد جي دريافت (کوجنا) مارڪس ۽ اينجلس جو عظيم ڪارنامو آهي. ان کان اڳ هنن هيءُ ثابت ڪيو هو تہ معاشري جا سڀئي سياسي, قانوني ۽ اخلاقي رشتا معاشي رشتن سان مقرر ٿيندا آهن. هاڻي هو هن نتيجي تي پهتا تہ معاشي رشتن جو تعين پيداواري قوتن سان ٿيندو آهي. انهن ئي پيداواري قوتن سان معاشري جي نوعيت مقرر ٿيندي آهي ۽ اهو هڪ کان پوءِ بي شڪل اختيار ڪندو آهي.

تاريخ جي ان مادي بنياد کي مؤرخ هاڻي تائين نظرانداز ڪندا رهيا آهن, جنهنڪري تاريخ رڳو نامور بادشاهن ۽ فاتحن جي ڪارنامن يا مذهبي ويڙهين جو داستان ٿي پئي آهي, جڏهن تہ تاريخي تبديلين جا محرڪ معاشي ۽ سياسي يعني مادي هوندا آهن. مؤرخ سماجي رشتن جي سلسلي ۾ به سبب (علت) کي نتيجو ۽ نتيجي کي سبب بڻائي ڇڏن ٿا. مثال طور آڳاٽي وقت ۾ مصر ۽ هندستان ۾ ذات پات جي فرق تي سختيءَ سان عمل ڪيو ويندو هو. ڪنهن به ماڻهوءَ کي همت نه هئي ته پنهنجو اباڻو ڪم ڇڏي نئون ڌنڌو اختيار ڪري. مصر ۾ ته ڀيڪڙيءَ جي سزا موت هئي. پڌرو آهي ته اهو ذات پات جو فرق ڪم ورڇيندڙ جو ڪريل طريقو هو پر مصر ۽ هندستان جي حڪمران طبقن جو مفاد ان ڪريل طريقي کي برقرار رکڻ ۾ ئي هو. تنهنڪري مصر جا فرعون ان جي جواز لاءِ پنهنجي رب رع جي حڪمن جو حوالو هو. تنهنڪري مصر جا فرعون ان جي سلوڪن ۽ منو جي لکتن ۾ لڪندا هئا ته جيئن شودرن (گهٽ ذات وارن ماڻهن) کي پڪ ٿئي ته ذات پات جو فرق پرماتما اسان جي قسمت ۾ لکي ڇڏيو آهي، جنهن کي اسان بدلائي نه ٿا سگهون. طبقاتي رشتن جي مادي نوعيت کي نه سمجهڻ ڪري اڪثر مؤرخ اڃا تائين ان غلط فهميءَ ۾ ڦاٿل آهن ته مادي نوعيت کي نه سمجهڻ ڪري اڪثر مؤرخ اڃا تائين ان غلط فهميءَ ۾ ڦاٿل آهن ته ذات پات جو فرق مصر جي فرعونن يا ويد جي سلوڪن جي ڪري آيو آهي.

مارڪس خيالن جي نوعيت ٻڌائيندي لکي ٿو ته هر دؤر ۾ حڪمران طبقي جا خيال ئي حڪمران خيال هوندا آهن يعني مادي قوتن تي جنهن طبقي جي حاڪميت هوندي آهي، ساڳئي طبقي جي حاڪميت ذهني قوتن تي به هوندي آهي. جنهن طبقي جي استعمال ۾ مادي پيداوار جا ذريعا هوندا آهن \_ زمين, ڪارخانا, کاڻيون, بينڪ وغيره, انهيءَ طبقي جي عملداري ذهني تخليق جي ذريعن تي به هوندي آهي.

ان ڪري ئي انهن ماڻهن جا خيال به, جيڪي ذهني تخليق جي ذريعن کان محروم هوندا آهن, عام طور حاڪم طبقي جي ئي تابع هوندا آهن. اقتداري خيال, اقتدار ۾ آيل مادي رشتن جي ذهني اظهار کان سواءِ ٻيو ڪجه ناهن. حڪمران طبقي جي ماڻهن وٽ ٻين شين کان سواءِ شعور به هوندو آهي, ان ڪري اهي سوچيندا به آهن. سندن اقتدار جو دائرو پنهنجي دؤر جي حياتيءَ جي هر رخ تي حاوي هوندو آهي. ان ڪري مفڪر ۽ دانشور جي حيثيت ۾ به سندن ئي حڪمراني هوندي آهي. اهي ئي پنهنجي دؤر جي خيالن جي تخليق ۽ تبليغ جو انتظام ڪندا آهن (تعليمي ادارن جي نصاب, ڪتابن جي ڇپائي ۽ وڪرو, پريسن ۽ اخبارن بابت قانون, ليکڪن جي همت افزائي ۽ مدد يا نندا وغيره). ان نموني سندن خيال پنهنجي دؤر جا زور آور خيال هوندا آهن.

سوال اهو آهي ته پوءِ انقلابي خيال ڪيئن پيدا ٿيندا آهن؟ ان جي جواب ۾ مارڪس چوي ٿو ته انقلابي خيالن جو بنيادي شرط انقلابي طبقي جو وجود آهي. جيڪڏهن انقلابي طبقو نه هجي ته انقلابي خيال وجود ۾ نه ٿا اچي سگهن ڇاڪاڻ ته خيال زندگيءَ جي حقيقتن جو ئي اظهار هوندا آهن.

هاڻي جيڪڏهن اسان حڪمران طبقي جي خيالن کي حڪمران طبقي کان ڌار ڪيون ۽ انهن کي آزاد وجود ڏيون, مثال طور اهو چئون ته فلاڻي زماني ۾ فلاڻا فلاڻا خيال زور آور هئا ۽ ان زماني جي پيداواري حالتن ۽ خيال پيدا ڪندڙن کي بلڪل نظرانداز ڪري ڇڏيون، ۽ زماني جي حالتن کي، جيڪي خيالن کي خارج ڪندڙ هونديون آهن, وساري ڇڏيون ته پوءِ اسان هو چئي سگهون ٿا ته امير حڪمرانن جي اقتداري دؤر ۾ عزت ۽ وفاداريءَ ۽ بهادريءَ وغيره جا تصور غالب (زور آور) هئا يا سرمائيدارن جي اقتداري دؤر ۾ آزادي ۽ برابريءَ وغيره جو غلبو آهي, پر تاريخ جو اهو ڏاڍو عام تصور آهي. پنهنجي طبقاتي مفاد کي آفاقي سچائين جي روپ ۾ پيش ڪرڻ, ماڻهن جي اکين ۾ ڌُوڙ وجهڻ جي برابر آهي.

اصل ۾ هر ايرندڙ طبقو اقتداري طبقي کي گاديءَ تان هٽائڻ جي ڪوشش ۾ پنهنجي مفاد کي سڄي معاشري جي مفاد جو رنگ ڏئي پيش ڪندو آهي. اهو پنهنجن خيالن کي آفاقي سچائين جو نمائندو ڪري ظاهر ڪندو آهي ۽ دعويٰ ڪندو آهي تہ اهي خيال معقوليت ۽ سچائيءَ جو روپ آهن. جيڪو طبقو بہ انقلاب آڻيندو آهي اهو اٿندي ئي هڪ طبقي جو نہ پر سڄي سماج جو نمائندو بڻجي آڏو ايندو آهي ۽ انهيءَ عنوان سان ئي اقتداري طبقي سان ٽڪربو آهي. ابتدا ۾ سندس مفاد ٻين سڀني غيرحڪمران طبقن جي مفاد سان هوندو به گهڻو ويجهو آهي. ان کان سواءِ ان طبقي جي فتح سان ٻين طبقن جي اڪثريتي ماڻهن کي پنهنجي حالت سٺي ڪرڻ جو موقعو ملي پوندو آهي. مثال طور جڏهن فرانسي انقلاب ۾ سرمائيدارن

نوابن ۽ رئيسن جو تختو اونڌو ڪيو تہ گھڻن ئي مزورن لاءِ بہ پرولتاري طبقي مان نڪري سرمائيدار طبقي ۾ شامل ٿيڻ ممڪن ٿي سگھيو. ان ڪري هر نئون طبقو پراڻي طبقي کان وڌيڪ وسيع بنيادن تي اقتدار حاصل ڪندو آهي. تڏهن نئين حڪمران طبقي خلاف انهن طبقن جي مخالفت, جن انقلابي جدوجهد ۾ شرڪت ڪئي هئي پر اقتدار کان پري رکيا ويا هئا, وڌيڪ شدت اختيار ڪري وٺندي آهي.

اها مشابهت ته كنهن خاص طبقي جي عملداري فقط كنهن خاص خيالن جي عملداري هوندي آهي جڏهن معاشري ۾ عملداري هوندي آهي جڏهن معاشري ۾ طبقاتي عملداري باقي ناهي رهندي، ڇو ته غيرطبقاتي معاشري ۾ جُز جي مفاد كي كُل جو مفاد كري پيش كرڻ جي ضرورت ناهي هوندي.

مارڪس ۽ اينجلس پيداواري قوتن جي مختلف دؤرن ۽ انهن سان مقرر ٿيندڙ سماجي ۽ طبقاتي رشتن جو ذڪر ڪرڻ کان پوءِ ٻڌائن ٿا تہ ڪم ورڇيندڙ جي ڪري ذاتي ملڪيت ۽ ان سان لاڳاپيل ادارن جو ڪيئن واڌارو ٿيو. ڪم ورڇيندڙ جي پهرين شڪل جسماني ۽ ذهني پورهيي جي ورڇ هئي. ان جي سڀ کان چٽي شڪل شهرن ۽ ڳوٺن جو فرق هئي. شهرن ۽ ڳوٺن جو ٽڪراءُ تڏهن شروع ٿيو جڏهن معاشرو تمدن جي منزل ۾ داخل ٿيو ۽ رياستون ٺهيون، تنهن وقت شهر اقتصادي ۽ سياسي زبردستيءَ جا مرڪز بڻجي پيا. حاڪم، رئيس، واپاري، فنڪار، دڪاندار، ڪاريگر، هنرمند سيئي شهرن ۾ رهندا هئا، جتي دولت هئي، هلچل هئي، عيش جا موقعا هئا. ان جي ابتڙ ڳوٺ جمود، ذهني پستيءَ ۽ عليحد گيءَ جي نشاني هئا.

ڪم ورڇيندڙ ۾ تنهن وقت اڃا وسعت آئي جڏهن پيداوار ۽ واپار ٻه ڌار ڌنڌا بڻجي پيا. واپارين جو هڪ مخصوص طبقو وجود ۾ آيو. سوداگر پنهنجو مال ٻين شهرن ۽ ملڪن ڏانهن موڪلن پيا ۽ اتان مال گهرائي پنهنجي شهر ۾ کپائن پيا. وچين دؤر ۾ اهڙيون ڪيئي واپاري شاهراهون کلي پيون هيون جن تي واپارين جا هٿياربند قافلا ڏورانهن علائقن جو سفر ڪندا هئا. شاهراه ريشم ڏوراهين چين کان مَرو, بخارا, اصفهان, بغداد (طيسفون) کان ٿيندي قسطنطني تي ختم ٿيندي هئي. ٻي شاهراه ڍاڪا کان دهلي, لاهور, ڪابل کان ٿيندي اصفهان تائين ويندي هئي. ٽين شاهراه چين کان ساموندي جهازن ذريعي لنڪا, ڪالي ڪٽ, سورت, ٺٽي جي واپاري بندرگاهن کان گذرندي بصري ختم ٿيندي هئي. چوٿين شاهراه هندي واپاري بندرگاهن کان گذرندي بصري ختم ٿيندي هئي. چوٿين شاهراه هندي اسڪندري تائين ويندي هئي يا يمن کان سُڪيءَ رستي مڪي, مديني کان لنگهي اسڪندري تائين ويندي هئي. اسڪندري ۽ قسطنطني سڀ کان وڏيون بين الاقوامي منڊيون هيون جتان اوڀر جو مال اولهندن ملڪن ۾ ۽ اوله جو مال اوڀرندن ملڪن ۾ مرهائبو هو.

واپار وڌڻ سان گڏ مختلف شهرن جي وچ ۾ واپاري رابطا وڌيا. اڃا به ڪجهه شهرن ۾ مخصوص صنعتون (طبعي حالتن يا جاگرافيائي هنڌن جي ڪري) وڌيڪ وڌيون ۽ پوءِ اهي شهر ان صنعت جو مرڪز بڻجي ويا. مثال طور ڍاڪا ۾ ململ ۽ وڏن گلن واري ڪپڙي جي صنعت, بنارس ۾ ريشمي ڪپڙن ۽ زريءَ جو ڪم, اصفهان ۾ ٿانو ٺاهڻ ۽ دمشق ۾ هٿيار ٺاهڻ وغيره.

اهو دؤر واپاري سرمائي جو دؤر هو. ان دؤر ۾ هنڌين ماڳين اهڙا ڪم جا هنڌ قائم ڪيا ويا جتي ڪيترائي هنرمند (هٿ جو هنر ڪندڙ) هڪ هنڌ گڏجي ڪم ڪندا هئا. انهن هنڌن جو مالڪ سوداگر طبقو هوندو هو. ڪجه اهڙيون مشينون به ايجاد ٿيون جيڪي هٿ سان هلنديون هيون. مثال طور ڪپڙو اُتُڻ جون کُڏيون. ڪامِي (ڪم وارن) هنڌن تي ڪم ڪندڙ اهي هنرمند آزاد ۽ خودمختيار ماڻهو نه هئا, پر مالڪن سان سندن ناتو هاڻي مالڪ ۽ مزور وارو هو.

ٽيون دؤر صنعتي سرمائي جو دؤر هو. ان دؤر جون بنيادي خاصيتون هي آهن: 
ٻاڦ ۽ بجليءَ سان هلندڙ آٽوميٽڪ مشينون, سرمايو چند هٿن تائين مرڪوز ٿيل, 
مزور وڏن وڏن ڪارخانن ۽ فيڪٽرين ۾ مِڙيل, صنعتي پيداوار ۾ اچرج جوڳو 
واڌارو, سڄي دنيا جو هڪ عالمي بازار ۾ بدلجڻ ۽ هڪ عالمگير سرمائيدار طبقي 
حه ظهر.

"سرمائي پهريون ڀيرو عالمي تاريخ جي شڪل ٺاهي. ان مڙني مهذب قومن ۽ انهن جي هر فرد کي پنهنجين ضرورتن جي تسليءَ لاءِ سڄي دنيا جو محتاج بڻائي ڇڏيو. ان طرح قومن جي قدرتي انفراديت کي هيٺ مٿي ڪري ڇڏيو. سرمائي طبعي سائنس کي پنهنجو غلام بڻائي ورتو ۽ ڪم ورڇيندڙ کان ان جي فطري ڪردار جي آخري مشابهت بہ قري ورتي. ان هر شي جي فطري واڌ ويجه ختم ڪري ڇڏي ۽ سڀني فطري رشتن کي پئسي (زر) جي رشتن ۾ بدلائي ڇڏيو. "(جرمن آئيڊيالاجي-ص77)

سرمائيداريءَ جي جديد دؤر ۾ يعني وڏين صنعتن جي دؤر ۾ حياتيءَ جون حالتون سُسي ٻن بنيادي شڪلين ۾ اچي ويون آهن. هڪڙي "گڏ ڪيل پورهيو" جيڪا ذاتي ملڪيت جي آخري شڪل آهي. گڏ ڪيل پورهيو مان مارڪس جو مطلب مشينون ۽ اوزار آهن. مشينن کي گڏ ڪيل پورهيو چوڻ مارڪس جي سوچ جو وڌاءُ (ايجاد) ناهي, پر ايڊم سمٿ, ريڪارڊو, سس موندي مطلب ته معاشيات جي سڀني عالمن اها ئي راءِ ڏني آهي ته مشينون "گڏ ڪيل پورهيو" آهن, ڇو ته انهن ۾ قدر ۽ قيمت پورهيي جي استعمال سان پيدا ٿيندي آهي. ٻي شڪل ماڻهن جو زنده يا حقيقي پورهيو. اهو پورهيو ڪم ورڇيندڙ جي ڪري ورهائبو رهندو آهي. ڄڻ هڪ

پاسي فيكٽريون، كارخانا، بينكون وغيره آهن ۽ ٻئي پاسي پورهيو كندڙ ماڻهو \_ اهي ماڻهو هك ٻئي كان ڌار هوندا آهن. البت پيداواري قوتون انهن كي ملن، فيكٽرين ۽ كارخانن ۾ كَئي كنديون آهن ۽ اهي پنهنجي اجتماعيت سان ئي حقيقي طاقت بڻجي ويندا آهن. پيداواري قوتن جي اها اجتماعي سگه انهن ماڻهن جي ملكيت ناهي هوندي جن اها سڄي دولت، اها سڄي طاقت پيدا كئي هئي پر ذاتي ملكيت جي طاقت بغجي آڏو ايندي آهي. اها هاڻي هك طرف ذاتي ملكيت جي طاقت کسي جي طاقت هوندي آهي ۽ ٻئي طرف انهن ماڻهن جي اكثريت جن كان اها طاقت كسي وئي هئي، جن كان زندگيءَ جو روح نپوڙيو ويو هو.

انهن ماڻهن جو پيداواري قوتن سان, اڃا به پنهنجي وجود سان هاڻي صرف هڪ ئي ناتو بچي ٿو پورهيي جو ناتو \_ پر ان رشتي ۾ وجود جي عمل يعني ذاتي سرگرميءَ (Self Activity) ۽ خودمختاريءَ جو شڪ به پوئتي نه ٿو رهي. ان پورهيي ۾ پورهيتن جي رضا ۽ خواهش کي ٿوري به پهچ ناهي هوندي، ۽ هاڻي ته حالت اها وڃي ٿي آهي جو جيڪڏهن پورهيتن پيداواري قوتن کي پنهنجي قبضي ۾ نه ڪيو ته ذاتي سرگرميءَ جي ڳالهه ڪرڻ تي رهي پري، ان جي بقا خطري هيٺ اچي ويندي. اهو تاريخي فرض پرولتاريه جي رهنمائيءَ ۽ ذريعي سان ئي پورو ٿي سگهي ٿو، ڇاڪاڻ ته آهو ئي اُهو طبقو آهي جنهن تي ذاتي سرگرميءَ جا سڀئي در بند ٿي چڪا آهن. اهو سماجي انقلاب "پرولتاريه جي يونين" جي جهنڊي هيٺ ايندو، تڏهن ماڻهوءَ جي ذاتي سرگرمي يا وجود جو عمل مادي حالتن موجب هوندو. ماڻهو مڪمل فردن طور اڳتي وڌندا ۽ وجود جي تڪميل جي راهم ۾ ڪا رنڊڪ نه رهندي. اجوري وارو پورهيو خومختار پورهيي ۾ بدلجي ويندو ۽ پيداواري قوتن جي اجتماعي واهپي سان گڏ ذاتي ملڪيت جو خاتمو ٿي ويندو. دنيا ڪميونزم جي دؤر اجتماعي واهپي سان گڏ ذاتي ملڪيت جو خاتمو ٿي ويندو. دنيا ڪميونزم جي دؤر اجتماعي واهپي سان گڏ ذاتي ملڪيت جو خاتمو ٿي ويندو. دنيا ڪميونزم جي دؤر ام داخل ٿيندي. (ص- 8-8)

خيالي سوشلسٽن وٽ ڪميونزم ڇڙو منصوبو يا زميني جنت جو تصور هو, جيڪو جيڪڏهن عمل ۾ اچي وڃي تہ ماڻهن تان سڀئي مصيبتون لهي وڃن. مارڪس ۽ اينجلس موجب ڪميونزم معاشري جي تاريخي ارتقا جو نتيجو آهي ۽ ان جا ڪجه قاعدا, ڪجه شرط آهن. "ڪميونزم اسان لاءِ ڪا ڳاله ٻول واري صورت ناهي ۽ نئي ڪو آئيڊيل آهي جو حقيقت کي ان سان ملائڻو پوي. اسان تہ ڪميونزم کي حقيقي تحريڪ سمجهون ٿا جيڪا موجوده صورتحال جي تنسيخ (رد) ڪري ٿي."

پر كميونست سوسائتي قائم كرڻ لاءِ لازمي آهي ته پرولتاريه طبقو انقلاب ذريعي سياسي اقتدار حاصل كري. "حاكميت لاءِ جدوجهد كندڙ هر طبقي تي اهو فرض آهي ته سڀ كان پهرين سياسي اقتدار تي قبضو كري." (ص- 38) پرولتاريه طبقي جي حاكميت بابت ماركس ۽ اينجلس جو پهريون اعلان هو. سالن كان پوءِ

اينجلس هڪ خط ۾ ان مسئلي جو ذڪر ڪندي لکيو ته "1845ع کان مان ۽ مارڪس ان راءِ جا هئاسين ته مستقبل جي پرولتاري انقلاب جو هڪڙو آخري نتيجو هيءُ هوندو ته اها سياسي تنظيم، جنهن کي رياست چون ٿا, آهستي آهستي ذرا ذرا ٿي, نيٺ بلڪل ختم ٿي ويندي. ان سان گڏو گڏ اسان جي اها راءِ به هئي ته مستقبل جي سماجي انقلاب جي ان مقصد جي ۽ ان کان به گهڻو وڌيڪ اهم مقصدن جي حاصلات لاءِ پرولتاري طبقي کي پهريائين رياست جي سياسي قوت تي قبضو ڪرڻو پوندو ۽ ان جي مدد سان سرمائيدار طبقي جي مخالفت کي ختم ڪري معاشري کي نئين سر سنوارڻو يوندو. "

ماركس ۽ اينجلس جو چوڻ هو ته انقلابي عمل سان ماحول سان گڏو گڏ انساني فطرت ۾ به تبديليون پيدا ٿينديون آهن, ان ڪري "پرولتاري انقلاب رڳو ان لاءِ ضروري ناهي ته ان كان سواءِ حكمران طبقي كي هٽائي نه ٿو سگهجي پر ان لاءِ به جو پرولتاريه طبقو انقلاب دوران ئي صدين جي گندگين كان آجپو حاصل كري سگهي ٿو ۽ نئون معاشرو قائم كرڻ لائق ٿي سگهي ٿو."

#### , باست

موجوده دؤر جي هر آئين ۾ رياست کي اهڙي مقدس ۽ احترام لائق سياسي تنظيم طور پيش ڪيو وڃي ٿو جيڪا ملڪ جي هر رهاڪوءَ جي مفاد جي مذهب ۽ جماعت, رنگ ۽ نسل، طبقي، رتبي ۽ ٻوليءَ کان سواءِ حفاظت ڪري ٿي. اها مڙني رهاڪن سان، توڙي اهي امير هجن يا غريب, هڪ جهڙو سلوڪ ڪندي آهي. سڀني کي هڪ نظر سان ڏسندي آهي ۽ سڀني جي ڀلائيءَ لاءِ ڪوششون ڪندي آهي. ان کان سواءِ ملڪ کي ٻاهرين حملن کان بچائڻ ۽ ملڪ اندر امن امان قائم رکڻ برياست جو منصبي فرض سمجهيو ويندو آهي. رياست جي ٽنهي ترڪيبي (جوڙجڪي) عنصرن \_ قانون جوڙيندڙ (پارليامينٽ), انتظاميا ۽ عدليا \_ جي حوالي انهن ئي فرضن جو پُورائو آهي. اسان جي تعليمي ادارن ۾ به انهيءَ مثالي رياست جي تعليمي ددني ويندي آهي.

ان لحاظ کان رياست جو ملڪ ۾ اهڙو ئي رتبو هوندو آهي جهڙو ڪٽنب ۾ وڏي کي هوندو آهي. گهر جي وڏي وانگر رياست جي شخصيت به بلڪل غير جانبدار هوندي آهي. اها شخصيت طبقن ۽ فرقن جي گڏيل جهيڙن جهڳڙن کان نه رڳو مٿيري هوندي آهي، پر ان جو ڪم ئي اهو آهي ته شهرين جي پنهنجن جهيڙن کي منصفاڻي طريقي سان، بنا ڪنهن رعايت ڏيڻ جي، نبيريندي رهي ۽ ڪنهن کي به قانون جي

خلاف ورزيءَ جي اجازت نہ ڏي. هيگل ان ڪري ئي رياست کي وجود جي شعور جو مٿاهون نقطو چوندو هو.

مارڪس ۽ اينجلس جڏهن رياست جو جائزو تاريخ جي روشنيءَ ۾ ورتو تہ خبر پئي تہ حقيقي رياست ان مثالي رياست کان صفا ٻي شَي آهي. اها ذاتي ملڪيت جي بچاءَ لاءِ نهي آهي ۽ شروعات کان وٺي هاڻي تائين اهو ئي حفاظتي ڪردار نڀائيندي رهي آهي. اها هر دؤر ۾ حاڪم طبقي جو ڏاڍ وارو هٿيار رهي آهي. حاڪم طبقي جي مفاد کي ترقي ڏيڻ ۽ محڪوم طبقن کي اطاعت تي مجبور ڪرڻ رياست جي مزاج ۾ آهي، ان ڪري ذاتي ملڪيت جي مختلف ڏاڪن جو ذڪر ڪرڻ کان پوءِ مارڪس ۽ اينجلس لکن ٿا تہ "موجوده دور جي رياست موجوده دؤر جي ذاتي ملڪيت سان هڪجهڙائي رکي ٿي. بظاهر ڏسڻ ۾ ايئن ٿو اچي ته رياست معاشري کان ڌار ۽ مٿاهون ڪو الڳ ادارو آهي, پر حقيقت هيءَ آهي ته سرمائيدار دؤر جي رياست اهڙو ادارو آهي جنهن جي تنظيم سرمائيدار طبقا پنهنجن داخلي ۽ خارجي مقصدن جي پورائيءَ لاءِ ڪندا آهن. پنهنجي طبقي جي ملڪيتن ۽ مفادن جي حفاظت پنهنجن ۽ حواجي سرمائيدار مفادن جي ووجود فقط ذاتي ملڪيت جي بچاءَ لاءِ آهي... حڪمران طبقو پنهنجن گڏيل مفادن جو اقرار رياست جي ئي صورت ۾ ڪندو آهي." (جرمن پنهنجن گڏيل مفادن جو اقرار رياست جي ئي صورت ۾ ڪندو آهي." (جرمن پنهنجن گڏيل مفادن جو اقرار رياست جي ئي صورت ۾ ڪندو آهي." (جرمن

ماركس ۽ اينجلس جو خيال هو ته سرمائيداري نظام ۽ ان جا سڀئي سماجي ادارا بنيادي طور تي ظلم كندڙ ۽ استحصالي هوندا آهن. سرمائيدار معاشري ۾ هر ماڻهو ٻين جي مرضيءَ جو پابند هوندو آهي. اهو شخصي آزاديءَ كان محروم ٿي ويندو آهي ۽ كيس پنهنجي وجودي جوهر يا طبعي لاڙن كي وڌائڻ جو موقعو ناهي ملندو. "فلسفياڻيون لكتون" ۾ كيل سڄي بحث جو خلاصو (تت) اهوئي هو. ۽ ماركس ان نتيجي تي پهتو هو ته اها "وجود جي لاتعلقي" كميونسٽ معاشري ۾ ئي ختم ٿي سگهي ٿي.

ان باوجود ميكس استرنر كميونزم تي الزام هنيو هو ته ان نظام ۾ ماڻهوءَ جي شخصي آزادي وڃائجي ويندي. "كميونزم ۾ فرد معاشري جو غلام تي پوندو." (جرمن آئيڊيالاجي. ص-228) استرنر تي ئي اها ڳاله پوري ناهي، سرمائيداري نظام جا حمايتي گذريل ڏيد سو سالن كان انهيءَ الزام كي مسلسل ورجائي رهيا آهن. پر اهو الزام بلكل غلط آهي. ماركس ۽ اينجلس موجب شخصي آزاديءَ جو شرط "وجود جي عمل" جي آزادي آهي يعني ماڻهو پنهنجي عمل دوران آزاد هجي. پر تاريخ شاهد آهي ته هاڻي تائين، هر دؤر ۾ فرد جي وجود جو عمل پيداواري اوزارن ۽ محدود قسم جي سماجي رشتن جي تابع رهيو آهي. "هاڻي تائين مڙني قدرتي كمن ۾ ماڻهن جي تمام گهڻي اكثريت خود پنهنجن ناهيل

Selected Correspondence. P-361

پيداواري اوزارن جي ماتحت رهي آهي" ۽ انهيءَ حد تائين آزاد رهي آهي جنهن حد تائين اها قدرتي ڪمن تي قادر رهي آهي. البت ڪميونزم ۾ "پيداواري اوزارن جي تمام گهڻي اڪثريت هر ماڻهوءَ جي تابع هوندي ۽ سڀني جي ملڪيت هوندي... فقط ان دؤر ۾ اچي, وجود جو عمل مادِي زندگيءَ سان هم آهنگ هوندو. ماڻهن جي ترقي ڪامل انسان جي روپ ۾ ظاهر ٿيندي ۽ سڀئي قدرتي مجبوريون ختم ٿي وينديون." (ص- 85)

پر شخصی آزادی معاشری ۾ رهي ئي ممڪن آهي ڇو تہ "معاشري ۾ رهي ئي هر ماڻهوءَ کي خوبين کي هر پاسي وڌڻ ويجهڻ جا ذريعا ملندا آهن پر هاڻي تائين معاشری جا متبادل مثال طور ریاست م شخصی آزادی صرف انهن ماٹهن کی ملیل هئی جیکی حاکم طبقی جا ماٹھو یا انھن جا حمایتی ھئا. حقیقی معاشری ۾ ماڻھو پنهنجي آزادي معاشري ۾ رهي ۽ گڏيل حصيداريءَ سان حاصل ڪري سگهندا." (ص- 93) موجوده معاشري ۾ ماڻهوءَ جي شخصيت ٻن حصن ۾ ورهائجي وئي آهي. هڪڙي سندس نجي شخصيت ۽ ٻي اها شخصيت جنهن کي سندس پورهيي جون حالتون مقرر کنديون آهن. سرمائيدار معاشري ۾ برتري ۽ مقابلو معاشري جا حركي عنصر بڻجي ويا آهن. سرمائيدار ۽ سرمائيدار جي وچ ۾ مقابلو، دكاندار ۽ دكاندار جي وچ ۾ مقابلو, سرمائيدار ۽ پورهيت جي وچ ۾ مقابلو ۽ پورهيت۽ پورهيت جي وچ ۾ ملازمت ماڻڻ لاءِ مقابلو. مقابلي جي ان "آزاديءَ" کي ماڻهو شخصی آزادی سمجھی وٺندو آھی. جڏھن تہ اھو سرمائيداری نظام ۾ گذريل معاشرن کان بہ گهٽ آزاد آهي, ڇاڪاڻ تہ هو شين جي ڏاڍ ۽ تشدد جو گهڻو وڌيڪ تابع آهي. (ص- 95) کيس شخصي آزادي ڪميونسٽ معاشري ۾ ئي نصيب ٿيندي, ڇو تہ ڪميونزم ۾ انساني عمل پوريءَ طرح آزاد هوندو ۽ ان کي تخليقي اظهار جو مكمل موقعو ملندو. ماڻهو پنهنجين مڙني صلاحيتن کي آزاديءَ سان ترقي ڏئي

ميكس استرنر جي دعويٰ هئي ته دانشور ۽ فنكار خاص متيءَ مان ٺهندا آهن ۽ منجهن اهڙيون غير معمولي صلاحيتون هونديون آهن جيكي عام ماڻهن ۾ ناهن هونديون. "كوبه ماڻهو رافيل (مشهور اِٽيلين مصور) جي جڳه تي كم نه ٿو كري سگهي اهو ته غير معمولي ماڻهوءَ جو كم آهي جنهن جي لائق غير معمولي ماڻهو ئي آهي, پر كميونست چاهن ٿا ته هر ماڻهو رافيل جو كم كرڻ لڳي." ماركس ۽ اينجلس موٽ ڏني ته كميونسٽ اهو ته نه ٿا چاهن ته هر ماڻهو رافيل جو كم كرڻ لڳي. "البت اهو ضرور چاهن ٿا ته جنهن ماڻهوءَ ۾ رافيل بڻجڻ جا امكان آهن، ان جي انهن امكانن كي بنا كنهن رنڊك جي ترقي ڏيڻ جو موقعو ضرور ملڻ گهرجي. "(ص- 441)

مارڪس ۽ اينجلس جو چوڻ هو تہ رافيل يا ٻيو ڪو فنڪار پنهنجي دؤر جي معاشرتي حالتن کان آزاد ٿي فن تخليق نہ ٿو ڪري سگهي. "رافيل جي ڀيٽ ليونارڊو ڊاونچي يا تِي شين سان ڪبي تہ معلوم ٿيندو تہ رافيل جا فني شهڪار ان وقت جي روم جي خوشحاليءَ تي ڪيتري قدر مدار رکندڙ هئا ۽ اها خوشحالي فلورنس جو فيض هئي. ٻئي طرف ليونارڊو جا فني شهڪار فلورنس جي صورتحال تي منحصر هئا ۽ تِي شين وينس تي مدار رکندو هو جنهن جون حالتون صفا مختلف هيون. رافيل هجي يا ڪو ٻيو فنڪار، پنهنجي گذريل عهد جي آرٽ جي ٽيڪنيڪل ترقين جي تابع هو ۽ پنهنجي ڀرپاسي جي معاشرتي تنظيم ۽ ورهاست پورهيي سان متعين هوندي آهي." (ص- 442) مصيبت اها آهي تہ موجودہ معاشري ۾ هزارين لکين لائق ماڻهو موجود آهن جن کي پنهنجين فني ۽ سائنسي صلاحيتن کي نکارڻ جو موقعو ماهي ملادو.

#### تنظيمي سرگرميون

"جرمن آئيڊيالاجي" تہ ڇپجي نہ سگهيو البت مارڪس ۽ اينجلس تاريخي ماديت جي فلسفي مان پرولتاري انقلاب ۽ پرولتاري حاڪميت جا جيڪي اصول اخذ کيا هئا، اهي ڪمري ۾ سينگار لاءِ نہ هئا پر عمل لاءِ هئا. پر انقلابي عمل جو لازمي شرط پرولتاريہ طبقي جي انقلابي پارٽي هئي. اهڙي پارٽي جيڪا قومي ساڙ کان مٿاهين هجي ۽ جنهن جو ڪردار بين الاقوامي هجي. اڻويهين صديءَ جي پنجين ڏهاڪي ۾ اهڙي پارٽي ٺاهڻ پٿرن تي ڇٻر پيدا ڪرڻ کان گهٽ ڏکيو (ڪم) نہ هو ڇاڪاڻ تہ برطانيا کان سواءِ يورپ جي سڀني ملڪن ۾ هڪ ته صنعتي مزور جو تعداد صفا ٿورو هو، ٻيو ته انهن تي خيالي سوشلسٽن جو گهاٽو اثر هو. اهڙن سوشلسٽن ۽ مزور ڪارڪنن جو تعداد اٽي ۾ لوڻ کان بہ گهٽ هو جن کي پرولتاريه طبقي جي تاريخي منصب جو مڪمل شعور هجي يا جيڪي طبقاتي جدوجهد ذريعي پرولتاري حاڪمي قائم ڪرڻ جي حق ۾ هجن.

ان ڪري مارڪس ۽ اينجلس آڏو سڀ کان وڏو مسئلو اهو هو ته پرولتاريہ جي بين الاقوامي پارٽيءَ جي جوڙجڪ جو ڏکيو ڪم ڪٿان شروع ڪجي. هنن هم خيال دوستن سان صلاح مصلحت ڪرڻ کان پوءِ هيءُ فيصلو ڪيو ته پارٽيءَ جي جوڙجڪ کان اڳ مختلف ڏيهن جي سوشلسٽ گروهن ۽ سوشلزم سان دلچسپي رکندڙن کي ملائجي، خطن پٽن ۽ گشتي چٺين ذريعي منجهن ڪميونسٽ خيالن جي تبليغ ڪجي، هڪ ڏيه جي سوشلسٽن کي ٻين ڏيهن جي سوشلسٽ سرگرمين کان واقف ڪجي ۽ بحث مباحثي ذريعي انهن ۾ فڪر جي وحدت پيدا ڪجي ته جيئن انهن کي خيالي سوشلسٽن ۽ جڙتو جمهوريت پسندن جي انقلاب دشمن سياست جي خبر پئجي خيالي سوشلسٽن ۽ جڙتو جمهوريت پسندن جي انقلاب دشمن سياست جي خبر پئجي

وڃي ۽ سندن ذهن سائنسي سوشلزم جي تعليم قبول ڪري سگهن. ان مقصد لاءِ مارڪس ۽ اينجلس 1846ع جي شروعات ۾ "ڪميونسٽ خط پٽ واري ڪاميٽي" جي نالي سان برسيلز ۾ نون ماڻهن تي ٻڌل هڪ ننڍي تنظيم ٺاهي, لنڊن جي "انصاف ليگ" سان ۽ جرمنيءَ جي ڪيئي شهرن جي سوشلسٽن سان رابطو قائم ڪيو. هنڌين ماڳين نمائنده مقرر ڪيا ۽ ڳجهيون گشتي چنيون جاري ڪرڻ شروع ڪيون. انهن گشتي چنين ۾ سوشلزم کان سواءِ موجوده سياست جي اهم مسئلن تي تبصرا به ڏنل هوندا هئا. جرمنيءَ ۾ جيئن ته ڪو به جمهوري آئين نه هو ۽ نه ئي ماڻهن کي شهري آبادي نصيب هئي, ان ڪري مارڪس ۽ اينجلس کاٻيءَ ڌر جي گروهن کي اها صلاح ڏني ته اهي بورجوا جمهوريت پسندن جي جمهوري مطالبن جي حمايت کي اها صلاح ڏني ته اهي بورجوا جمهوريت پسندن جي جمهوري مطالبن جي حمايت کي اها صلاح ڏني ته اهي بورجوا جمهوريت پيندن جي جمهوري مطالبن جي ويندو." صو اين شريڪ اويا ته "ڪميونزم جي تبليغ جو نئون دؤر شروع ٿي ويندو." سوشلسٽ تحريڪ جو وڏي ۾ وڏو مرڪز پيرس هو, ان ڪري ڪاميٽيءَ اينجلس کي سوشلسٽ تحريڪ جو وڏي ۾ وڏو مرڪز پيرس هو, ان ڪري ڪاميٽيءَ اينجلس کي اوڏانهن موڪليو ته جيئن هو پيرس جي مختلف سوشلسٽ گروهن سان خيالن جي ڏي وٺ ڪري ۽ کين هڪ مرڪز تي گڏ ڪرڻ جي ڪوشش ڪري.

فرانسي سوشلسٽن جو هڪ طبقو سينٽ سائمن ۽ فوريئر جو پوئلڳ هو, ٻيو مسيحي سوشلزم جو هو جيڪو سوشلزم جو جواز انجيل مان ثابت ڪندو هو, ٽيون ڊيموڪريٽڪ سوشلسٽ پارٽيءَ جي اڳواڻن \_ لوئي بلان ۽ فلوڪان \_ جو هو, چوٿون ڪابي, جو جيڪو پرولتاري ڪميونزم جو حامي هو ۽ پنجون پروڌان جو, جنهن جو اثر مزورن کان وڌيڪ وچين طبقي جي پڙهيل لکيل ماڻهن تي هو. سوشلسٽ اديبن ۾ سڀ کان مٿاهين ۽ وڻندڙ شخصيت عورت ناول نويس جارج سان هئي.

#### فلسفي جي غربت

ڪاميٽيءَ جون تنظيمي سرگرميون هلندڙ هيون تہ مارڪس نئون ڪتاب "فلسفي جي غربت" پروڌان جي نئين ڪتاب "غربت جو فلسفو" جي جواب ۾ فرانسي ٻوليءَ ۾ لکيو. اهو ڪتاب جولاءِ 1847ع ۾ ڇپيو.

يُرودان (جمر: 1809ع- وفات 1865ع) اولهندي فرانس جي شهر بسانڪا ۾ جائو. سندس پيءُ جَون جو شراب ٺاهيندو هو پر هن جي سڄي عمر غريبيءَ ۾ گذري، ڇو ته هو نفعو کائڻ جي صفا خلاف هو ۽ پنهنجو مال ٿيل خرچ جي رقم ۾ ئي کپائيندو هو. ان جو نتيجو اهو نڪتو ته هو اولاد کي تعليم به ڏياري نه سگهيو ۽ پروڌان کي ننڍپڻ ۾ ئي ڪمائڻو پئجي ويو. هو هڪڙي پريس تي پروف ريڊر (اکري چُڪون ڪيندڙ) ٿي ويو. ٿوري وقت ۾ هن ڇپائيءَ جو ڪم سکي ورتو ته هڪ ننڍي پريس مشين هڻي ورتو ته هڪ هنڌي پريس مشين هڻي ورتو ته هڪ هنڌي

كتاب پڙهڻ ۾ گذاريندو هو. هوري هوري هن مطالعي ۽ مشاهدي مان كجه نتيجا كيي ورتا ۽ پنهنجن خيالن جي پرچار لاءِ پيرس پهچي ويو. سندس پهريون كتاب "ملكيت ڇا آهي؟" 1840ع ۾ ڇپيو، تر پيرس جا علمي حلقا هن گمنام ليكك جي بيان ۾ چيندڙ فقرن كي پڙهي اچرج ۾ اچي ويا. "ملكيت ڇا آهي؟" يورپ جي هر ملك ۾ شوق سان پڙهيو ويو ۽ پروڌان كي فرانس جي انقلابي مفكرن ۾ ليكيو وڃڻ لڳو. ماركس پروڌان جو كتاب كولون ۾ پڙهيو هو، ان كري پيرس پهچندي ئي هن پروڌان سان واسطا وڌايا. اهي ڏينهن ساريندي ماركس هك خط ۾ شوئٽزر كي لكيو ت:

"مان پروڌان سان 1844ع ۾ پيرس ۾ مليو هيس. ان سان کوڙ ڀيرا سڄي سڄي رات بحث ڪندا هئاسين, جن ۾ مون کيس هيگليت جا جيوڙا ڏئي ڇڏيا. اها شَي پروڌان لاءِ ڏاڍي نقصانڪار ثابت ٿي. جرمن ٻوليءَ سان اڻ واقفيت جي ڪري هو هيگل جي فلسفي جو چڱيءَ طرح مطالعو نہ ڪري سگهيو. منهنجي پيرس مان نڪرڻ کان پوءِ ان ڪم کي ڪارل گرون سرقرار رکيو. جرمن فلسفي جي استاد هئڻ ناتي ڪارل گرون کي مون برقرار رکيو. جرمن فلسفي جي استاد هئڻ ناتي ڪارل گرون کي مون تي اها فوقيت حاصل هئي ته هو جرمن فلسفي کان بلڪل ئي اڻڄاڻ

پيرس مان نيڪاليءَ کان پوءِ مارڪس ۽ پروڌان جي وچ ۾ خط پٽ جو سلسلو برقرار رهيو، پر ٻنهي جون واٽون هوري هوري ڌار ٿينديون پئي ويون. مارڪس طبقاتي جدوجهد جي پرچار ڪري رهيو هو ۽ پروڌان طبقاتي مفاهمت جي. مارڪس سوشلسٽ انقلاب ڏانهن وڌي رهيو هو ۽ پروڌان سرمائيداري نظام ۾ اصلاح جا منصوبا ٺاهي رهيو هو. 5- مئي 1846ع تي مارڪس جيڪو خط برسيلز مان پروڌان کي لکيو ۽ پروڌان ان خط جي جواب ۾ جن خيالن جو اظهار ڪيو، ان مان ٻنهي ڄڻن جي اختلاف جي نوعيت چٽي ظاهر ٿئي ٿي. مارڪس لکيو هو ته:

"مان هتي ٻن دوستن جي تعاون سان جرمن ڪيمونسٽن ۽ سوشلسٽن سان خطن پٽن جو هڪ منصوبو ٺاهيو آهي. انهن خطن ۾ اشتراڪي (سوشلسٽ) مسئلن سان بحث ٿيندو. اسان اشتراڪي لٽريچر جي ڇپائيءَ جو انتظام به ڪنداسين. خطن پٽن جو بنيادي مقصد جرمن سوشلسٽن جو رابطو فرانسي ۽ برطانوي سوشلسٽن سان قائم ڪرڻ آهي ۽ ٻاهرين کي جرمنيءَ جي سوشلسٽ تحريڪن کان آگاه رکڻو آهي. اشتراڪي تحريڪ کي وطني حدن جي تنگين کان آزاد ڪرڻ لاءِ اهو قدم ضروري

<sup>•</sup> Poverty of Philosophy.

آهي... اسان لنڊن سان به رابطو قائم كري ورتو آهي البت جيستائين فرانس جو تعلق آهي, اسان سڀني جي گڏيل راءِ آهي ته توهان كان وڌيك مناسب بيو خط لكندڙ كو به نه ٿو ٿي سگهي."

پر پروڌان کي مارڪس جي ان تجويز سان اصولي اختلاف هو، تنهنڪري 17\_ مئي 1846ع تي هن جواب ۾ لکيو ته:

"شايد تون ايا تائين ان غلط فهميء ۾ آهين ته جدوجهد يا انقلاب کان سواءِ ڪابه اصلاح ممڪن ناهي (جڏهن ته انقلاب سان معاشري کي هڪ قسم جو لوڏو ايندو آهي). ڪيتري ئي وقت تائين منهنجي به اها ئي راءِ هئي. مان سدائين انقلاب جي تشريح ۽ حمايت لاءِ تيار هوندو هيس, پر هاڻي مون پنهنجي راءِ صفا بدلائي آهي. منهنجو خيال آهي ته انقلاب جي ڪا ضرورت ناهي, ان ڪري اسان کي سماجي اصلاح لاءِ انقلاب کي ذريعو نه بڻائڻ گهرجي. انقلاب جو مطلب طاقت کان مدد وٺڻ آهي ۽ اها شي هر اصلاحي منصوبي جي نفي (انڪار) آهي. مان سوال کي ٻيءَ طرح پيش ڪيان ٿو. اهو هيءُ آهي ته سماج جي اقتصادي سرگرمين کي ڪيئن ترتيب ڏجي, ته جنهن دولت کان معاشرو ايا تائين محروم آهي, اها دولت معاشري جي واهپي ۾ اچي سگهي. "

ان دوران (1846ع) پروڌان جو ٻيو ڪتاب "غربت جو فلسفو" ڇپيو. مارڪس مٿي ذڪر ڪيل خط ۾ شوئٽزر کي لکي ٿو ته "ان جي ڇپائيءَ کان ٿورا ڏينهن اڳ پروڌان مون کي هڪ تفصيلي خط ۾ ڪتاب ۾ لکيل ڳالهين کان آگاه ڪيو هو ۽ لکيو هو ته "مان تنهنجي تنقيد جي ڪوڙن (چهبڪن) جو منتظر رهندس." اهو چهبڪ منهنجو ڪتاب "فلسفي جي غربت" هو. ان کان پوءِ اسان جي دوستي سدائين لاءِ ختم ٿي وئي."

"فلسفي جي غربت" مارڪس جي پهرين ڇپيل تصنيف آهي، جنهن جي اڀياس سان خبر پوي ٿي تہ مارڪس کي هاڻي اقتصادي علم تي مڪمل عبور حاصل ٿي چڪو هو ۽ هو سرمائيداري نظام تي اقتصادي نُکتي نظر سان تنقيد ڪرڻ تي قادر هو. تنهنڪري ان ڪتاب جو ذڪر ڪندي، هو 1880ع ۾ ۾ لکيل پنهنجي هڪ خط ۾ لکي ٿو ته "ان ۾ اهو ڳيُ (Embryos) موجود آهي جنهن ويهن سالن جي محنت کان پوءِ "سرمائي" (ناڻي) ۾ تشريح ڪيل نظريي جي شڪل ورتي."

مارڪس پروڌان کي وچين طبقي جي فلسفي ۽ اقتصاديات جو ترجمان چيو هو. هن جو چوڻ هو ته پروڌان هيگل جي جدلياتي طريقي کي اقتصاديات تي لاڳو ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي آهي, پر نہ ته هو جدليت جي روح کي سمجهي سگهيو آهي ۽ نہ ئي انهن حقيقي تضادن کي, جيڪي سرمائيداري نظامر اندر هلندڙ آهن. کيس اها ته اصليت جي تبديل ڏيکارجي ٿي جيڪا هيگل جي ٻن مخالف شين جي هڪ هنڌ گڏجڻ (اجتماع ضدين) جي حرڪي خاصيت آهي, البت هن اهو طي ڪري ڇڏيو آهي ته هر خارجيت جو هڪ "سٺو رخ" هوندو آهي ۽ هڪ "برو رخ", جيڪو سٺي رخ سان ٽڪرائبو رهندو آهي. جيڪڏهن ان "بري رخ" کي خارجيت مان ڪڍي ڇڏجي, ته ان جو تضاد هٽي ويندو. جدليت جي ان غلط تعبير مان هن اهو نتيجو ڪڍيو ته جيڪڏهن سرمائيداري نظامر مان ان بري رخ کي ڪڍي ڇڏجي ته سرمائيداري نظامر جو تضاد ختم ٿي ويندو.

هيگلي جدليت جي وضاحت ڪندي مارڪس لکيو ته "جدلي حرڪت (چرپر) ٻن متضاد رخن جي هم وجوديت, انهن جي ٽڪراءَ ۽ انهن جي ضمر ٿِي هڪ نئين حقيقت (Category) ٺهڻ سان لاڳاپيل آهي." مثال طور ايٽم هڪ وحدت آهي. ان جو هڪ رخ مثبت آهي (پروٽان) ۽ ٻيو منفي (اليڪٽران), پر هڪ کان سواءِ ٻئي جو وجود ئي ممڪن ناهي. پر "جناب پروڌان وٽ هر اقتصادي قانون (Category) جا ٻه رخ آهن, هڪڙو سٺو ۽ ٻيو بُرو. هو انهن ٻنهي کي انهيءَ انداز سان ڏسي ٿو جنهن طرح وچون بورجوا طبقو تاريخ جي عظيم شخصيتن کي ڏسندو آهي. مثال طور نپولن وڏو ماڻهو هو, هن ڪيئي سٺا ڪم ڪيا پر هن نقصان برسايو. موسيو پروڌان جي خيال ۾ اهو ئي سٺو رخ ۽ بُرو رخ, اهي ئي خوبيون ۽ خاميون ملي, هر اقتصادي قانون (Category) جو تضاد ٿين ٿيون. ان ڪري مسئلي جو حل هيءُ ٿيو ته سٺاين کي جي براين کي ڪڍي ڇڏجي. "

مارڪُس چوي ٿو تہ جاگيرداري نظام جو بہ هڪ "سٺو" رخ هو ۽ ٻيو "بُرو" هڪ پاسي "فيوڊل پرولتاري" يعني نوڪر هاري هئا ۽ ٻئي پاسي جاگيردار, ان جو شان ۽ شوڪت ۽ تهذيبي سرگرميون ۽ اهي ٻئي پاڻ ۾ ٽڪراءُ ۾ هئا. جاگيرداري نظام جي "سٺي" رخ جي نمائندگي جاگيردار ڪندڙ هئا ۽ "بري" رخ جي نوڪر هاري. مزو اهو آهي ته "برو" رخ ئي تاريخ ساز حرڪت پيدا ڪندو هو. هاڻ جيڪڏهن جاگيرداري نظام جي عروج جي دؤر ۾ ڪنهن جي مٿي تي اهو جن چڙهي ها تہ ان نظام جي تهذيبي خوبين سان جن تي برائين جي ڪري آگر کڄي ٿي, يعني خدمت چاڪريءَ, اميرن جي رعايتن ۽ بي لغاميءَ (مطلق العنانيءَ) کي ڪڍي خدمت چاڪريءَ, اميرن جي رعايتن ۽ بي لغاميءَ (مطلق العنانيءَ)

Marx: Poverty of Philosophy. P-124-26, London. 1956

<sup>•</sup> C. Gide: History of Economic Doctrines. P-327. 1964

<sup>\*</sup> Karl Marx: Biography. P-118. Moscow. 1973

ڇڏجي تہ ان نظامر جو ڪهڙو حشر ٿئي ها ۽ جڏهن سرمائيداري نظامر ڪامياب ٿي ويو تہ جاگيرداري نظامر جي سٺن ۽ برن رخن جو سوال ئي نہ رهيو. معاشري جي سڄي جوڙجڪ بدلجي وئي. (ص-136)

اهوئي حال سرمائيداري نظام جو آهي, ان ۾ سرمائيدار ۽ نئين پرولتاريہ جو ٽڪراءُ ٿيندو رهندو آهي. تاريخي ترقيءَ دوران بورجوا طبقو پنهنجي حريفاڻي ڪردار کي به ترقي ڏيندو آهي. بورجوا جي ترقيءَ جي ڀيٽ ۾ پرولتاريہ به ترقي ڪندو آهي ۽ انهن جو پاڻ ۾ ٽڪراءُ وڌندو ويندو آهي. سرمائيداري نظام ۾ پيداواري رشتن جو ٻٽو ڪردار هوندو آهي. هڪڙو دولت پيدا ڪرڻ جو ۽ ٻيو غربت پيدا ڪرڻ جو. پيداواري رشتن جي ڪري سرمائيدار طبقي جي دولت پيدا ٿيندي آهي پر پرولتاريہ جي تعداد ۾ ڏينهون ڏينهن واڌارو ڪري. (ص- 188)

اهو حريفاڻو ڪردار ڏينهون ڏينهن وڌيڪ چٽو ٿيندو ويندو آهي. خود سرمائيدار طبقي جي وڪيلن جا نوان نوان مڪتبۂ فڪر پيدا ٿيندا آهن. انهن ۾ هڪ مڪتبۂ فڪر "انسان دوستن" جو آهي جيڪو موجوده دؤر جي پيداواري رشتن جي "برن رخن" سان همدرديءَ جو اظهار ڪندو آهي. اهي انسان دوست پنهنجي ضمير جو بار گهٽائڻ لاءِ پرولتاريہ جي اهنجن تي ڳوڙها ڳاڙيندا آهن ۽ سرمائيدارن جي مقابلي جي مذمت ڪندا آهن. اهي مزورن کي صلاح ڏيندا آهن تہ گهڻي محنت ڪيو، ٻار ٿورا ڄڻيو ۽ اخلاقي براين کان بچو. اهي سرمائيدارن کي صلاح ڏيندا آهن تہ پنهنجي پيداواري طريقي کي، معقول راهن تي ۽ انساني جذبي سان سرشار ٿي، منظم ڪيو. کين سٺي ۽ بُري رخ جو فرق ڏاڍو پريشان ڪندو رهندو آهي. وري ڪجه اهڙا مخير به هوندا آهن جن جو خيال آهي تہ ان تضاد جي ضرورت ئي نہ آهي پر اسان چاهيون ته هر ماڻهو سرمائيدار ٿي سگهي ٿو. ان طرح موجوده نظام ته برقرار رهندو البت ان جو تضاد ختم ٿي ويندو.

اهي ته الله سرمائيداري نظام جا ترجمان، پر پرولتاريه طبقي جي ترجمان سوشلسٽن ۽ ڪميونسٽن \_ ۾ به قسمين قسمين مفڪر ملندا. جيستائين پرولتاريه طبقي پوريءَ ريت ترقي نه ڪئي هئي ۽ پرولتاريه ۽ سرمائيدار جي جدوجهد سياسي روپ نه ورتو هو ۽ پيداواري عنصرن کي ايڏي واڌ نه ملي هئي جو ماڻهن کي انهن مادي حالتن جي جهلڪي نظر اچي ها جيڪا پرولتاريه جي آزاديءَ ۽ نئين معاشري جي جوڙجڪ جو لازمي شرط آهي تيستائين مزورن کي انهن دوستن جي خيالي سوشلزم جو سبب سمجه ۾ اچي سگهي ها پر اڄ جيڪڏهن اهي اکيون کولي پنهنجي چؤطرف نظر ڪن ته کين اصل حقيقت نظر اچي ويندي. کين ڪنهن "خيالي سوشلزم" جي جوڙجڪ جي ضرورت نه پوندي، پر انهن ماڻهن جي ڏکيائي اها ئي آهي ته اهي غربت ئي ڏسن ٿا، کين غربت جو انقلابي رخ، ان جو تخريبي رخ نظر نه ٿو

اچي جيڪو پراڻي سماج کي هٽائي ڇڏيندو. موسيو پروڌان جو مرض به اهوئي هو. (ص- 136-140)

پروڌان جي ٻي خرابي هيءَ هئي ته سرمائيدار طبقي جي اقتصادي عالمن وانگر هو به اهوئي سمجهندو هو ته اقتصاديات جا قانون ابدي آهن. ان ڪري معاشري جي بُرن رخن کي ڪڍي ڇڏجي ۽ انهن جي جڳه تي نوان منصفاڻا رخ رائج ڪجن ته سڀ ڪجه صحيح ٿي ويندو. مارڪس حوالا ڏئي ٻڌايو ته پروڌان کان گهڻو اڳ برطانوي سوشلسٽن \_ جان بري، ۽ وليمر ٽامسن \_ اهڙا ئي منصوبا رٿيا هئا. فرق اهو هو ته برطانوي سوشلسٽن جو خيال هو ته اهي منصوبا عبوري دؤر لاءِ هوندا ۽ جڏهن معاشرو سوشلسٽ راهن ۾ بدلجي ويندو ته پوءِ انهن جي گهرج نه رهندي. ان جي ابتڙ پروڌان انهن منصوبن کي معاشري جي خرابين جو مستقل حل سمجهي ٿو. (ص-77)

مارڪس ان ڪتاب ۾ تاريخ جي مادي نظريي جي اصولن کي هڪ ڀيرو ٻيهر وضاحت سان پيش ڪيو ۽ معاشرتي ارتقا جي مختلف دؤرن جي تشريح ڪئي. هن ٻڌايو ته پيداواري عنصر ۽ پيداواري رشتا ملي هڪ وحدت بڻجن ٿا. اهو نه ٿو ٿي سگهي ته پيداواري قوتون هڪ نوعيت جون هجن ۽ پيداواري رشتا ٻيءَ نوعيت جا پيداواري عنصرن جي تبديليءَ سان گڏوگڏ پيداواري طريقي ۾ تبديلي لازمي آهي.

"سماجي رشتا پيداواري عنصرن سان ڳنڍيل هوندا آهن. 

پيداواري عنصرن سان گڏ ماڻهو پنهنجو پيداواري طريقو به بدلائي ڇڏي 

ٿو. ماڻهن جي روزگار حاصل ڪرڻ جو طريقو بدلجي ٿو ته اهي پنهنجن 
سڀني سماجي رشتن کي به بدلائي ڇڏن ٿا. هٿ واري مِل توهان کي 
جاگيرداري اميرن جو معاشرو ڏي ٿي ۽ ٻاڦ سان هلندڙ مِل سرمائيدار 
جو معاشرو. جيڪي ماڻهو پنهنجن سماجي رشتن کي پنهنجي مادي 
پيداواريت سان مقرر ڪن ٿا, اهي ئي ماڻهو پنهنجا اصول, خيال ۽ قانون 
به پنهنجن سماجي رشتن مطابق جوڙن ٿا. تنهنڪري اهي خيال, اهي 
قانون ايڏا ئي گهٽ ابدي آهن جيڏا اهي رشتا, جن جو اهي خيال اظهار 
ڪن ٿا. اهي تاريخي ۽ عبوري تخليقون هونديون آهن. پيداواري 
عنصرن ۾ سانده ترقي ٿيندي رهندي آهي, سماجي رشتن ۾ بربادي 
جو عمل مسلسل جاري رهندو آهي ۽ نون خيالن جي جوڙجڪ ٿيندي 
رهندي آهي. لڪري شش چواڻي, فقط هڪ شي تبديل کان سواءِ آهي ۽ 
اها آهي حرڪت (عَرير). "(ص-122-123)

پيداواري عنصرن مان مارکس جو مطلب پيداواري اوزار ۽ پورهيت ٻئي آهن.

مارڪس اهو ڪتاب پروڌان کي باطل ڪرڻ تائين محدود نه رکيو پر سرمائيداري اقتصاديات جي سڀني نظرين جي تنقيدي وضاحت به ڪئي \_ قدر, ڪم ورڇيندڙ, ڏي وٺ, ڌُنُ, مقابلو ۽ دعويداري زمين جي ڍل, هڙتالون ۽ ٽريڊ يونين, سڀني بابت پنهنجو متبادل نظريو پيش ڪيو.

ماركس تنهن وقت تائين پنهنجو اضافي قدر (Surplus Value) جو نظريو جوڙيو نه هو جيتوڻيك هن "فلسفي جي غربت" كتاب ۾ برطانوي كميونسٽ بري، جي كتاب جو وڏو حوالو ڏنو آهي، جنهن مان خبر پوي ٿي ته ماركس اضافي قدر جي راز كان واقف ٿي چكو هو. بري سرمائيدار نظام جي "غيرمنصفاڻي تبادلي جي نظام" تي تنقيد كندي لكيو هو ته:

"پورهيتن سرمائيدار کي پنهنجو سڄي سال جو پورهيو ڏنو آهي, جنهن جي موٽ ۾ کين اڌ سال جو قدر مليو آهي. اسان جي چؤطرف موجود دولت ۽ طاقت جي اڻ برابريءَ جو اصل سبب اهو ئي آهي. اهو نه ته فردن جي تصور ڪيل جسماني ۽ ذهني اڻ برابري.... ان سڄي وهنوار مان چٽو نظر اچي ٿو ته سرمائيدار ۽ مالڪ پنهنجن پورهيتن کي سڄي هفتي جي پورهيي عيوض ان دولت جو فقط هڪ جُز (حصو) ڏيندا آهن جيڪا هنن گذريل هفتي انهن پورهيتن کان حاصل ڪئي هئي." (ص- 80)

مارڪس پروڌان جي حوالي سان قدر جي بحث جي شروعات ڪندي لکي ٿو ته اسان ڄاڻون ٿا ته هر شي جا ٻه قدر هوندا آهن. هڪ قدر استعمالُ ۽ ٻيو قدر بدل. مثال طور ڪرسيءَ جو قدر استعمال هيءُ آهي ته اسان ان تي ويهندا آهيون, ڪاڳر جو قدر استعمال هيءُ آهي ته ان تي لکندا آهيون, وغيره. هاڻي جيڪڏهن اسان ڪرسي يا ڪاڳر بازار مان وٺڻ وڃون ته پوءِ اسان کي انهن شين جي قدر بدل سان واسطو پوندو آهي. اسان کي انهن شين جي برابر قدر جي ڪا شي دڪاندار کي موٽ ۾ ڏيڻي پوندي آهي پوءَ اهي پئسا هجن يا اَن يا ڪا ٻي شَي.

مارڪس چوي ٿو ته بدل جو اهو نظام سدائين هڪجهڙو نه رهيو آهي پر ان جي به هڪ تاريخ آهي. مثال طور ڪنهن دؤر ۾ رڳو واڌارين شين جي ڏي وٺ ٿيندي هئي يعني ذاتي استعمال کان واڌو شين جي. وري اهو دؤر آيو جڏهن اضافي پيداوار ئي نه پر سڄي جو سڄي مادي پيداوار ، مڙني ٺاهيل شين جي ڏي وٺ ٿيڻ لڳي ۽ هاڻ اهو دؤر اچي ويو آهي جڏهن انهن شين جي کپت به ٿيڻ لڳي آهي جن کي ماڻهو ڏيڻ لائق بنه نه سمجهندو هو. هاڻي اهي به منتقل ٿيڻ ۽ ماڻهو ۽ جي وجود کان الڳ ٿيڻ لڳيون آهن. پراڻي دور ۾ انهن شين جو ٻين تائين فقط ابلاغ ٿيندو هو, تبادلو نهيندو هو, اهو ڏنيون وينديون هيون پر ڪڏهن به کپايون نه وينديون هيون, حاصل ڪيون وينديون هيون، خريد ڪيون نه وينديون هيون. مثال طور نيڪي, پاڪائي,

محبت, ايمان, علم ۽ ضمير وغيره. هاڻي هر شَي جو واپار ٿئي ٿو. هر شَي جو, پوءِ اها مادي هجي يا اخلاقي, هڪ بازاري قدر آهي جيڪو بازار ۾ مقرر هوندو آهي. (ص-36)

پر ڪنهن شَي ۾ قدر ڪيئن پيدا ٿيندو آهي ۽ ان قدر کي ماپڻ جو ماپو ڪهڙو آهي؟ برطانيا جو مشهور اقتصاديات جو عالم ريڪارڊو چوي ٿو ته "شين جو قدر شين جي پيداوار ۾ ڪتب ايندڙ پورهيي جي مقدار سان مقرر ٿيندو آهي." ڪنهن شَي جي تبادلي جي قدر جو ماپو ان جي افاديت نه آهي جيتوڻيڪ بازار ۾ کپندڙ هر شَي ۾ افاديت جو هجڻ ضروري آهي, نه ته اها ڪوبه نه وٺي.

پروڌان چوندو هو ته قدر جا ٻه رخ آهن. هڪڙو سٺو، ٻيو برو. ان ڪري بُري رخ کي، قدر بدل کي \_ منسوخ ڪرڻ گهرجي ۽ فقط سٺي رخ کي \_ قدر استعمال کي \_ ترقي ڏيڻ گهرجي. سندس تجويز هئي ته ان "تضاد" کي ختم ڪرڻ لاءِ بازاري شين جو تبادلو پئسن جي استعمال کان سواءِ ٿئي. مارڪس ثابت ڪيو ته تضاد جو ڪارڻ پئسو ناهي پر اصل ۾ سرمائيداري نظام جو مزاج تضاد وارو آهي. تضاد پئسي کي رد ڪرڻ سان ختم ٿي نه ٿو سگهي، ڇو ته اهو تضاد پيداواري طريقي جو آندل ۽ پاليل آهي، پئسي بدران ذاتي ملڪيت جي سرمائيداراڻي نموني جي پيداوار آهي.

پروڌان مزورن جي ٽريڊ يونين ۽ هڙتالن جي بہ خلاف هو. ان جي ابتڙ مارڪس ٽريڊ يونين تحريڪ کي وڏي اهميت ڏيندو هو. سندس چوڻ هو تہ مزورن جي تنظيم طبقاتي جدوجهد جو پهريون تعليمي ادارو آهي جيڪو انهن کي سرمائيداراڻي نظام خلاف انقلابي ڪاررواين لاءِ تيار ڪندو آهي. مزور تحريڪ وڌندي آهي تہ مزورن ۾ طبقاتي شعور تيز ٿيندو آهي ۽ سرمائيداراڻي نظام جي ڦرلٽ واري نوعيت کلي انهن اڳيان اچي ويندي آهي. اها اقتصادي جدوجهد لازمي طور هڪ نه هڪ ڏينهن سياسي جدوجهد جو جزو بڻجندي، ڇو ته هڪ طبقي جي ٻئي طبقي خلاف جدوجهد سياسي جدوجهد هوندي آهي. ڄڻ مزورن جي معاشي ۽ سياسي جدوجهد هڪ

باب ارڙھون

# ڪميونسٽ ليگ ۽ ڪميونسٽ مينيفيسٽو

اسان لکي چڪا آهيون ته انصاف ليگ وارن سان اينجلس جي دعا سلام 1843ع کان هئي. هنن اينجلس کي ليگ ۾ شرڪت جي دعوت به ڏني هئي، پر اينجلس اصولي اختلافن جي ڪري انڪار ڪري ڇڏيو هو. مئي 1845ع ۾ مارڪس به اينجلس اصولي اختلافن جي ڪري انڪار ڪري ڇڏيو هو. انصاف ليگ نظرياتي اعتبار کان خيالي سوشلزم جي حامي هئي، پر ان جا اڪثر ڪارڪن مخلص ماڻهو هئا. انصاف ليگ جون شاخون هونئن ته پيرس ۽ زيورڪ ۾ به هيون جتي جرمن مزورن جو وڏو تعداد ليگ سان لاڳاپيل هو، پر سڀ کان فعال لنڊن وارو مرڪز هو. لنڊن ۾ ليگ جو هڪڙو تعليمي ڪلب هو جتي مزورن کي سياسي تعليم ڏني ويندي هئي ۽ سندن تفريح لاءِ ڳائڻ وڄائڻ، ناچ ۽ ناٽڪن جو به انتظام ڪيو ويندو هو. ليگ جو هڪڙو رسالو به پيرس مان ڇپيو هو.

اينجلس انصاف ليگ ۾ شرڪت تي راضي ويا. تڏهن ليگ جي مرڪزي ڪاميٽيءَ فيصلو ڪيو تہ انصاف ليگ جي هڪ ڪانگريس گهرائي وڃي جنهن ۾ ليگ جا نوان مول ۽ مقصد ۽ قاعدا ۽ ضابطا منظور ٿين ۽ پَڪو پروگرام ڪميونسٽ بنيادن تي مرتب ڪجي.

انصاف ليگ جي پهرين كانگريس 2\_جُون 1847ع تي لنڊن ۾ منعقد ٿي. ماركس ته مالي ذكيائين جي كري كانگريس ۾ شريك نه ٿي سگهيو البت برسيلز جي كميونسٽن جي نمائندگي وليم وُولف ۽ پيرس جي كميونسٽن جي نمائندگي وليم وُولف ۽ پيرس جي كميونسٽن جي نمائندگي اينجلس كانفرنس ۾ خاص طور تي نمايان كردار ادا كيو. سندس كوششن سان ليگ جا قاعدا ۽ ضابطا جمهوري اصولن موجب رٿيا ويا ۽ تنظيم جو نالو انصاف ليگ بدران "كميونسٽ ليگ" ركيو ويو. ليگ جو پراڻو نعرو هو "سيئي ماڻهو ڀائر آهن" ان بدران "سيني ملكن جا پورهيتو! هك ٿي وڃو!" اختيار كيو ويو, جيكو اڄ تائين عالمي پرولتاريہ جو انقلابي نعرو آهي.

ڪميونسٽ ليگ جي انهيءَ ڪانگريس ۾ اينجلس ورڪنگ ڪاميٽيءَ پاران هڪڙو دستاويز "عقيدي جو اقرار" (Confession of Faith) پيش ڪيو. اهو دستاويز تاريخ جي مادي نظريي مطابق پهريون سوشلسٽ پروگرام هو. "عقيدي جو اقرار" سوالن جوابن جي انداز ۾ لکيو ويو هو. شروعات ۾ پرولتاري طبقي جي وصف ۽ تاريخ ٻڌائي وئي هئي، پوءِ ٻڌايو ويو هو تہ اهو طبقو سرمائيدار طبقي جو ضد آهي. ان کان پوءِ ثابت ڪيو ويو هو تہ ڪميونسٽ راهن تي معاشري جي نئين سر سنوار سماجي ارتقا جي قانونن جو لازمي نتيجو آهي. پوءِ نجي ملڪيت کي گڏيل ملڪيت ۾ بدلائڻ جا طريقا ٻڌايا ويا هئا، انقلاب جي تاريخي ڪردار جي وضاحت ڪئي وئي هئي ۽ سياسي اقتدار حاصل ڪرڻ کان پوءِ مزور طبقي جي ذميوارين جي تشريح ڪئي وئي هئي. ان کان سواءِ ڪٽنب, قومي اختلافن ۽ مذهبن بابت ڪميونسٽ نڪتي نظر پيش ڪيو ويو هو. • ڪانگريس ان دستاويز تي غور عيو ۽ طي ٿيو تہ اهو ليگ جي مختلف شاخن ڏانهن بحث ۽ سنوار لاءِ موڪليو وڃي ۽ آخري فيصلو بيءَ ڪانگريس تائين ملتوي ڪيو وڃي.

ڪميونسٽ ليگ جي پهرينءَ ڪانگريس کان واندو ٿي اينجلس جڏهن مارڪس سان ملڻ جولاءِ 1874ع ۾ برسيلز ويو ته ٻنهي دوستن اتي ڪميونسٽ ليگ جي شاخ کولي, پر ڪميونسٽ ليگ جيئن ته ڳجهي تنظيم هئي, ان ڪري هنن لنڊن جي تعليمي سوسائٽيءَ وانگر هڪ "جرمن مزور سوسائٽي" قائم ڪئي. ان

<sup>•</sup> Fredrick Engels: Biography. P-92. Moscow. 1974

سوسائٽيءَ جي نوعيت ڪلب جهڙي هئي, جتي ليڪچر ڏبا هئا,  $^{m{0}}$  ڊراما منعقد ڪيا ويندا هئا ۽ ڏڻ ملهايا ويندا هئا. انهن تقريبن ۾ بيلجين قوم جي مزورن کي به شرڪت جي ڪوٺ ڏني ويندي هئي.

ان دوران ڪميونسٽ ليگ "عقيدي جو اقرار" مسودو پنهنجين شاخن ڏانهن اماڻي ڇڏيو. اهو مسودو جڏهن پيرس پهتو تہ اتي ان تي ڪيئي ڏينهن بحث ٿيندو رهيو. نيٺ طي ٿيو تہ اينجلس ٻيو مسودو لکي. اينجلس اهو مسودو بہ جلد ئي لکي ورتو جيڪو پوءِ "ڪميونزم جا اصول" نالي سان ڇپيو. اهو دستاويز بہ سوالن جوابن جي ئي انداز ۾ لکيو ويو هو پر "عقيدي جي اقرار" کان چئوڻ تي وڌيڪ هو ۽ ان ۾ ڪميونزم جا اصول وڌيڪ چٽائيءَ سان ٻڌايا ويا هئا. حقيقت ۾ ڪميونسٽ مينيفيسٽو جو پهريون مسودو اهو ئي هو. ان ڪري اينجلس 23\_نومبر 1847ع تي لکيل خط ۾, مارڪس کي پيرس مان لکي ٿو تہ "عقيدي جي اقرار" تي ڪجه غور ڪجانءِ. منهنجو خيال آهي تہ اسان کي سوالن جوابن جو انداز ڇڏڻ گهرجي ۽ دستاويز کي "ڪميونسٽ مينيفيسٽو" سڏڻ گهرجي.... مان جيڪو بہ لکيو آهي, اهو پاڻ سان گڏ کڻي اچي رهيو آهيان. ان جو انداز بياني آهي پر تحرير ڏاڍي ڪچي اهو پاڻ سان گڏ کڻي اچي رهيو آهيان. ان جو انداز بياني آهي پر تحرير ڏاڍي ڪچي آهي ۽ مون اها ڏاڍي تڪڙ ۾ لکي آهي."

ڪميونسٽ ليگ جي ٻي ڪانگريس 29\_نومبر 1847ع تي لنڊن ۾ شروع ٿي ۽ ڏهن ڏينهن تائين هلندي رهي. ڪانگريس ۾ مارڪس ۽ اينجلس کان سواءِ جرمنيءَ, سئٽزرلينڊ, فرانس, بيلجيم, پولينڊ ۽ برطانيا جا نمائندا ڪافي تعداد ۾ شريڪ ٿيا. انهيءَ ڪري مارڪس ۽ اينجلس ان ميڙ کي "پرولتاري جي پهرين بين الاقوامي ڪانگريس" سڏيو. ڪانگريس جي مباحثن ۾ مارڪس ۽ اينجلس سرگرم حصو ورتو ۽ شرڪتين جي اڪثريت کي پنهنجو هم خيال بڻائڻ ۾ گهڻي حد تائين ڪامياب ٿيا، ان ڪري سندن تجويز تي ڪميونسٽ ليگ جي مولن ۽ مقصدن ۾ بنيادي ترميمون ڪيون ويون ۽ طي ٿيو ته "ليگ جو مقصد بورجوا طبقي کي اقتدار تائم ڪرڻ, طبقاتي نفرت جي شڪار بورجوا سوسائٽيءَ کي منسوخ ڪرڻ ۽ طبقن کان آجي ۽ ذاتي ملڪيت نه رکندڙن نئين سوسائٽيءَ جو بنياد رکڻ آهي." مارڪس ۽ اينجلس جي رهنمائي ڪندڙ ڪردار جو سوسائٽيءَ جو بنياد رکڻ آهي. "مارڪس ۽ اينجلس جي رهنمائي ڪندڙ ڪردار جو کانگريس هنن ٻنهي جي حوالي ڪئي. مارڪس ۽ اينجلس لنڊن ۾ رهڻ دوران ڪانگريس هنن ٻنهي جي حوالي ڪئي. مارڪس ۽ اينجلس لنڊن ۾ رهڻ دوران پولينڊ جي "يوم بغاوت" جي جلسي ۾ تقريرون ڪيون ۽ جرمن مزورن جي تعليمي پولينڊ جي "يوم بغاوت" جي جلسي ۾ تقريرون ڪيون ۽ جرمن مزورن جي تعليمي

سوسائٽيءَ کي به خطاب ڪيو. "يوم بغاوت" جي ئي تقرير ۾ اينجلس چيو ته "ڪابه قوم, جيڪا ٻين قومن کي غلام بڻائئي ٿي, آزاد نه ٿي ٿي سگهي."

مارڪس ۽ اينجلس برسيلز موٽي ڪميونسٽ مينيفيسٽو لکڻ ۾ لڳي ويا, پر ڪم اڃا پورو نہ ٿيو هو تہ اينجلس کي ڊسمبر جي پڇاڙيءَ ۾ پيرس وڃڻو پيو ۽ مينيفيسٽو کي مڪمل مارڪس کي اڪيلي سر ڪرڻو پيو. اتفاق سان ان مسودي جو هڪ صفحو ۽ ٽئين باب جو خاڪو اڃا تائين هٿيڪو آهي. اهي ٻئي مارڪس جي خط ۾ آهن. انهن مان خبر پوي ٿي تہ جيتوڻيڪ ڪميونسٽ مينيفيسٽو مارڪس ۽ اينجلس جي گڏيل تصنيف آهي, پر دستاويز کي آخري صورت مارڪس ئي ڏني هئي. مارڪس اهو مسودو جنوري 1848ع جي آخر ۾ لنڊن اماڻي ڇڏيو, جتان ڪميونسٽ مينيفيسٽو جو پهريون جرمن ڇاپو فيبروري 1848ع ۾ ڇپيو ۽ پوءِ مسلسل ڪيئي ڇاپا پهريائين جرمن ٻوليءَ ۾ ۽ پوءِ فرانسي, اٽيلين, پولش, روسي, مسلسل ڪيئي ڇاپا پهريائين جرمن ٻوليءَ ۾ ۽ پوءِ فرانسي, اٽيلين, پولش, روسي, مسلسل ڪيئي ڇاپا پهريائين جرمن ٻوليءَ ۾ ۽ پوءِ فرانسي اٽيلين, پولش, روسي, مسلسل ڪيئي ڇاپا پهريائين جرمن ٻوليءَ ۾ ۽ پوءِ فرانسي اٽيلين, پولش, دوسي، مسلسل ڪيئي ڇاپا پهريائين جرمن ٻوليءَ ۾ ۽ پوءِ فرانسي اٽيلين, پولش, دوسي، منهن آهي اها اهڙو ۾ ان عظيم ڪتاب جو ترجمو ٿيل نہ هجي. اينجلس سچ چيو هو تہ مينيفيسٽو شوشلسٽ ادب جي سڀني کان مقبول ۽ سڀ کان عالمگير تصنيف آهي. اها اهڙو گڏيل پليٽ فارم آهي جنهن کي سائبيريا کان وٺي ڪيليفورنيا تائين ڪروڙين پورهيتن مڃي ورتو آهي."

"ڪميونسٽ مينيفيسٽو" پهريون ڪتاب جنهن ۾ سائنسي سوشلزم جا بنيادي اصول ڏاڍي وضاحت سان پوئيل آهن. ان ۾ ڪائنات جا نوان مادي تصور, جدليت جا ارتقائي قانون, سرمائيداري نظام جي نوعيت, طبقاتي جدوجهد جا نظريا ۽ ڪميونسٽ معاشري جي تخليق ۽ پورهيتن جو انقلابي ڪردار, مطلب ته مارڪسزم جي سڀني اهم رُخن جي جامع تشريح ڏنل آهي.

اينجلس مينيفيسٽو جي 1883ع واري جرمن ڇاپي جي پيش لفظ ۾ لکيو هو ته "هن ڪتاب جو مرڪزي خيال هيءُ آهي ته هر دؤر جي سياست ۽ فڪر اقتصاديات يعني زندگيءَ جي ضرورتن جي پيداوار ۽ ان سماجي ڍانچي تي بيٺل هوندو آهي جيڪو زمين جي گڏيل ملڪيت جي دؤر کان وٺي اڄ تائين ماڻهوءَ جي هر دؤر جي تاريخ طبقاتي جدوجهد جي تاريخ رهي آهي. اها جدوجهد سرمائيداري دور ۾ هاڻي ان منزل تي پهچي وئي آهي ته ٿُرجندڙ مظلوم طبقو ڦريندڙ ظالم طبقي کان ان وقت تائين نجات نہ ٿو ماڻي سگهي جيستائين اهو گڏوگڏ سڄي سوسائٽيءَ کي استحصال, ظلم ۽ طبقاتي جدوجهد کان نجات نہ ڏيارائي."

پر كميونسٽ مينيفيسٽو فقط نظرياتي منشور ئي ناهي پر سڄيءَ دنيا جي پورهيتن جي ويڙهين جو داستان بر آهي. اهو پڙهي ايئن محسوس ٿئي ٿو ڄڻ مزورن جو لشكر فتح جو انقلابي نشان كنيون دشمن كي للكاري رهيو آهي ته بزدلو!

انهيءَ سوسائٽيءَ اڳيان مارڪس ڊسمبر 1847ع ۾ اقتصاديات تي ڪيئي تحريري ليڪچر ڏنا, جن مان
 ڪجه ليڪچر پوءِ "اجوري وارو پورهيو ۽ سرمايو" جي نالي سان ڇپيا.
 Selected Correspondence. P-45

سامهون ٿيو ۽ جيڪڏهن توهان ۾ اخلاقي جرئت جي رَتِي به بچيل آهي ته اسان جي هن ويڙه جو جواب ڏيو.

ڪتاب جي پهرين حصي ۾ سرمائيدار ۽ پرولتاريہ جي تاريخ ٻڌائيندي مارڪس ۽ اينجلس لکيو آهي تہ سرمائيداري نظام دنيا تي سدائين کان مسلط ناهي پر سماجي ارتقا جي هڪ مخصوص دؤر ۾ جاگيرداري نظام کي ماري اقتدار تي قابض ٿيو آهي. ان برادريءَ ۽ ڀائپيءَ جي مڙني پراڻن رشتن کي ختم ڪري ڇڏيو آهي ۽ ماڻهوءَ ماڻهوءَ جي وچ ۾ "ننگي خود غرضيءَ" يعني "روڪ ادائگيءَ" جو اڪيلو رشتو نافذ ڪيو آهي. ان ماڻهوءَ جي مڙني وجداني ڪيفيتن کي, سورمائي جذبن کي ۽ جذباتي شوق ۽ ذوق کي سڪن جي برفيلي سمنڊ ۾ ٻوڙي ڇڏيو آهي. ان ماڻهوءَ جي قدر ۾ ڦيرائي ڇڏيو آهي ۽ الله ڳڻين آزادين بدران هڪ "بي ضمير آزادي" مروج ڪري ڇڏي آهي ۽ اها آهي "واپار جي آزادي". ٿوري ۾ تهو استحصال هاڻي کلي اڳيان اچي ويو آهي جنهن تي رنگارنگي پڙدا پيل هئا. ڪيترائي ئي ڪم هيا جن چوقير عزت ۽ احترام جا دائرا نڪتل هئا, سرمائيدار اهي دائرا ڊاهي ڇڏيا آهن. هن استاد, حڪيم, عالم, فنڪار, شاعر, سائنسدان, سڀني کي اجوري وارو مزور بڻائي ڇڏيو آهي, ايستائين جو هن ڪٽنب جي مُک جي جذباتي نقاب کي به ڇڪي اڇلي ڇڏيو آهي ۽ ايستائين جو هن ڪٽنب جي مُک جي جذباتي نقاب کي به ڇڪي اڇلي ڇڏيو آهي ۽ ايستائين وهن ڪٽنب جي مُک جي جذباتي نقاب کي به ڇڪي اڇلي ڇڏيو آهي ۽ ڪٽنبي رشتن کي به پئسن جي رشتي ۾ گهڙي ورتو آهي.

ير اهو به سيّ آهي ته سرمائيداري نظام جي دؤر ۾ ٻاڦ ۽ بجليءَ سان هلندڙ جيڪي مشينون ۽ اوزار ايجاد ٿيا آهن انهن جي ڪري پيداواري قوتون هاڻي ايڏيون وڌي ويون آهن جيڪي ماڻهوءَ جي سڄي تاريخ ۾ مجموعي طور به نه هيون. سرمائيداري دؤر جي تعميري ڪارنامن اڳيان مصر جا اهرام ۽ روم جا گرجا گهر ۽ بادشاهن جا محل ۽ ايوان ٻارن جون رانديون لڳن ٿا. شين جي پهچ ۽ اچ وڃ جا ذريعا ميسر ڪري سرمائيدار دنيا کي هڪ اقتصادي وحدت، هڪ عالمگير بازار ۾ بدلائي ڇڏيو آهي ۽ هو مصنوعات واري هڪ عالمي تهذيب ۽ عالمي ادب پيدا ڪرڻ جون دعوائون به ڪرڻ لڳو آهي. اهو پنهنجن پيداواري اوزارن ۾ مسلسل تبديلين ۽ درستگين جي خيال ۾ لڳو پيو هوندو آهي ڇو تہ ان کان سواءِ هو زنده نہ ٿو رهي سگهي جيتوڻيڪ پراڻي زماني جي صنعتڪار طبقن جي وجود جو دارومدار روايتي پيداواري طريقي کي بنا ڪنهن تبديليءَ جي قائم رکڻ تي هو. ان جي ابتڙ موجوده دؤر ۾ هر شَي معاشري ۾ پير کوڙڻ کان اڳ ئي پراڻي ٿي وجي ٿي. (ص- 113–114)

جنهن رفتار سان سرمايو وڌي ٿو, ساڳيءَ رفتار سان پرولتاريہ يعني اجوري وارن مزورن جي تعداد ۾ به واڌارو ٿئي ٿو. اهي پورهيت تيستائين زنده رهندا آهن جيستائين کين ڪم ملندو آهي ۽ ڪم کين ان وقت تائين ملندو آهي جيستائين انهن جي پورهيي سان سرمائي ۾ واڌ ٿيندي رهندي آهي. اهي پورهيت به بازاري وکر بڻجي ويا آهن ۽ ٻين بازاري وکرن وانگر مقابلي ۽ بازار جي لاه چاڙه جو شڪار آهن. مشينن جي ڏينهون ڏينهن ترقيءَ ۽ ڪم ورڇيندڙ جي ڪري مزورن جي ڪم ۾ هاڻي انفرادي ڪردار ناهي رهيو, پر اهي مشينن جا پرزا بڻجي ويا آهن.

صنعت جي ترقيء سان مزورن جي تعداد ۾ ئي واڌارو ناهي ٿيندو, پر فيڪٽرين ۾ گڏ ڪم ڪرڻ ۽ هڪ هنڌ رهڻ سان منجهن پنهنجي قوت جو احساس وڌندو آهي ۽ اهي پنهنجن حقن لاءِ جدوجهد شروع ڪندا آهن. اها طبقاتي جدوجهد شروعات ۾ ڪم جي وقت ۾ گهٽتائيءَ ۽ اُجورن ۾ واڌ تائين محدود هوندي آهي, پر جدوجهد دوران ئي ۽ جدوجهد جي نتيجي ۾ مزورن ۾ سياسي سمجه ايندي آهي ۽ منجهن پنهنجي طبقي جي تاريخي رتبي ۽ ڪردار جو شعور اڀرندو آهي. اقتصادي جدوجهد سياسي جدوجهد جو روپ وٺندي آهي.

موجوده دؤر كان اڳ واريون سڀئي تحريكون اقليتن جون تحريكون هيون يا اقليتن جي حق ۾ هيون, البت مزدور تحريك وڏي اكثريت جي تحريك آهي ۽ وڏي اكثريت جي حق ۾ آهي. پر موجوده سوسائٽيءَ جي سڀ كان هيٺين سطح تي بيٺل پرولتاريد حكمران سوسائٽيءَ جي سڄي عمارت كي كيرائڻ كان سواءِ كامياب نه ٿي ٿي سگهي.

اسان جي ملڪ جي ڪجه ادبي گروهن جو خيال آهي ته معاشري جا سڀ کان انقلابي عنصر پورهيت ناهن پر اصلي انقلابي چور, ڌاڙيل, کيسا ڪٽيندڙ, فقير, بدمعاش ۽ غنڊا آهن. ان گروه جو انهن اديبن جي ذهنن ۾ ڏاڍو روماني تصور آهي, پر مارڪس ۽ اينجلس جو چوڻ آهي ته اهو سماج جو سڀ کان سڙيل عنصر آهي. ممڪن آهي ته اهو انفرادي طور پرولتاري انقلاب ۾ شريڪ ٿئي پر مجموعي طور اهي ماڻهو انقلاب دشمن هوندا آهن ۽ رجعت پرستن جي پگهاردار ايجنٽن جو ڪردار نيائيندا آهن. هاڻي تائين روس, چين, ڪيوبا, ويٽنام جتي به انقلاب آيو آهي ان ۾ پورهيت طبقو ئي اڳيان اڳيان رهيو آهي, نه ڪي مٿي ذڪر ڪيل "خطرناڪ طبقو." (ص-118)

ڪتاب جي ٻئي حصي ۾ مارڪس ۽ اينجلس ڪيمونزم تي ٿيندڙ ڪجه اعتراضن جو جواب ڏنو آهي. مثال طور هيءُ اعتراض ڪميونزم ماڻهوءَ کي شخصي آزاديءَ ۽ انفراديت کان محروم ڪري ڇڏي ٿو. جيتوڻيڪ مارڪس "فلسفياڻين لکتن" ۽ "جرمن آئيڊيالاجيءَ" ۾ ان مسئلي کي تفصيل سان چٽو ڪيو

Selected Works. Vol-1. P-3

هو ۽ ثابت ڪيو هو تہ ماڻهوءَ جي شخصي آزاديءَ ۽ انفراديت جو سڀ کان وڏو دشمن سرمائيداري نظامر آهي ۽ اهو به ته ماڻهوءَ کي وجود جي اظهار ۽ وجود جي حاصلات جي مڪمل آزادي ڪميونسٽ معاشري ۾ ئي نصيب ٿيندي. هو پهريون ڀيرو شين جي غلاميءَ کان آجو ٿيندو.

"حُميونسٽ مينيفيسٽو" ۾ شخصي آزاديءَ بابت بحث ڪندي مارڪس ۽ اينجلس چون ٿا تہ "سرمائيدار معاشري ۾ رڳو سرمايو آزاد آهي ۽ پنهنجي انفراديت رکي ٿو، پر جيئرو ماڻهو تہ مجبور آهي ۽ سندس ڪا انفراديت ناهي " (ص- 122). ان جي ابتڙ ڪميونسٽ اهو چاهن ٿا تہ سرمائي کي ان "آزاديءَ ۽ انفراديت" کان محروم ڪيو وڃي تہ جيئن "زنده" ماڻهوءَ جي مجبوري ختم ٿئي ۽ سندس انفراديت بحال ٿي سگهي. سرمائي جي آزاديءَ جي تنسيخ کي سرمائيدار جيڪڏهن انفراديت ۽ آزاديءَ جي تنسيخ چوي ٿو، ڇاڪاڻ تہ بورجوا انفراديت يعني بورجوا جي آزاديءَ ۽ خومختياريءَ جي تنسيخ بيشڪ اسان جو مقصد آهي.

ٻيو آعتراض هيءُ آهي تہ ڪميو آنرم ما آهن جي ذاتي ملڪيت تي قبضو ڪري وٺي ٿو. ان جي جواب ۾ مارڪس ۽ اينجلس چون ٿا ته "توهان ان خيال کان ڏڪي اٿو ٿا ته تحميونسٽ ذاتي ملڪيت کي ختم ڪري ڇڏيندا, پر توهان جي موجوده سوسائٽيءَ ۾ تہ نوي سيڪڙو آباديءَ جي حد تائين تہ ذاتي ملڪيت ڪڏهوڪو ختم ٿي چڪي آهي ۽ جيڪڏهن آگرين تي ڳڻڻ جيترن ماڻهن وٽ آهي تہ رڳو ان ڪري, جو نوي سيڪڙو ذاتي ملڪيت کان محروم آهن. توهان اسان کي ملڪيت جي ان صورت کي رد ڪرڻ تي گهٽ وڌ چئو ٿا جنهن جي وجود جو لازمي شرط هيءُ آهي تہ آباديءَ جي تمام گهڻي اڪثريت ان ملڪيت کان محروم رهي. ٻين لفظن ۾ هيئن سمجهو تہ توهان اسان کي ان لاءِ گهٽ وڌ ڳالهايو ٿا جو اسان جو ارادو توهان جي ملڪيت کي رد ڪرڻ جو آهي. اها صفا صحيح آهي. سچ پچ اسان جو ارادو اهوئي ملڪيت کي رد ڪرڻ جو آهي. اها صفا صحيح آهي. سچ پچ اسان جو ارادو اهوئي آهي. البت ڪميونزم ڪنهن ماڻهوءَ کي معاشري جي پيداوار کي ذاتي واهيي ۾ آڻڻ جي حق کان محروم نہ ٿي ڪرڻ چاهي اها صرف هيءُ گهري ٿي تہ ڪنهن ماڻهوءَ کي اهو اختيار نه هجي ته هو پيداوار جي استعمال سان ٻين جي پورهيي تي قبضو ڪري هئي ..."

ان بحث مان هيءَ خبر پوي ٿي تہ ذاتي ملڪيت ٻن قسمن جي آهي. هڪڙي اها, جيڪا ڏهاڙي اسان جي واهپي ۾ اچي ٿي. مثال طور کاڌو, لٽا, ٿانو, گهر, ڀانڊا, گهر جو سامان, واچ, ريڊيو, ٽي وي, سائيڪل ۽ موٽر ڪار وغيره. ٻي اها, جنهن ذريعي اسان ٻين جي پورهيي مان نفعو ڪمائيندا آهيون. مثال طور فيڪٽريون, ملون, زمين, بينڪ, ڌاتوئن جون کاڻيون, جهاز, ريل گاڏيون. وغيره. مارڪس ۽ اينجلس چون ٿا تہ ڪميونزم جو مقصد هيءُ آهي تہ هر ماڻهوءَ کي پهرين قسم جي

ذاتي ملڪيت وڌ ۾ وڌ ملي يعني واهپي جون شيون ملن, پر اهو تڏهن ممڪن آهي جڏهن ٻئي قسم جي ذاتي ملڪيت کي, جنهن تي ٿورا ماڻهو قابض هجن, سڄي معاشري جي گڏيل ملڪيت ۾ بدلايو وڃي.

چيو ويندو آهي ترجيكڏهن ذاتي ملكيت رد كئي ويئي تر سڀئي كمر بيهجي ويندا ۽ سوسائٽي سُست ۽ بي عمل ٿي ويندي, پر اها دعويٰ جيكڏهن صحيح هجي ها تر بورجوا سوسائٽي سُستي سبب كڏهوكو ختمر ٿي چكي هجي ها ڇو تر بورجوا سوسائٽيءَ ۾ جيكي ماڻهو كمر كندا آهن تن جا هٿ خالي رهجي ويندا آهن ۽ جن كي سڀ كجه ملندو آهي, اهي كم ناهن كندا. (ص-122). ان كان سواءِ ماڻهوءَ زندگيءَ جي مختلف شعبن ۾ هاڻي تائين جيكي وڏا وڏا وڏا كمر كيا آهن, اهي ذاتي ملكيت ۾ واڌارو كرڻ لاءِ ناهن كيا. سائنسدانن ايجادون ۽ انكشاف پئسي جي لاچ تسكين لاءِ ناهن كيا, نه ئي فلسفين نظريا ان لاءِ ڏنا آهن تر اهي فيكٽرين جا مالك بڻجن. اديبن اعليٰ تخليقون محل ٺاهڻ لاءِ ناهن سرجيون ۽ نه ئي مصورن زمين تي خدائي كرڻ لاءِ تصويرون چٽيون آهن.

جهڙا اعتراض مادي شين جي پيداواري نموني ۽ واهپي جي نموني تي ڪيا وڃن ٿا, اهڙا اعتراض ذهني تخليقن تي به ٿين ٿا. سرمائيدار وٽ جنهن طرح طبقاتي ملڪيت جي ختم ٿيڻ جي معنيٰ پيداوار جي ئي ختم ٿيڻ جي آهي, ساڳيءَ طرح سندس خيال آهي ته طبقاتي ڪلچر جو ختم ٿيڻ, صفا ڪلچر جو ئي ختم ٿيڻ آهي. "پر جنهن ڪلچر جي زيان ٿيڻ جو روئڻ سرمائيدار ڏيکاري ٿو, اهو تمام گهڻي اڪثريت لاءِ مشين وانگر ڪم ڪرڻ جي تربيت آهي."

کنهن وقت کميونزم ۽ سوشلزم تي اهو اعتراض عام هو ته اشتراکي (کميونسٽ) معاشري ۾ عورتن کي به گڏيل ملڪيت بڻايو ويندو. مارکس ۽ اينجلس جواب ڏين ٿا ته "حقيقت هيءَ آهي ته سرمائيدار پنهنجيءَ گهرواريءَ کي پيداواري اوزار سمجهي ٿو ۽ جڏهن هو اهو ٻڌي ٿو ته کميونسٽ سڀني پيداواري اوزارن کي گڏيل ملڪيت بڻائي ڇڏيندا، ته هو قدرتي طور اهو نتيجو ڪڍي ٿو ته ٻين پيداواري اوزارن وانگر عورت به گڏيل ملڪيت بڻائي ويندي. سندس خواب ۽ خيال ۾ به اها ڳاله نه ٿي اچي ته ڪو اهڙو معاشرو به ٿي سگهي ٿو جنهن ۾ عورت جي اها حيثيت، ته اها صرف پيداواري اوزار ئي رهي، ختم ڪئي ويندي ۽ کيس معاشري ۾ حيثيت، ته اها صرف پيداواري اوزار ئي رهي، ختم ڪئي ويندي ۽ کيس معاشري ۾ اها ئي حيثيت ۽ عزت مليل هوندي جيڪا مرد کي مليل آهي."

ٽئين حصي ۾ مارڪس ۽ اينجلس جاگيرداري سوشلزم, وچين طبقي جي سوشلزم, بورجوا سوشلزم ۽ خيال سوشلزم جي طبقاتي نوعيت جي وضاحت ڪئي آهي ۽ ٻڌايو آهي تہ سوشلزم جا اهي قسم سوشلزم جو ضد آهن. انهن جي ڪري عوام ۾ ڏاڍيون غلط فهميون پکڙجن ٿيون ۽ انقلابي تحريڪ ۾ ٿيٽهڙو پوي ٿو. مثال

طور جاگيرداري سوشلزم تي تبصرو كندي هنن لكيو ته فيودل سوشلزم انهن, چهري تي ٻيو چهرو ركندڙ مكارن جو "اشتراكي" نظريو آهي جيكي پورهيتن جي حمايت حاصل كرڻ لاءِ "سرمائيداري نظام مرده باد" ۽ "انقلاب زنده باد" جا نعرا هڻن ٿا. جيتوڻيك سندن مقصد جاگيرداري نظام جي بحالي هوندو آهي. اهي معاشري كي اڳتي وٺي وڃڻ بدران پٺتي ذكين ٿا. اهي سرمائيداري نظام جون برايون چوندي چوندي ڳڻائن ٿا, تہ جيئن شهري عوام كي پك ٿئي تہ اهي ماڻهو واقعي اسان جا دوست ۽ سڄڻ آهن. اهو سوشلزم جا اصطلاح به كم آڻڻ كان نہ ٿا مڙن ۽ جيكڏهن ضرورت پوي ته اهي سوشلزم ۾ مذهب جو پڇ به هڻي وٺن ٿا.

اڻويهين صديءَ جي شروعات ۾ جڏهن برطانيا ۽ فرانس ۾ جاگيرداري نظام کي مڪمل هار ملي ۽ سرمائيداري نظام وڌيو ته پورهيتن ۽ وچين طبقي ۾ سوشلزم جون ڳالهيون به عام ٿيون. ان صورتحال کان فائدو وٺي جاگيردارن جديد بورجوا سوسائٽيءَ خلاف پمفليٽ ڇپائي ورهائڻ شروع ڪيا، پر سرمائيدار معاشري جون رڳو خرابيون ٻڌائڻ سان تہ جاگيرداري نظام موٽي نه پيو سگهي. ان لاءِ گهٽ ۾ گهٽ ظاهري طور "انقلابي" بڻجڻ ضروري هو. کين مزورن کان ڪو ڊپ نه هو، ڇو ته کين جاڻ هئي ته مزور اڃا ايڏا باشعور ۽ منظم ناهن ٿيا جو سرمائيدارن کان اقتدار ڦري وٺن, ان ڪري هنن مزور طبقي جي پُٺ وٺڻ جو ناٽڪ ڪيو ۽ نون اميرن جي نفرت ۾ مزورن جي حفاظت جو بهانو ڪرڻ لڳا.

"جا گيرداري سوشلزم ان طرح وجود ورتو, جيكو اڌ مرثيو هو ۽ اڌ نقل, اڌ ماضيءَ جو پڙاڏو هو ۽ اڌ مستقبل جو خطرو. جا گيرداري سوشلسٽ كڏهن كڏهن پنهنجي تكي, مزاحيه ۽ چيندڙ تنقيد سان بورجوا جي دل تي ڌڪ هڻندا هئا پر سندن تنقيد كل جو ڳي حد تائين بي فائدي هوندي هئي, ڇو ته اهي جديد تاريخ جي ارتقا كان بلڪل ئي اڻ ڄاڻ هئا. جا گيرداري نظام جا اهي كائو ماڻهن كي پنهنجي چؤقير ميڙڻ جي غرض سان پرولتاريہ جو جهنڊو اوچو ڪرڻ بدران فقيري ڪستو كڻي هلندا هئا, پر ماڻهن كي ستت ئي خبر پئجي ويندي هئي, ته هي ته اهي ئي پراڻا بگهڙ آهن." (ص-128)

مارڪس ۽ اينجلس جو چوڻ آهي ته فيوڊل سوشلسٽ نون اميرن کي اهو ڌوڪو ڏين ٿا ته توهان کي حڪومت ڪرڻ نه ٿي اچي، توهان رڳو پئسا ميڙڻ ڄاڻو ٿا، توهان مزورن کي انقلابي مزور بڻجڻ کان روڪڻ جي صلاحيت به نه ٿا رکو. ان ڪري بچاءُ انهيءَ ۾ اٿوَ ته اسان کي پاڻ سان شريڪ ڪيو، نه ته جيڪڏهن حقيقي سوشلسٽ اقتدار ۾ اچي ويا ته توهان جون فيڪٽريون ۽ ڪارخانا سچ پچ به ڦرجي ويندا.

"ان ڪري سياسي عمل ۾ فيوڊل سوشلسٽ مزور طبقي خلاف سڀني قهري ڪاررواين ۾ شريڪ ٿين ٿا ۽ ڏهاڙيءَ جي زندگيءَ ۾ پنهنجين ٻٽاڪن باوجود صنعت جي وڻ مان ڪريل سوني صوف کي ڏاڍي بي شرميءَ سان جهڪي کڻي وٺن ٿا ۽ سچائيءَ, محبت ۽ عزت جو سودو, اُنَ, ڳاڙهي گوگڙونءَ ۽ پٽاٽن جي شراب سان ڪري وٺن ٿا." (ص-128)

مارڪس ۽ اينجلس سينٽ سائمن. فوريئر ۽ رابرٽ اووين جي خدمتن کي ڏاڍو ساراهيو آهي ۽ ان ڳالھ جو اعتراف ڪيو آهي ته سندن تعليمن سان مزور طبقي کي ڏاڍو فائدو ٿيو, البت خيالي سوشلزم جي رستي تي هلي سرمائيداري نظام جي جڳه تي سوشلسٽ نظامر نہ ٿو قائمر ڪري سگهجي. اهو تاريخي فرض پرولتاريہ طبقي کي ٻين پورهيتن سان ملي نڀائڻو پوندو. سماجي انقلاب بابت مارڪس ۽ اينجلس جو نکتي نظر هيءُ هو تہ انقلابي جدوجهد جو کو پکو پختو نسخو دستياب ناهي, پر هر ملك كي پنهنجين معروضي حالتن موجب پنهنجو واضح پروگرام ۽ طريقيڪار اختيار ڪرڻو پوندو. انقلاب جو اهڙو ڪو فارمولو نہ ٿو ٺاهي سگهجي جيڪو هر دؤر ۽ هر ملڪ لاءِ ساڳيو ئي موزون هجي. پر مارڪس ۽ اینجلس کمیونسٽن جا واضح پروگرامر جا جیکی بنیادی اصول ڏسيا, اهی اڄوڪين حالتن ۾ به ايڏا ئي موزون آهن جيترا اڄ کان سوا سَو سال اڳ هئا. اهي كميونسٽن جي مقصدن کي ٻن حصن ۾ ورهائن ٿا. هڪڙو تڪڙا مقصد, ٻيو بنيادي مقصد. تكرِّن مقصدن مان سندن مطلب عوامر جي تكرِّن مطالبن لاءِ جدوجهد آهي, يوءِ انهن مطالبن جي واسطو مانيءَ ۽ روزگار سان هجي. جمهوري حقن سان هجي يا ملڪ جي آزاديءَ جي تحريڪ سان. مثال طور فرانسي ڪميونسٽ جمهوري پارٽين سان ملي رجعت پرست عنصرن جو مقابلو كندا هئا, ته پوليند ۾ قومي آزاديءَ جي جدوجهد ۾ سرگرمر حصو وٺندا هئا ۽ جرمنيءَ ۾ جمهوري آئين لاءِ بي لغامر بادشاهت ۽ جاگيرداريءَ خلاف جمهوريت پسندن جو ساٿ ڏيندا هئا, پر شرط اهو هو ته اهي نه ته پنهنجي انفراديت ختم كندا ۽ نه ئي پنهنجن انقلابي اصولن كان كنهن وقتى فائدى لاءِ هٿ كڻندا, پر طبقاتي جدوجهد جي اصولن تي بيٺل رهندا ۽ پورهيتن كي سندن تاريخي منصب كان كڏهن به غافل ٿيڻ نه ڏيندا, ڇو ته ان طبقاتي جدوجهد کی تکو کرٹ کان سواءِ سرمائیداري نظام کی پچي پورا کري اشتراکي معاشري جو بنياد نہ ٿو رکي سگهجي. مختصر طور تہ "ڪميونسٽ هر هنڌ مروج سماجي ۽ سياسي صورتحال خلاف هر انقلابي تحريك جو سات ڏيندا آهن پر اهي پنهنجن خيالن ۽ مقصدن کي لڪائڻ پنهنجي بيعزتي سمجهندا آهن, بلڪ کليو

#### باب الخويهون

# يورپ۾ انقلاب جي نئين لهر

"كميونسٽ مينيفيسٽو" كي ڇپي, ٿورائي ڏينهن گذري هئا ته يورپ ۾ هڪ ييرو ٻيهر انقلاب جون ڳالهيون اُٿيون ۽ ابتدا معمول موجب پيرس مان ٿي. 22 ۽ 23 فيبروري 1848ع تي اتان جي مزورن ۽ شاگردن حكومت جي غيرجمهوري كاررواين خلاف جيكي مظاهرا كيا, تن كي فوج به ختمر نه كري سگهي. ان كري بادشاه لوئي فليي کي مجبوراً اقتدار ڇڏڻو پيو ۽ فرانس ۾ ٻيهر ري پبلڪ قائم ٿي وئي. 13 مارچ تي آسٽريا جي گاديءَ ويانا ۾ بغاوت شروع ٿي ۽ ميٽرنڪ جهڙي ظالم وزيراعظم كي ملك ڇڏي ڀڄڻو پيو جيكو 39 سالن كان سلطنت جي اڇي ۽ كارى جو مالك بڻيل هو. 15 مارچ تى هنگرىءَ ۾ انقلاب آيو ۽ ساڳئى ڏينهن جرمنيءَ جي ڪيئي رياستن ۾ ماڻهو اٿي پيا. هارين نوابن جي محلن کي باه ڏئي ڇڏي. قرضن ۽ گروي جا ڪاڳر ساڙي ڇڏيا ۽ ڍل ڏيڻ ۽ بيگر وهڻ کان جواب ڏئي چڏيو. برلن ۾ مڃريل شهرين ۽ فوجي سياهين جي وچ ۾ سجي رات جهڳڙا ٿيندا رهيا ۽ بادشاهه فريڊرڪ وليمر ايڏو ڊڳو جو هن ماڻهن جي ڪاوڙ ٺارڻ لاءِ وزارت کي هٽائي رهائن علائقي جي هڪ لبرل سياستدان کي وزيراعظم مقرر ڪيو، فوج کي برلن کان باهر بيرڪن ۾ موڪليو ۽ واعدو ڪيو تہ نئين آئين ساز اسيمبليءَ جون چونڊون هڪ مهيني اندر ڪرايون وڃن, تنهنڪري چونڊن کان پوءِ آئين ساز اسيمبليءَ جا اجلاس 18 مئي کان فرينڪ فرٽ شهر ۾ شروع ٿي ويا. 19- مارچ تي آسٽريا بوهيميا (چيڪو سلواڪيا) جي خودمختياري مڃي ورتي. 22- مارچ تي اٽليءَ جي شهر ملان جي رهاڪن آسٽريا جي فوج کي ڀڄائي ڇڏيو ۽ وينس شهر ۽ آزاد ري پبلڪ بڻجي ويو. ايئن محسوس ٿيندو هو ڄڻ يورپ ۾ غيرجمهوري حكومتن جا ڏينهن پورا ٿي ويا آهن ۽ هر ملك سماجي انقلاب جي چانئٺ تي بيٺو

فرانس ۾ تن ڏينهن ۾ نون اميرن جي حڪومت هئي جيڪي ملڪ کي ٻنهي هٿن سان لُٽي رهيا هئا. ٻاڦ سان هلندڙ فيڪٽريون ۽ مِلون تيزيءَ سان لڳي رهيون هيون, بينڪون کلي رهيون هيون, ڪارخانا قائم ٿي رهيا هئا, ريلن ۽ رستن جو ڄار وڇائنجي رهيو هو. نيون نيون عمارتون ٺهي رهيون هيون. ان سان گڏوگڏ

اعلان كندا آهن ته سندن مقصد موجوده سماجي حالتن كي طاقت جي زور سان ختمر كري ئي حاصل ٿي سگهي ٿو " ۽ اهو مقصد آهي كميونسٽ معاشرو.

مارڪس ۽ اينجلس کي پڪو يقين هو ته ڪميونسٽ معاشرو هڪ نه هڪ ڏينهن ضرور قائم ٿيندو, ان وقت پيداواري قوتون ايڏي ترقي ڪري چڪيون هونديون ۽ پيداوار جي ايڏي گهڻائي هوندي جو معاشري جي هر ماڻهوءَ جي روحاني ۽ مادي ضرورتن جي مڪمل تسڪين (تسلي) ٿي سگهندي. "سرمائيدار معاشري ۾ زنده پورهيو ذخيرو ڪيل پورهيي (مشينن, فيڪٽرين, ڪچي مال وغيره) ۾ واڌاري جو ذريعو هوندو آهي. ڪميونسٽ معاشري ۾ ذخيرو ڪيل پورهيو پورهيتن جي وجود کي پکيڙڻ, ڀرپور ڪرڻ ۽ ترقي ڏيڻ جو هڪ ذريعو هوندو." ڪميونسٽ معاشري ۾ شهرن ۽ ٻهراڙين جو هزارين سال پراڻو امتيازي فرق مٽجي ويندو ۽ عورت, جيڪا اڃا تائين اڻ برابريءَ جو شڪار آهي, مرد برابر رتبو حاصل ڪندي. ماڻهن جا گڏيل رشتا پهريون ڀيرو تعاون ۽ وجود جي وقار جي بنيادن تي مضبوط ٿيندا. ماڻهيءَ جي ڳڻتيءَ کان آجو ٿيندو. کيس پهريون ڀيرو وجود جي حاصلات جا ڀيرو سڀاڻي جي ڳڻتيءَ کان آجو ٿيندو. کيس پهريون ڀيرو وجود جي حاصلات جا موقعا ملندا. هو پهريون ڀيرو حالتن جي ڏاڍ کان آزاد ٿيندو.

297

سرڪاري ادارن ۾ رشوت عروج تي هئي ۽ بادشاه ۽ وزيرن سميت سڀئي پئسا ميڙڻ ۾ رڏل هئا. هوڏانهن مزورن کي ڏينهن ۾ 18 ڪلاڪ ڪم ڪرڻو پوندو هو ۽ کين صرف 18 سَو (18 آنا) اجورو ملندو هو. کين يونين سازيءَ جي اجازت به نه هئي. باقي بچيا قومي اسيمبليءَ جا رڪن, سو وزيراعظم گيزو گهڻن جون ته اسيمبليءَ مان پگهارون مقرر ڪرائي ڇڏيون هيون ۽ جيڪي رهيل هئا تن جا وات ريلوي جا لئيڪا يا تمباڪوءَ جا لائيسنس ڏئي بند ڪيا ويا هئا. مطلب ته ملڪ جو نقشو ڪجه اهڙو ئي هو جيڪو اڄڪله ايشيا جي اڪثر "ترقي پذير" ملڪن ۾ ڏسڻ ۾ اچي ٿو. مخالف ڌر وارا جڏهن ان انڌيرنگريءَ خلاف آواز اٿاريندا ۽ آئيني درستگين جا مطالبا ڪندا هئا ته گيزو چوندو هو ته طاقت کان محروم ٿورڙا سياستدان حڪومت ماڻهو ڏاڍو خوش آهن. فرانس جي مخالف ڌر ۾ هڪڙو ٽولو شاه پرستن جو هو جيڪو لوئي فليي جو طرفدار ته هو پر سرڪاري بدعنوانين ۽ رشوت خوريءَ کان جيڪو لوئي فليي جو طرفدار ته هو پر سرڪاري بدعنوانين ۽ رشوت خوريءَ کان معاشي نظام ۾ ڪا تبديلي نه پيا چاهن. ٽيان سوشلسٽ هئا جيڪي سياسي انتظام معاشي نظام ۾ ڪا تبديلي نه پيا چاهن. ٽيان سوشلسٽ هئا جيڪي سياسي انتظام کان سواءِ سينٽ سائمن جي اشتراڪي تجويزن کي به عملي روپ ڏيڻ جا خواهشمند

مخالف ڌر اهو ثابت ڪرڻ لاءِ تہ آئيني اصلاح جي مطالبي ۾ عوامر ساڻن گڏ آهي "اصلاحي دعوتن" جو سلسلو شروع ڪيو. انهن "دعوتن" ۾ شريڪ ٿيندڙن كان اصلاح جي گذارش تي صحيحون ورتيون وينديون هيون پوءِ اها گذارش حكومت ڏانهن موکلي ويندي هئي. اهي دعوتون ملڪ ۾ ڏاڍيون مشهور ٿيون ۽ نيٺ طَي ٿيو تہ 22- فيبروريءَ تي پيرس ۾ "وڏي دعوت" ٿئي. تجويز اها هئي تہ دعوت ۾ شريڪ ٿيندر ماڻهو پيرس جي وڏي چوڪ وٽ گرجا گهر تي گڏ ٿين ۽ اتان جلوس جي شکل ۾ دعوتي هنڌ تي وڃن. حكومت کي خبر پئي ته ان ايكويهينءَ جي رات پڙهو ڏيارائي جلوس جي منع ڪرائي ڇڏي. قومي اسيمبليءَ ۾ مخالف ڌر جا ركن ته يو سبب دعوت ۾ شريك نه ٿيا البت مزورن ۽ شاگردن جو وڏو تعداد چوك تى گڏ ٿي ويو. حكومت ان ميڙ كي منتشر كرڻ لاءِ نيشنل گارڊ كي طلب ڪيو پر ان هٿين خالي مزورن ۽ شاگردن تي گوليون هلائڻ کان انڪار ڪري ڇڏيو, بلك ان جي ابتر "اصلاح زنده باد" ۽ "گيزو مرده باد" جا نعره هڻڻ لڳو. انهيءَ دوران هڪرو جلوس گيزو جي گهر اڳيان لنگهيو ته پهريدارن جلوس تي گوليون هلايون, جنهن ۾ 20 ماڻهو مري ويا. ٻئي ڏينهن مرحومن جو جنازو نڪتو تہ لکين شهري ان ۾ شريك ٿيا ۽ "بادشاهه كي تخت تان لاهيو", "گيزو كي ڦاهي ڏيو" جي نعرن سان پيرس جون ديوارون لڏڻ لڳيون. نتيجو اهو نڪتو ته 24- فيبروريءَ تي لوئي فلپي

تخت تان هٿ کنيو ۽ فرانس ۾ ٻيو ڀيرو ري پبلڪ قائم ٿي وئي. نئين حڪومت ۾ ر ريپبلڪين ۽ سوشلسٽ نمائندن جو تعداد لڳ ڀڳ هڪ جيترو هو.

پيرس ۾ انقلاب شروع ٿيو تہ مارڪس ۽ اينجلس ٻئي برسيلز ۾ هئا. اتي ماڻهو تہ نہ مُئا ۽ نہ ئي حڪومت ٽُٽي, پوءِ بہ 25- فيبروري جون حالتون ٻڌائيندي اينجلس لکي ٿو تہ ان شامر شهر ۾ ڏاڍي هلچل لڳي پئي هئي ۽ ڏاڍو جوش هو. قسمين قسمين افواهه هلي رهيا هئا, پر ماڻهن کي انهن تي پڪ نہ پئي آئي. ريلوي اسٽيشن تي هر طبقي جي ماڻهن جا ميڙ هئا ۽ هر ماڻهو خبرن جو بي چينيءَ سان انتظار ڪري رهيو هو. فرانسي سفير بہ اتي انهيءَ مقصد سان آيل هو تہ ٽرين اچي تہ صحيح حالتون معلوم ٿين. باري پيرس مان ايندڙ ٽرين رات جو ساڍي ٻارهين و ڳي برسيلز پهتي ۽ ان خميس ڏينهن شاندار انقلاب جي خوشخبري ٻڌائي, جنهن کي ٻڌندي ئي سڄو ميڙ هڪ آواز ٿي "ريپبلڪ زنده باد" جا نعرا هڻڻ لڳو، ۽ ڏسندي ئي ڏسندي انقلاب جي خبر سڄي شهر ۾ پکڙجي وئي ". (اينجلس جي حياتي. ص- 116)

مارڪس ۽ اينجلس ان صورتحال سبب ڏاڍو خوش هئا, پر اهي پري کان تماشو ڏسڻ جا قائل نه هئا, پر انقلابي جدوجهد تيز ڪرڻ ۽ پکيڙڻ پنهنجو فرض سمجهن پيا. فرانسي انقلاب جي اثر ڪري، بيلجيم ۾ به ريپبلڪ جي حق ۾ فضا ساز گار ٿي رهي هئي، ان ڪري مارڪس ۽ اينجلس ٻين دوستن جي مشورن سان فيصلو ڪيو ته برسيلز ڊيموڪريٽڪ ايسوسيئيشن، جرمن ورڪرز سوسائٽيءَ ۽ ڪميونسٽ ليگ کي ريپبلڪ جي تحريڪ شروع ڪرڻ تي راضي ڪجي. ان ڪري ڪيروريءَ تي ڊيموڪريٽڪ ايسوسيئيشن وڏي پيماني تي مهمر جي شروعات ڪئي ۽ ميونسپل ڪارپوريشن کان گهر ڪئي ته اها سول گارڊ کان سواءِ مزورن ۽ هنرمندن ۾ به هٿيار ورهائي. پاڻ ايسوسئيشن به مزورن ۾ هٿيار ورهيا. مارڪس کي ٻه هفتا اڳ پيءُ جي ورثي مان چڱي رقم ملي هئي. مارڪس ان رقم جو وڏو حصو ايسوسيئيشن حوالي ڪيو ته جيئن هٿيارن جي خريداريءَ ۾ ڪم اچي. حصو ايسوسيئيشن حوالي ڪيو ته جيئن هٿيارن جي خريداريءَ ۾ ڪم اچي.

پر مارڪس ۽ اينجلس پيرس اچڻ لاءِ تڙپي رهيا هئا، ان ڪري بہ جو کين بيلجيم جي سياسي معاملن ۾ حصو وٺڻ جي اجازت نہ هئي. انهيءَ دوران مارڪس کي فرانس جي عارضي حڪومت جي وزير فرڊينند فلوڪان جو خط مليو، جنهن ۾ کيس پيرس اچڻ جي ڪوٺ ڏني وئي هئي ۽ لکيو هو ته "ظلم تو کي ڏيه نيڪالي ڏني, آزاد فرانس توهان لاءِ پنهنجا در کولي ٿو". مارڪس اڃا ان خط جو جواب بہ نہ ڏئي سگهيو هو ته بيلجيم جي حڪومت 2- مارچ جي شام جو کيس حڪم ڏنو ته ڏئي سگهيو هو ته بيلجيم جي حڪومت 2- مارچ جي شام جو کيس حڪم ڏنو ته 24 ڪلاڪن اندر اسان جو ملڪ ڇڏي ڏي, پر پوليس مارڪس مان جان ڇڏائڻ لاءِ ايڏو بي چين هئي جو ان مقرر وقت گذرڻ جو به انتظار نہ ڪيو، پر ساڳئي ڏينهن ايڏو بي چين هئي جو ان مقرر وقت گذرڻ جو به انتظار نہ ڪيو، پر ساڳئي ڏينهن

مارڪس جي گهر جي تلاشي ورتي ۽ کيس پڪڙي وٺي وئي. مارڪس جي خيريت پڇڻ سندس زال جيني پوليس اسٽيشن وئي ته هن کي به گرفتار ڪيو ويو، البت ٻئي ڏينهن جڏهن پوليس جي انهن زيادتين تي گوڙ ٿيو ته کين آزاد ڪيو ويو، پر مارڪس کي ايتري وٿي به نه ڏني وئي ته هو پنهنجو سامان ٻڌي سگهي. ان ڪري هو پنهنجي سڄي ملڪيت ڇڏي زال ۽ ٻارن سميت پيرس روانو ٿي ويو. مارچ جي آخر ۾ اينجلس بيرس پهچي ويو.

يورپ جون سياسي حالتون ايڏي تيزيءَ سان بدلجي رهيون هيون جو ڪميونسٽ ليگ جي مرڪزي آفيس ڪميونسٽ ليگ جي مرڪزي آفيس لنڊن مان برسيلز منتقل ڪئي وڃي ۽ اتان جي ضلعي ڪاميٽيءَ کي، جنهن جو اڳواڻ مارڪس هو، ليگ جو نگران بڻايو وڃي، پر مارڪس اڃا مرڪزي آفيس کي منظم بہ نہ ڪري سگهيو هو جو کيس ڏيه نيڪالي ڏني وئي. پيرس پهچي مارڪس سڀ کان اڳ مرڪزي ڪاميٽيءَ جي نئين سر جوڙجڪ ڪئي، جنهن ۾ اينجلس، وولف، مول ۽ باير وغيره شامل هئا.

انهن ڏينهن ۾ پيرس ۾ رهندڙ پناهگيرن \_ جرمن, پولستاني, آئرستاني, بيلجين ۽ اسپيني وغيره ۾ شهر جي انقلابي هلچل سبب ايڏو جوش هو جو اهي به پيرس جي رهاڪن وانگر هٿياربند ٽولا ٺاهڻ جي ڪوشش ڪري رهيا هئا تہ جيئن پنهنجن علائقن تي حملو ڪري اتي به ريپبلڪ قائم ڪجي. ان تحريڪ کي جرمن پناهگيرن ۽ پيرس جي جرمن ڊيموڪريٽڪ سوسائٽي خوب وڌائي رهي هئي، پر مارڪس ۽ اينجلس ان بيوقوفاڻي ۽ خطرناڪ مهم پسنديءَ جي سخت خلاف هئا. ان مورتحال جو ذڪر ڪندي اينجلس هڪ هنڌ لکيو ته "انقلاب سان ٺٺولي ڪندڙ ان تحريڪ جي اسان ڏاڍي شديد مخالفت ڪئي هئي. اهڙيءَ حالت ۾ جو جرمنيءَ ۾ بيچيني پکڙيل هئي، ٻاهران حملو ڪري ملڪ ۾ انقلاب آڻڻ جرمن انقلاب جي پاڙ عيچيني پکڙيل هئي، ٻاهران حملو ڪري ملڪ ۾ انقلاب آڻڻ جرمن انقلاب جي پاڙ حڪومتن جا هٿ مضبوط ٿين ها ۽ اهي ٽولا اجايو ئي جرمن سپاهين هٿان ماريا حڪومتن جا هٿ مضبوط ٿين ها ۽ اهي ٽولا اجايو ئي جرمن سپاهين هٿان ماريا

مارڪس ۽ اينجلس جرمن ڊيموڪريٽڪ سوسائٽيءَ جو زور ٽوڙڻ لاءِ پيرس ۾ جرمن ورڪرز ڪلب ٺاهي. ستت ئي ان ڪلب جي رڪنن جو تعداد 400 تائين وڃي پهتو. هنن جرمن پناهگيرن کي ٽولي سازيءَ ۽ حملي جي نقصانن کان آگاه ڪيو، البت کين مشورو ڏنو ته اهي هوري هوري، انتهائي چپ چپات ۾ پنهنجي ملڪ موٽي وڃن ۽ انقلابي سرگرمين ۾ شريڪ ٿين. مارڪس مزورن کي فرانسي انقلاب جي

نوعيت به تفصيل سان سمجهائِي ۽ ٻڌايو ته فيبروريءَ وارو انقلاب ته حقيقي انقلاب جو فقط ٿله (پيش لفظ) آهي.

مارڪس ۽ اينجلس هئا ته پيرس ۾، پر سندن دليون جرمنيءَ جي انقلاب ۾ لڳل هيون. سندن مڪمل ڪوشش هئي ته ان انقلاب ۾، جيڪو اڃا بلڪل شروعاتي مرحلن ۾ هو، کاٻيءَ ڌر جو پاسو ڳورو ٿئي ته جيئن جمهوري تحريڪ صحيح راهن تي ترقي ڪري سگهي. اهي ڏسي رهيا هئا ته فرانس ۾ انقلاب آڻيندڙ ته مزور ۽ شاگرد هئا پر حڪومت تي آهستي آهستي سرمائيدار غالب ٿيندا پئي ويا ۽ اهي عوام جي انقلابي جوش کان ڊڄي، ساڄيءَ ڌر سان سازش ڪري رهيا هئا. جرمنيءَ جي صورتحال ان کان به خراب هئي. اتان جو مزور طبقو تعداد، سياسي شعور ۽ تنظيم، هر لحاظ کان گهڻو وڌيڪ پٺتي پيل هو. ان ڪري ضرورت ان ڳاله جي هئي ته قومي جمهوري انقلاب جو اهڙو پروگرام رٿيو وڃي جيڪو مزورن کان سواءِ هارين، وچين طبقن ۽ لبرل سرمائيدارن لاءِ به قبولڻ جوڳو هجي. ان مقصد لاءِ مارڪس ۽ اينجلس هڪ دستاويز "جرمنيءَ ۾ ڪميونسٽ پارٽيءَ جا مطالبا" نالي سان مرتب ڪيو، جيڪو مارچ جي آخر ۾ پهريائين پيرس ۾ ڇپيو ۽ پوءِ جرمنيءَ جي اڪثر اخبارن اهو ٻيهر ڇپيو. اهو دستاويز حقيقت ۾ انهن ڪميونسٽن لاءِ عملي پروگرام هئي جيڪي جرمنيءَ جي مختلف شهرن ۾ سياسي سرگرمين ۾ حصو وٺي رهيا هئا.

"مطالبن" ۾ سوشلسٽ انقلاب جو پروگرام پيش نه ڪيو ويو هو پر ملڪ ۾ جمهوري نظام جي استحڪام (پختگيءَ) لاءِ جن قدمن کڻڻ جي گهرج هئي تن جي نشاندهي ڪئي وئي هئي. انهن مطالبن کي ٻن حصن ۾ ورهائي سگهجي ٿو. پهريون سياسي مطالبا، ٻيو اقتصادي مطالبا. سياسي مطالبن ۾ شهري آزاديءَ جي بحالي، سياسي مطالبان کان وڌيڪ عمر وارن ماڻهن کي ووٽ جو حق، چونڊيل قومي اسيمبلي ۽ چونڊيل ڪابينا جيڪا اسيمبليءَ اڳيان جوابده هجي، رياست ۽ ڪليسا جي مڪمل عليحدگي، مفت قانوني سهولتون، سستي عام تعليم ۽ عوام کي هٿياربند ڪرڻ شامل هو، پر مارڪس ۽ اينجلس ڄاڻن پيا ته جاگيرداري نظام جي موجودگيءَ ۾ جمهوريت جو تجربو ڪڏهن به ڪامياب نه پيو ٿي سگهي، ان ڪري هنن اقتصادي مطالبن ۾ اميرن ۽ نوابن جي حقن ۽ رعايتن کي ختم ڪرڻ تي گهڻي ۾ گهڻو زور جي انهن جي ايراضين تي وڏا فارم قائم ڪيا وڃن جتي جديد مشينن سان زراعت ٿئي. هارين جا قرض معاف ڪيا وڃن ۽ بيگر وغيره بند ڪئي وڃي. ان سان گڏ مارڪس ۽ اينجلس هيءُ مطالبو به ڪيو ته ملڪ جي سڀني نجي بينڪن کي ختم ڪري هڪ اسٽيٽ بينڪ قائم ڪئي وڃي. ريلوي، ٽپال ۽ سامونڊي جهازن کي قومي ملڪيت

<sup>•</sup> چونڊ تصنيفون. از مارڪس ۽ اينجلس. جلد ٽيون. ص 184)

۾ تبديل ڪيو وڃي، درجي بدرجي انڪم ٽيڪس هنئي وڃي، واهپي جي شين تي سڌي ٽيڪس ختم ڪئي وڃي، نيشنل ورڪ دڪان کوليا وڃن، مزورن کي روزگار جي ضمانت ڏني وڃي ۽ معذور مزورن جي سارسنڀال جو بندوبست ڪيو وڃي.

انهن ماڻهن کي هيءُ دستاويز ڌيان سان پڙهڻ گهرجي، جن جو خيال آهي تہ جمهوري حقن ۽ عوامي مسئلن جي جدوجهد کي تکو ڪرڻ کان سواءِ "سوشلزم"، "سوشلزم" جو نعرو هڻڻ سان ئي ملڪ ۾ سوشلسٽ انقلاب اچي ويندو، جيتوڻيڪ مارڪس ۽ اينجلس وٽ جمهوريت جي جدوجهد سوشلزم جي جدوجهد جو اڻ ٽُٽ حصو ۽ سوشلزم ڏانهن پهرين وکي هوندي آهي.

مارڪس ۽ اينجلس اپريل جي شروعات ۾ جرمنيءَ وڃڻ جو فيصلو ڪيو، تہ جيئن ڪميونسٽ پارٽيءَ جي پروگرامر کي عملي روپ ڏيڻ لاءِ پورهيتن جي هڪ انقلابي تنظيم ٺاهي سگهجي. مارڪس ڪولون ۾ ترسي چڪو هو ۽ اتان جي سياسي گروهن کان چڱيءَ طرح واقف هو, ان ڪري مارڪس ۽ اينجسل ڪولون کي پنهنجين سياسي سرگرمين جو مرڪز بڻايو, ڪميونسٽ ليگ جا ٻيا ڪارڪن به ستت ئي ساڻن وڃي مليا. تڏهن هنن هڪ اخبار ڪڍڻ جو فيصلو ڪيو.پهرين جون ستت ئي ساڻن وڃي مليا. تڏهن هنن هڪ اخبار ڪڍڻ جو فيصلو ڪيو.پهرين جون 1848ع تي نڪتل ان اخبار جو نالو "رهائنشن زاءِ تونگ" جي مناسبت سان "نيو رهائنشن زاءِ تونگ" رکيو ويو.

ان وقت جرمنيء جو سڀ كان اهم مسئلو جمهوري آئين ٺاهڻ هو, پر جيئن اسان پهرين لکي چڪا آهيون تہ جرمني کا اکيلي مملکت نه هو پر ننڍين وڏين 37 خودمختار رياستن جي هڪ ڍِلي ڪنفيڊريشن هو. رياست جي والين عوامي مظاهرن جي دٻاءَ تي آئين ساز اسيمبليء جي چونڊن کي تہ مڃي ورتو هو, پر نئين آئين کي منظور ڪرڻ يا نہ ڪرڻ ايجا بہ سندن اختيار ۾ هو. هوڏانهن آئين ساز اسيمبليء جي منظور ڪرڻ يا نہ ڪرڻ ايجا به سندن اختيار ۾ هو. هوڏانهن آئين ساز اسيمبليء جي حيثيت بہ چِٽي نه هئي. اها ڪنهن به رياست جي انتظام ۾ مداخلت نه پئي ڪري سگهي ۽ بادشاهه فريڊرڪ وليم اٽڪل هيء ڪئي هئي ته گادي جي هنڌ برلن بدران فرينڪ فرت کي اسيمبليء جو مرڪز بڻائي ڇڏيو هو جيڪو هڪ ننڍو ۽ پٺتي پيل شهر هو. مقصد اهو هو ته اسيمبليء جي رڪنن جو برلن جي انقلابين سان ڪو رابطو نهرهي. انهن حالتن کي نظر ۾ رکندي اخبار "نيو رهائنشن زاءِ تونگ" پهرين اشاعت نهرهي. انهن حالتن کي نظر ۾ رکندي اخبار "نيو رهائنشن زاءِ تونگ" پهرين اشاعت کان ئي مطالبو ڪرڻ شروع ڪيو ته آئين ساز اسيمبلي لازمي طور پنهنجو اعليٰ اقتدار مجرائڻ تي اصرار ڪري.

"جرمن قوم اعليٰ اقتدار جو رتبو ملڪ جي لڳ ڀڳ هر شهر، خاص ڪري برلن ۽ ويانا ۾ باقاعدي وڙهي حاصل ڪيو هو ۽ ان اعليٰ اقتدار جو اظهار آئين ساز اسيمبليءَ جي چونڊن ذريعي ڪيو هو. ان ڪري اسيمبليءَ جو پهريون ڪم اهو هجڻ گهرجي ها ته اها جرمن قوم جي ان

اعليٰ اقتدار جو جرئت ڀريو اعلان ڪري ها. ان جو ٻيو ڪم عوام جي اعليٰ اقتدار جي بنياد تي ۽ انهن حالتن کي رد ڪري, جيڪي ان اصول جي خلاف آهن, هڪ آئين ٺاهڻو هو. ان جو فرض هو ته رجعت پرستن جي سازشن جي حل لاءِ لازمي قدم کڻي ها ۽ ان انقلابي بنياد کي پختو ڪري ها, جنهن تي اسيمبليءَ جو دارومدار آهي... کيس حڪومت ڪرڻي هئي ۽ پنهنجو اهو حق ميرائڻو هو, پر اها ته اسڪولي ٻارن وانگر ڪتابي مشقن ۾ جنبي وئي آهي ۽ عمل جو حق هن حڪومتن حوالي ڪري ڇڏيو آهي. فرض ڪيو ته ان اسيمبليءَ گهڻي سوچ ويچار کان پوءِ بهترين آئين ٺاهي ورتو, پر ان دوران حڪومتن سختين جو قانون لاڳو ڪري ڇڏيو, ته پوءِ اهو بهترين آئين ڪهڙي ڪم جو هوندو."

مارڪس جي اها اڳڪٿي اکر اکر صحيح نڪتي، پر ڏکيائي اها هئي تہ آئين ساز اسيمبليءَ ۾ مارڪس جا هم خيال تمام ٿورا هئا. اڪثريت انهن ماڻهن جي هئي جيڪي ملوڪيت پرستن ۽ جاگيردارن کان وڌيڪ انقلابي تحريڪن کي ناپسند ڪندا هئا. مارچ جي انقلاب ۾ هارين هر هنڌ جمهوريت جي انهن دعويدارن جو ساٿ ڏنو هو. ان جو بدلو هنن ان طرح ڏنو جو جاگيرداري نظام کي ختم ڪرڻ تہ پري، نوابن ۽ جاگيردارن جي رعايتن کي به رد ڪرڻ کان انڪار ڪري ڇڏيو. مارڪس ان دغابازيءَ خلاف "نيو رهائنشن زاءِ تونگ" ۾ ڪيترائي مضمون لکيا ۽ جاگيرداري نظام کي هڪ سَٽ ۾ ختم ڪرڻ جو مطالبو ڪيو، ڇو ته "زرعي مسئلي جي انقلابي حل کان سواءِ نہ تہ ملڪ متحد ٿي سگهي ٿو ۽ نہ جمهوريت قائم ٿي سگهي ٿي."

مارڪس ۽ اينجلس جو هيءُ موقف به هو ته جرمنيءَ جي انقلابي جدوجهد يورپ جي محڪوم قومن جي آزاديءَ جي جدوجهد سان لاڳاپيل آهي ۽ ان جي ڪاميابيءَ جو دارومدار وڏيءَ حد تائين قومي آزاديءَ جي ويڙهين جي نتيجي تي آهي. اهوئي سبب آهي ته هنن هر موقعي تي اٽليءَ, پولينڊ, هنگريءَ وغيره جي آزاديءَ جي جنگ جي پُرجوش حمايت ڪئي, آزاد پسندن جي حق ۾ انيڪ مضمون لکيا ۽ هنن جي سرگرمين کي پنهنجيءَ اخبار ۾ ڏاڍي تفصيل سان ڇپيو. پر اڃا سال پورو به نه ٿيو هو ته انقلاب دشمن قوتن آزاديءَ جي تحريڪن کي فوج جي مدد سان چيڀاٽي ڇڏيو. يورپ ۾ ڏاڍ ۽ تشدد جو نئون دؤر شروع ٿيو ۽ اٽليءَ, هنگريءَ, پولينڊ, جرمنيءَ ۽ فرانس جي هزارين جمهوريت پسندن کي ڀڄي برطانيا يا آمريڪا ۾ پناه وٺڻي پئي.

مارڪس هوا جو رخ سڃاڻي رهيو هو. هن آئين ساز اسيمبليءَ جي رڪنن کي هر هر تنبيه ڪئي ته شاه پرستن جي ڳالهين ۾ نه اچو پر جلد از جلد آئين ٺاهي وٺو،

### www.iqbalkalmati.blogspot.com

نہ تہ نہ توهان رهندؤ ۽ نہ آئين. هو فرينڪ فرٽ وڃي هنن سان مليو بہ پر ڪو نتيجو نہ نکتو. نیٺ اهوئي ٿيو, جنهن جو امکان مارکس ظاهر کيو هو. بادشاهم فريڊرڪ وليم 18- ڊسمبر تي اسيمبلي ٽوڙي ڇڏي ۽ ان جي سيني تجويزن کي رد ڪري ڇڏيو. بادشاه جي ان کليل بدديانتيءَ ۽ بدعهديءَ خلاف سڄي ملڪ ۾ ڪاوڙ ۽ نفرت پکڙجي وئي ۽ جتي ڪٿي هٿياربند بغاوتون شروع ٿي ويون. رهائن جي علائقي ۾ تہ حالت گهرو ويڙه تائين وڃي پهتي ۽ حڪومت کي بغاوت ختم ڪرڻ لاءِ سٺ هزار فوج موڪلڻي پئي. ان جنگ ۾ اينجلس بہ باقاعدي شريڪ ٿيو, پر سندس ٽولي کي هار ٿي ۽ هن ڪيئي سُو ميل پنڌ ڪري سوئٽزرلينڊ ۾ اچي پناهم ورتى. شديد خونريزيء كان پوءِ جڏهن بغاوت ناكامر ٿي وئي ته ملك ۾ وٺ پكڙ جو سلسلو شروع ٿيو. مارڪس تي هڪ ئي وقت 23 مقدما قائمر ٿيا. ٻن مقدمن ۾ کيس عدالت ۾ اچڻو بہ پيو پر ڏوه ثابت نہ ٿيو ۽ هو آزاد ڪيو ويو. البت اخبار تي سينسر شپ جون پابنديون ايڏيون هنيون ويون جو اها جاري رکڻ ڏکي ٿي پئي. انهيءَ دورن 16- مئي تي هن كي حكم ڏنو ويو تہ چوويهن كلاكن اندر جرمنيءَ مان نکري وڃ. مارکس اخبار بند کري ڇڏي, پريس مشين کي ٿوري ٿُکي اگهہ تى وكٹى پريس جى ملازمن كى بقايائون ڏنيون, جينى جا چاندىءَ جا ٿانوَ, جيكى هڪ ڀيرو اڳ به برسيلز ۾ گروي رکيا ويا هئا، ٻيهر گروي رکيا ۽ زال ۽ ٽن ٻارن کي وٺي پيرس روانو ٿي ويو.

مارڪس پيرس ۾ ئي هو تہ حكومت جي دغاين كان تنگ ٿي فرانسي مزور هڪ ڀيرو ٻيهر جدوجهد ڪرڻ لڳا. هاڻي كين چٿڻ لاءِ فوج گهرائي وئي. فرانسي مزورن ڪيئي ڏينهن تائين فوج سان وڏي دليريءَ سان ويڙه ڪئي، پر كين پٺتي هٽڻو پيو ان طرح يورپ جي انقلابين جو آخري مورچو به سندن هٿن مان نڪري ويو. ان هار جو نقصان مارڪس كي به ڀوڳڻو پيو. ان ڪري 19- آگسٽ 1849ع تي هڪ پوليس سارجنٽ كيس سرڪاري حڪم آڻي ڏنو تہ چوويهن ڪلاڪن اندر پيرس مان نڪري وڃ. ان وقت مارڪس وٽ ايترا پئسا به نه هئا ته زال ۽ ٻارن كي ساڻ وٺيون وڃي ها, ان ڪري هن جيني كي، جيڪا ڳورهاري هئي، اتي ڇڏيو ۽ 24- آگسٽ تي لنڊن روانو ٿيو. جيني كي وڏين ڏکيائين سان 15- سيپٽمبر تائين پيرس ۾ ترسڻ جي اجازت ملي. مارڪس هاڻ اهڙو لنڊن ويو جو سدائين لاءِ اتان جو ٿي رهيو.

انقلابي سرگرمين جو اهو ڏيڍ سال مارڪس ۽ اينجلس ڏاڍين ڏکين حالتن ۾ گذاريو. کين يورپ جي انقلاب مان وڏيون اميدون هيون پر اهي پوريون نہ ٿيون, پوءِ به عوامي جدوجهد ۾ سڌيءَ ريت شريڪ ٿي هنن چٽو ڪري ڇڏيو تہ انقلابي عمل ايڏو ئي ضروري آهي جيڏو انقلابي نظريو ڏيڻ يا ڪتاب لکڻ. هنن 1848ع تائين پنهنجو گهڻو وقت سائنسي سوشلزم جا اصول واضح ڪرڻ ۾ گذاريا هئا. 1848ع ۽

1849ع جو وچون مُدو هنن انهن اصولن کي سياسي زندگيءَ جي ڪسوٽيءَ تي پرکڻ ۾ گذاريو هو. ناڪام ٿيا, پر ان ۾ سندن اصول يا حڪمت عمليءَ جي خرابيءَ جو تعلق نه هو پر ان جو سبب اهو هو ته تنهن وقت تائين سرمائيداري نظام ترقيءَ ڏانهن وڌندڙ هو ۽ يورپ ۾ طاقت جو توازن انقلاب دشمن قوتن جي حق ۾ هو. ان کان سواءِ جمهوريت پسندن جو سرمائيدار عنصر پنهنجن روايتي حليفن \_ مزورن ۽ هارين \_ سان رشتو ٽوڙڻ ۽ پنهنجن روايتي دشمنن \_ نوابن, جاگيردارن ۽ ملوڪيت پسندن \_ سان رشتو جوڙڻ ۾ ئي پنهنجي چڱائي سمجهندو هو. تنهن کان سواءِ پورهيت طبقن ۾ ايا سوشلزم جو تصور پختو نه ٿيو هو.

306

رکٹا پيا. "منهنجون حالتون هاڻي اهڙيون وڃي ٿيون آهن جو مان گهر مان به نڪري نٿو سگهانِ, ڇو ته منهنجا ڪپڙا لٽا به گروي آهن."

انهن گهريلو پريشانين باوجود ماركس اقتصاديات بابت پنهنجي كتاب ۾ رڌل رهيو. هو صبح جو نائين وڳي برٽش ميوزيم ويندو هو ۽ شام جو ستين وڳي موتندو هو. ان كرى اپريل 1850ع كان آگسٽ 1853ع تائين هن اقتصاديات جي كتابن ۽ سركاري رپورٽن مان ورتل حوالن سان 23 ڊائريون لكي ورتيون, ان دوران اينجلس بہ سوئٽزرلينڊ کان لنڊن آيو ۽ اتي هڪ سال رهي، بيهر مانچسٽر پنهنجي پيءُ جي فيڪٽريءَ ۾ ڪم ڪرڻ هليو ويو تہ جيئن مارڪس کي ٿوري گهڻي رقم موكلي سگهي. آگسٽ 1851ع ۾ اخبار "نيويارڪ ڊيلي ٽربيون" مارڪس کي پنهنجو نمائندو مقرر کيو. اخبار جي مالڪ ۽ ايڊيٽر چارلس ڊانا سان مارڪس ٽي سال اڳ ڪولون ۾ ملي چڪو هو. ڊانا نظرياتي لحاظ کان فوريئر جو همر خيال سوشلسٽ هو ۽ سندس اخبار جي سرڪيوليشن انهن ڏينهن ۾ بن لکن کان بہ وڌيڪ هئي. پر هو كاروباري ماڻهو هو, ان كري هن ماركس كي لنڊن جي نمائندگي ان شرط تى ڏنى ته هو هفتى ۾ ٻه خبرناما لکندو، هر خبرنامي تي کيس ٻه پائونڊ معاوضو ملندو. مارڪس جي حالت ايڏي ابتر هئي جو هن ڊانا جا بئي ڏکيا شرط محيا. البت لڳ ڀڳ هڪ سال تائين ٽربيون جي نمائندگيءَ جا فرض اينجلس نيايا, ڇو ته مارڪس کي انگريزيءَ ۾ لکڻ تي مهارت نه ٿي هئي. اينجلس جيڪو ڪجه لكندو هو, ماركس ان ۾ ضروري درستگيون كري نيويارك اماڻيندو هو. 1853ع کان پوءِ هو پنهنجا خبرناما پاڻ انگريزيءَ ۾ لکڻ لڳو، پر اهي ٽربيون کي موڪلڻ کان اڳ اينجلس کي ضرور ڏيکاريندو هو.

ان دوران ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي حمايتين ۽ مخالفن جي وچ ۾ هندستان جي مستقبل بابت بحث ٿيڻ لڳا. ڳاله هيءُ هئي ته 1833ع جي هند قانون موجب ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي چارٽر جو مدو 1853ع ۾ پورو ٿيڻ تي هو. انهن ويهن سالن ۾ کمپنيءَ سنڌ, پنجاب ۽ سرحد تي جنهن طرح ناجائز قبضو ڪيو هو ۽ ٻئي ملڪ ۾ جيڪي بدعنوانيون ڪيون هيون تن جي ڪري برطانيا ۾ هڪڙو ٽولو ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جو سخت مخالف ٿي پيو هو، جنهن جو مطالبو هو ته هاڻ جيئن ته ڪمپني واپاري ادارو ناهي رهي پر ملڪي طاقت بڻجي وئي آهي, ان ڪري هندستان کي سڌيءَ ريت برطانوي سلطنت ۾ شامل ڪرڻ گهرجي. حڪومت ان تي راضي نه ٿي، اللبت نئين قانون ۾ اهڙيون شقون هنيون ويون جن موجب هندستان جو انتظام اڻ سڌيءَ ريت برطانوي حڪومت جي نگرانيءَ ۾ اچي ويو. مثال طور ڪمپنيءَ جي چارٽر جي تجديد (تازگي) ته ڪئي وئي پر مدو مقرر نه ڪيو ويو، ته جيئن حڪومت جڏهن چاهي چارٽر کي رد ڪري ڇڏي. ٻيو ته ڊائريڪٽرن جو تعداد 24 مان گهٽائي

#### باب ويمون

### مارڪس، اينجلس ۽ هندستان

تعليمر پوري ڪرڻ کان پوءِ مارڪس زندگيءَ جا ڇه سال تڪليفن سان جهيڙيندي گذاريا هئا. هو جرمنيءَ مان جلاوطن ڪيو ويو ته پيرس پهتو. اتان ڪڍيو ويو ته بيهر پيرس آيو. اتان ڪولون ويو ته برسيلز ۾ پناه ورتائين. برسيلز مان ڪڍيو ويو ته ٻيهر پيرس آيو. اتان ڪولون ويو به ڪولون مان جلاوطن ٿيو ته وري پيرس آيو ۽ پيرس مان ڏيهه نيڪالي ڏنو ويو ته لنڊن پهچي ويو تلاشيون، گرفتاري ۽ مقدما ان کان سواءِ هئا. ان دوران مالي پريشانيون به مارڪس کي سدائين رهيون. هن ڪڏهن گهر جو سامان وڪيو، ڪڏهن زال جو ڏاجو گروي رکيو، ڪڏهن دوستن کان اوڌر ورتي، پر ڪُوڙ اڳيان ڪنڌ نه جهڪايو ۽ نه ئي پنهنجي انقلابي عزم ۾ فرق ٿيڻ ڏنو. خوش قسمتيءَ سان کيس ٻه دوست \_ هڪ زال جيني ۽ ٻيو اينجلس \_ اهڙا مليا هئا جن ڏکئي کان ڏکئي وقت ۾ دوست \_ هڪ زال جيني ۽ ٻيو اينجلس \_ اهڙا مليا هئا جن ڏکئي کان به نه ڪيبايو.

لنڊن ۾ مارڪس کي آمدنيءَ جو ڪوبه ذريعو نه هو. اتي اينجلس به نه هو جيڪو مدد ڪري ها. ان دوران مارڪس کي چوٿون ٻار ڄاڻو ته خرچ اڃا وڌي ويا. فليٽ جي مسواڙ ڏئي نه سگهيو ته مالڪ پوليس گهرائي بيٺي پير کين گهر مان ڪڍي ڇڏيو. جيني 30- مئي 1850ع تي هڪ خط ۾ لکي ٿي ته "هڪ ڏينهن سرڪاري ملازم آيا ۽ هنن اسان جا هنڌ بسترا, چادرون, لٽا ڪپڙا, ايستائين جو منهنجي کيرپياڪ ٻار جي پينگهي ۽ ٻارڙين جي گڏين تي به قبضو ڪري ورتو ۽ اهي ڪنڊ ۾ بيٺي ڳوڙها ڳاڙينديون رهيون. پوليس مَس اسان کي ٻن ڪلاڪن جو وقت بيٺي ڳوڙها ڳاڙينديون رهيون. پوليس مَس اسان کي ٻن ڪلاڪن جو وقت موٽي مليو، پر اهو بنا دير کپايو ويو ته جيئن دوائن واري, مانيون کپائيندر, کاسائيءَ وغيره جا قرض ڏئي سگهجن. ان کان پوءِ مارڪس سوهو جي انتهائي گندي ۽ ڳتيل علائقي جي ٻن ڪمرن واري فليٽ ۾ وڃي ويٺو، جتي ڇهن سالن تائين رهيو. فليٽ جو اڳيون ڪمرو بيٺڪ ۽ لکڻ پڙهڻ جي ڪم ايندو هو ۽ پٺيون ڪمرو رهيو. فليٽ جو اڳيون ڪمرو بيٺڪ ۽ لکڻ پڙهڻ جي ڪم ايندو هو ۽ پٺيون ڪمرو جي کوٽ سبب مري ويا. ٻيو ٻار مُئو ته گهر ۾, پر ان جي ڪفن لاءِ به وٽس پئسا نه جي کوٽ سبب مري ويا. ٻيو ٻار مُئو ته گهر ۾, پر ان جي ڪفن لاءِ به وٽس پئسا نه هئا. هڪ ڀيري ته حالت اها وڃي ٿي جو مارڪس کي پنهنجو ڪوٽ ۽ پينٽ به گروي هئا. هڪ ڀيري ته حالت اها وڃي ٿي جو مارڪس کي پنهنجو ڪوٽ ۽ پينٽ به گروي

18 کيو ويو ۽ طي ٿيو تہ ڇهن ڊائريڪٽرن کي برطانيا پاڻ مقرر کندو. ٽيون تہ سول سروس جون سڀئي جايون اڳتي کليل چٽاڀيٽيءَ جي امتحان ذريعي ڀريون وينديون, نه کي ڊائريڪٽرن جي مرضيءَ سان. چوٿون تہ بورڊ آف ڊائريڪٽرس جي صدر کي کابينا جو رکن بڻايو ويو تہ جيئن کمپنيءَ جا سڀئي اهم فيصلا حکومت جي مرضيءَ پٽاندر ٿين ۽ حکومت کمپنيءَ جي سرگرمين کان واقف رهي.

اها هئي صورتحال, جنهن تي تبصرو كندي ماركس 1853ع ۾ ڊيلي ٽربيون ۾ مسلسل كوڙ مصمون لکيا ۽ برطانوي سامراج ڏيڍ سَو سالن ۾ جنهن طرح هندستان كي ڦريو لُٽيو هو, ان جو كچو چٽو كولي ڇڏيو.

ماركس ۽ اينجلس جيتوڻيك هندستان جي مسئلي جو باقاعدي مطالعو اخباري ضرورتن هيٺ 1853ع ۾ شروع كيو پر "جرمن آئيڊيالاجي" (1845ع) پڙهڻ سان سڌ پوي ٿي تہ لنڊن اچڻ كان اڳ بہ اهي هندستاني حالتن كان اڻڄاڻ نه هئا. مثال طور اهي كتاب ۾ كم ورڇيندڙ سان بحث كندي لكن ٿا ته "هندستان ۾ ذات پات جو سرشتو كم ورڇيندڙ جي انتهائي بُڇڙي شكل آهي جيتوڻيك مؤرخن جو خيال آهي تہ ذات پات ان كم ورڇيندڙ جو سبب آهي." (ص- 52) هندستاني معيشت تي برطانيا جي صنعتي ترقي جهڙيءَ ريت اثرانداز ٿيندي هئي، ان جو ذكر كندي هو ان كتاب ۾ لكن ٿا تہ انگلينڊ ۾ جڏهن كا نئين صنعتي مشين ٺهي ٿي، كندي هو ان كتاب ۾ لكن ٿا تہ انگلينڊ ۾ جڏهن كا نئين صنعتي مشين ٺهي ٿي، تالڻ ڳڻيا هندستاني ۽ چيني هنرمند روزيءَ ۽ روز گار كان محروم ٿين ٿا. (ص-60) ۽ اهو بہ تہ انگريز سرمائيدار صنعت ۾ انقلاب آڻيندو ۽ هندستان كي سياسي طور غلام بڻائيندو پيو وڃي. (ص- 210)

پر هيءَ تاريخي سچائي آهي ته ايشيائي، خاص ڪري هندستاني معاشري جي سچي نوعيت جو نشان مارڪس کان اڳ ۾ اينجلس سڃاتو. هو ڏاڍو ذهين هو. کيس نوان نوان علم ۽ فن سکڻ ۽ انهن مان اصولي نتيجا ڪڍڻ ۾ ڪمال حاصل هو, ان ڪري تاريخي ماديت جي اقتصادي بنيادن جي نشاندهي سڀ کان پهرين هن ئي ڪئي هئي. ٻوليون سکڻ تي لڳو ته هن يورپ ۽ ايشيا جون درجنين ٻوليون عربيءَ ۽ فارسيءَ سوڌو سکي ورتيون. جنگي فن جو شوق ٿيس ته هٿيارن بابت جيڪي به ڪتاب کيس ملي سگهيا سي پڙهي ورتائين ۽ جنگي مسئلن تي اهڙا ته مضمون لکيا جو فوجي جنرل به سندس لياقت کي مڃڻ لڳا. سائنسي علمن سان دلچسپي ٿيس ته دوهرنگ جو رد" ۽ "نيچر ۾ جدليت" جهڙا ڪلاسڪ ڪتاب لکيائين. سماجيات تي لکڻ ويٺو ته "ڪٽنب, رياست ۽ ذاتي ملڪيت جي ابتدا" جي اهڙي ته تشريح تي جو سماجيات جا عالم اڄ تائين ان ڪتاب جو حوالو ڏيندا آهن ۽ سوشلزم جا شاگرد گهڻي ڌيان سان اهو پڙهندا آهن. باقي بچيا فلسفو, اقتصاديات ۽ سياست, سو شاگرد گهڻي ڌيان سان اهو پڙهندا آهن. باقي بچيا فلسفو, اقتصاديات ۽ سياست, سو انهن موضوعن تي ته مارڪس جهڙي سخت نقاد به اينجلس جو عظمت جو اعتراف

ڪيو آهي. ان ڪري ئي اينجلس ڏانهن هڪ خط ۾ لکي ٿو ته "تون ڄاڻين ٿو ته هڪ تہ مان هوري هوري ڪنهن نتيجي تي پهچندو آهيان, ٻيو ته مان سدائين تنهنجن پيرن جي نشانن تي هلندو آهيان." (ڪارل مارڪس, از مهرنگ, ص- 233)

اينجلس انهن ڏينهن (1853) ۾ مانچسٽر ۾ رهندوهو. البت هو هر ٽين چوٿين مهيني مارڪس ۽ سندس ٻارن ٻچن سان ملڻ لنڊن ايندو هو. ڪڏهن ڪڏهن مارڪس به ٿڪ ڀڃڻ لاءِ مانچسٽر ويندو هو ۽ ڪيئي هفتا اينجلس وٽ رهندو هو. کان سواءِ ٻنهي دوستن جو معمول هو ته اهي ڪڏهن روز, نه ته هفتي ۾ ٻه ٽي ڀيرا هڪ ٻئي کي خط ضرور لکندا هئا. مارڪس جي زال جيني ٻڌائي ٿي ته مارڪس کي اينجلس جي خطن جو ايڏو بيچينيءَ سان انتظار رهندو هو جو خط پهچڻ ۾ دير ٿي پوندي هئي ته مارڪس چيڙاڪ ٿي پوندو هو. ٻئي ڄڻا پنهنجن خطن ۾ سڄيءَ دنيا جي مسئلن تي مارڪس چيڙاڪ ٿي پوندو هو. ٻئي ڄڻا پنهنجن خطن ۾ سڄيءَ دنيا جي مسئلن تي خيالن جي ڏي وٺ ڪندا هئا، ڪو اهم ڪتاب پڙهيو ته ان تي تبصرو ڪندا هئا، ڪو نئون منصوبو ذهن ۾ آين ته هڪ ٻئي کي ٻڌائي ورتن، ڪو سياسي واقعو ٿيو ته ان تي پنهنجي راءِ ڏني، ڪو علمي بحث ٿيو ته ان جي مختلف رُخن کان هڪ ٻئي کي ٻڌائي ڇڏيو. ايستائين جو ڪنهن ماڻهوءَ سان ملاقات ٿي ته ان ملاقات جو تتُ خط ۾ لکي ڇڏيو. مطلب ته مارڪس ۽ اينجلس جا خط، جن جو سلسلو لڳ ڀڳ چاليهن سالن تائين هلندو رهيو، سندن ڏهاڙيءَ جي مصروفيتن ۽ تاثرن جي انتهائي دلچسپ، سالن تائين هلندو رهيو، سندن ڏهاڙيءَ جي مصروفيتن ۽ تاثرن جي انتهائي دلچسپ، بائري آهن.

عجيب اتفاق آهي ته جنهن ڏينهن (24 - مئي 1853ع) مارڪس انڊيا بل بابت پنهنجو پهريون خبرنامو نيويارڪ ٽربيون کي موڪليو، انهيءَ ڏينهن اينجلس مانچسٽر مان مارڪس کي خط لکيو ته مون چارلس فارسٽر نالي پادريءَ جو ڪتاب عربن جي تاريخي جاگرافي" پڙهي ته خبر پئي ته يهودي به عرب ملڪ جا بدوي (رولاڪ) قبيلا هئا جن جو نالي چڙهيو مقدس ڪتاب قديم عربن جي مذهبي ۽ قبيلائي روايتن جي دستاويز کان سواءِ ڪجه به ناهي. ٻيو ته ڏکڻ \_ اولهندي علائقي جا عرب به آڳاٽي وقت ۾ ايڏا ئي مهذب هئا جيڏا مصري ۽ اشوري، ٽيون ته محمد صحو اسلامي انقلاب به ٻين مذهبي تحريڪن وانگر سولي معاشري جي حق ۾ هڪ ردعمل هو. اينجلس پنهنجي خط ۾ آگري، دهليءَ, ملتان ۽ لاهور جهڙن "عظيم ردعمل هو. اينجلس پنهنجي خط ۾ آگري، دهليءَ, ملتان ۽ لاهور جهڙن "عظيم شهرن" جي وجود ۾ اچڻ جو ڪارڻ به ٻڌايو هو. (چوند خط. ص- 95-96)

ماركس اينجلس كي جواب ۾ لكيو ته "مشرقي شهرن جي ٺهڻ بابت ڊاكٽر برنيئر جي سفرنامي كان وڌيك دلچسپ, شاندار ۽ ڇرك ڀرائيندڙ تبصرو ممكن ناهي. هو هندستان جي فوجي نظام ۽ لشكرن جي خوراك جي انتظام كي به وڏي خوبيءَ سان ٻڌائي ٿو. (ايضاً. ص 97-98) ان حوالي سان برنيئر جي سفرنامي مان طويل اقتباس اتاريندي ماركس سندس هيءُ قول به اتاريو ته سڄي بادشاهيءَ ۾

زمين جو اكيلو ۽ ٻئي كنهن كان سواءِ مالك فقط بادشاه آهي. اها ئي حالت مشرق جي ٻين علائقن خاص ڪري ترڪيءَ ۽ ايران جي آهي, ڇاڪاڻ تہ زمين جي حدتائين ذاتي ملكيت اتي به ناهي.

اينجلس برنيئر وانگر مشرق جو سفر ته نه ڪيو هو، پوءِ به هن مشرق جي تاريخ جي ايياس مان جيڪي نتيجا ڪڍيا, تن مان مشرق جي معيشت جو ڪردار ڏاڍي سولائيءَ سان سمجه ۾ اچي وڃي ٿو ۽ تاريخي ماديت جي اصولن جي بہ تصديق ٿي وچي ٿي. مثال طور اينجلس 6- جون تي مارڪس کي لکيو ته "زميني ملڪيت جي غيرموجودگي بيشڪ سڄي مشرق جي ڪنجي آهي, پر سوال هيءُ آهي تہ مشرق ۾ زمینی ملکیت جاگیرداری شکل ۾ ئي سهي، ڇو مروج نه ٿي سگهي. منهنجي خيال ۾ ان جو بنيادي ڪارڻ اتان جي موسم ۽ زمين جي نوعيت آهي, خاص ڪري ان کشادي ريگستان جي موسم ۽ زمين جيڪا صحاره, عربستان, ايران, هندستان ۽ تاتار کان گھٹو مئی ایشیائی پلیٽو تائین پکڙيل آهي. انهن علائقن ۾ هٿرادو آبپاشي ٻني ٻاري جو پهريون شرط آهي, پر اهو فرض پورو گروه, يا صوبائي ۽ مرڪزي حكومتون ئي ادا كري سگهن ٿيون. مشرق ۾ حكومت جا صرف ٽي شعبا هئا: ماليات يعني ملڪ جي اندرين ڦرلٽ, جنگ يعني پنهنجي ملڪ ۽ ٻين ملڪن جي لُٽ ۽ عامر اڏاوتون, جنهن تي پيداوار جي تسلسل جو دارومدار هو. برطانوي حكومت هندستان ۾ پهرين بن شعبن کي جيئن جو تيئن قائم رکيو آهي, پر ٽئين شعبي کي صفا ختمر ڪري ڇڏيو آهي. ان جو نتيجو اهو نڪتو آهي ته هندستاني زراعت برباد ٿيندي پئي وڃي ۽ آبپاشيءَ جو نظام ختم ٿيڻ سان زمين جي هٿرادو زرخيزي بيهجي وئي آهي. اهوئي سبب آهي ته اهي علائقا جيڪي ڪنهن زماني ۾ کيڙيا پئي ويا ۽ جتي جامر اناج پيدا ٿيندو هو, هاڻ برپٽ ۽ ويران آهن. مثال طور پالميرا, پٽرا, يمن ۽ مصر, ايران ۽ هندستان جا ضلعا. انهيءَ مان هيءَ ڳاله به سمجه ۾ اچي ٿي تہ صرف هڪ تباه ڪندڙ جنگ سان ڪو ملڪ صدين تائين ڇو ويران ٿي ويندو آهي ۽ ان جي تهذيب فنا ٿي ويندي آهي. "(چوند خط. ص 99)

اينجلس جيكي قانون بيان كيا, انهن جي مكمل تائيد ننڍي كنڊ جي تاريخ مان ٿئي ٿي. حقيقت هيءَ آهي ته هتي اهوئي بادشاهه ڪامياب ٿيو جنهن آبپاشيءَ جي سرشتي کي وڌايو ۽ اهو بادشاه ناڪام ٿيو جنهن واهن, حوضن ۽ کوهن کوٽڻ كان غفلت كئي. ايستائين جو انگريزن كي به (اينجلس جي ان تحرير كان سالن كان پوءِ) پنهنجي سامراجي مفاد کي ڏسندي مغربي يُو پي, پنجاب ۽ سنڌ ۾ واه کوٽائڻا پيا تہ جيئن زرعي پيداوار نہ گهٽجي. جنهن تي سڄي ملڪ جي معيشت جو دارومدار

1853ع کان 1860ع تائين مارڪس ۽ اينجلس نيويارڪ ٽربيون ۾ هندستان بابت جيكي مضمون لكيا, تن كي موضوع جي لحاظ كان ٽن حصن ۾ ورهائي سگهجي ٿو. پهرين حصي جو تعلق هندستان جي معاشرتي ۽ معاشي حالتن ۽ برطانوي سامراج جي حڪمت عمليءَ سان آهي. ٻئي حصي جو موضوع 1857ع جي بغاوت جا واقعا آهن. ٽيون حصو هندستان جي اقتصادي بحران بابت آهي جيڪو بغاوت کان يوءِ ظاهر ٿيو, مارڪس ۽ اينجلس هندستان کان سواءِ ايران, ايراني نار ۽ چين تي به كيئي مضمون لكيا هئا جيكي ان وقت جي سڀ كان سگهاري سامراجي قوت \_ برطانيا \_ جي استحصالي سرگرمين خلاف فرد جرم جي حيثيت رکن ٿا.

پهرين دؤر جا مضمون مئي کان جولاءِ 1853ع دوران لکيا ويا هئا, جڏهن برطانوی پارلیامینت م نئین اندیا بل تی بحث تی رهیو هو. اهی مضمون ان لحاظ کان ڏاڍا اهم آهن ته انهن ۾ مارڪسَ ۽ اينجلس پهريون ڀيرو اهو بنيادي سوال پڇيو تہ هندستاني معاشرو هزارين سالن کان بيٺل ڇو آهي ۽ پوءِ ان سوال جو جواب تاريخي ماديت جي اصولن جي روشنيءَ ۾, هتان جي معيشت جي حوالي سان ڳوليو هو. مارکس چوي ٿو ته هندستاني معاشري جي ڪا تاريخ ناهي.  $^{f 0}$  يعني هتان جو معاشرو ترقى پذير نه هو پر ان جي تاريخ اصل ۾ مختلف حملي آورن جي تاريخ آهي, جن هتي هڪ بئي پٺيان پنهنجون بادشاهيون قائم ڪيون پر معاشري جي نوعيت اها ئى رهى جيكا پهريائين هئى. "هندستان جى ماضىءَ جو سياسى پاسو توڙى كيڏو به بدلجندڙ نظر اچي, ان جي سماجي حالت ۾ آڳاٽي عهد کان اُٽويهين صديءَ جي شروعات تائين كو فرق ناهي آيو. "<sup>86</sup>

ماركس موجب ان جمود جا به سبب هئا. پهريون زرعى پيداوار جو طريقو، بيو ڳوٺ جو پاڻ ڀرو سماجي نظامر. جيئن اسان اينجلس جي خط جي سلسلي ۾ ٻڌائي چڪا آهيون ته هندستان ۾ زرعي پيداوار جو پهريون شرط, يورپ جي ابتڙ, زمين نہ پر آبپاشي آهي. ڇو ته هتان جي اکثر علائقن ۾ مينهن ٿورو وسي ٿو. هٿرادو آبپاشيءَ لاءِ واه گهربل هوندا آهن جن جي کوٽائي ۽ سارسنڀال رياستي سطح تي ئي ممڪن آهي, ان كري هتى زراعت جو دارومدار حكومت جي سٺي يا خراب هئڻ تي هو. هندستاني صنعت \_ سوٽي ۽ ريشمي ڪپڙو \_ به زراعت سان ئي لاڳاپيل هئي ۽ زراعت ۽ صنعت بنهی جو محور ڳوٺ هئا. ڳوٺ جي مخصوص ڪردار جو ذڪر ڪندي مارڪس برطانوي پارليامينٽ جي هڪ سرڪاري رپورٽ جو وڏو ٽڪرو اتاري ٿو. جنهن موجب انگريزن جي قبضي کان اڳ هتي هر ڳوٺ خودمختار ۽ خودڪفيل جمهوريت هو. ان

<sup>•</sup> Marx- Engels: On Colonialism. P-81.Moscow.

<sup>€</sup> ساڳيو. ص: 35

ڳوٺ جو پنهنجو مُکي، سردار، منشي، واڍا، لوهر، كوري، حجم، ڌوبي، ملان، پنڊت، اسكولي استاد، نجومي، ميراثي ۽ داليون ڀاڄيون وغيره وكڻندڙ هوندا هئا ۽ سيني جو رشتو ڳوٺ جي زمين سان جڙيل هو. پر،

"اسان کي اهو نه وسارڻ گهرجي ته بظاهر اهي سادا, نقصان نه رسائيندڙ ۽ وڻندڙ ڳوٺاڻا ٽولا مشرقي ظلم ۽ ڏاڍ جا ٺوس بنياد رهيا آهن. انهن انساني ذهن کي تمام ننڍن ننڍن دائرن (گهيرن) ۾ محدود ڪري ڇڏيو آهي, جنهن جو نتيجو اهو نڪتو آهي ته ماڻهو بنا ڪجه ڪڇڻ جي وهين جو شڪار ٿي ويا آهن ۽ روايتي ضابطن جا غلام بڻجي ويا آهن ۽ سندن دماغ هر قسم جي بلند خياليءَ ۽ تاريخي توانائين کان محروم ٿي ويا آهن... اسان کي اهو به ياد رکڻ گهرجي ته انهن ننڍين ننڍين بهراڙين ۾ ذات پات جو فرق ۽ غلاميءَ جو زهر ايڏو ته گهري ويو آهي جو ماڻهو حالتن جو آقا ٿيڻ بدران غلام بڻجي ويو آهي ۽ خودڪار سماجي ڪيفيت نه بدلجندڙ تقدير ٿي پئي آهي." •

ننڍي کنڊ جي ڳوٺاڻي معاشري بابت مارڪس اهي خيال اڄ کان سوا سَو (125) سال اڳ ظاهر ڪيا هئا. ان دوران دنيا ۾ انيڪ انقلاب آيا ۽ معاشرتي تبديليون ٿيون, پر اسان جي ٻهراڙين تي وچين دؤر جو زهريلو ڪوهيئڙو اڃا ڇانيل آهي. اهو صحيح آهي تريلن ۽ روڊن ٺهڻ سان ڳوٺاڻي معيشت به مشيني صنعت جي اثر ۾ اچي وئي آهي, پر ملڪ جي وڏي اڪثريت, جيڪا ڳوٺن ۾ رهي ٿي, جديد دؤر جي گهڻين ئي سهولتن کان اڄ به محروم آهي. اسان جا ڳوٺ اڄ به صدين پراڻي جاگيرداري نظام ۽ جاگيرداري روايتن جا ڳڙه آهن. اتي نه ته سٺا اسڪول ۽ اسپتالون آهن ۽ نه لائبريريون, ان ڪري ڳوٺاڻن جي زندگي وڏيرن, زميندارن, پيرن ۽ مُلن جي خدمت چاڪريءَ ۾ گذرندي آهي. اهي ئي سندن سياسي ۽ مذهبي اڳواڻ آهن ۽ اهي سياڻا ماڻهو سادن ڳوٺاڻن کي ڪڏهن برادريءَ جي نالي ۾, ڪڏهن قبيلي جي نالي ۾, ت ڪڏهن مذهب جي نالي ۾ پنهنجي مطلب لاءِ استعمال ڪندا رهندا آهن ته جيئن علم ۽ ڏاهپ جي روشني سندن ڏهنن ۾ نهي سگهي.

اِيسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي سرگرمين تي تبصرو ڪندي مارڪس پنهنجي مضمون ۾ انگريزن جي ئي بيانن ۽ سرڪاري انگن اکرن مان ثابت ڪيو تر ڪمپنيءَ جو مقصد هندستانين کي تهذيب سيکارڻ نہ پر دولت ميڙڻ هو انفرادي سطح تي بہ

ته اجتماعي سطح تي به. ڦرلٽ جي ان ڏنڌي ۾ ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ ۽ سندس ملازمن نه ئي ڪنهن اصول جي پرواهه ڪئي ۽ نه ئي پنهنجا واعدا پورا ڪيا. دولت جي ان لالچ نيٺ سلطنت جو روپ اختيار ڪري ورتو.

ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ 31- ڊسمبر 1600ع تي ملڪ ايلزبيٿ جي حڪم تحت قائم ٿي هئي. ان حڪم موجب ايسٽ انڊيا ڪمينيءَ کان سواءِ ڪنهن به انگريزيا انگريزي ڪمپنيءَ کي ڏکڻ ايشيا سان واپار ڪرڻ جي موڪل نہ هئي. برطانيا ۾ تنهن وقت تائين كو اهڙو سامان نہ ٺهندو هو جيكو هندستان جي ريشمي، سوٽي يا اُوني ڪپڙن, مصالحن ۽ نير يا کنڊ وغيره جي عيوض وڪرو ڪجي ها, ان ڪري ڪمپنيءَ کي ٽيھ هزار پائونڊن جي رقم برابر سون ۽ چاندي بر آمد ڪرڻ جي اجازت ڏني وئي هئي. تہ جيئڻ ڏکڻ ايشيا جي مڏين مان روڪ رقم ڏئي شيون وٺي سگهجن. ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ کي ڏکڻ ايشيا ۾ ڊچن, پرتگالين ۽ فرانس جي واپاري كمينين سان ته سخت مقابلو كرٹو پيو البت برطانيا ۾ سندس هلندي هئي, ان كرى انگريز واپارين اتى هندستانى مال وكٹى گهڻو ئى نفعو كمايو، پر جڏهن برطانيا۾ سوٽي ۽ اوني مِلون کلڻ لڳيون تہ انگريز صنعتكارن هندستاني كپڙي جي درآمد خلاف گوڙ ڪرڻ شروع ڪيو. ڇو تہ هندستاني ڪپڙا هر لحاظ کان انگریزی کپڙن کان سٺا هوندا هئا. برطانوی مصنوعات کی تحفظ ڏيڻ لاءِ پارليامينٽ 1697ع ۾ هڪ قانون لاڳو ڪيو جنهن موجب "هندستاني, ايراني ۽ چيني ريشمي ۽ سوٽي ڪپڙا پهرڻ تي منع ڪئي وئي ۽ جيڪڏهن ڪو ماڻهو اهڙا ڪيڙا کيائيندو يا پائيندو هو تہ ان تي 200 پائونڊ ڏنڊ هنيو ويندو هو. $^oldsymbol{0}$ 

اورنگزيب جي وفات کان پوءِ جڏهن هندستان ۾ بدنظمي پکڙي ۽ دکن, ڪرناٽڪ, ميسور ۽ بنگال وغيره خودمختار ٿي ويا تہ انگريزن به موقعي کان فائدو ورتو ۽ واپاري مفادن جي تحفظ جي بهاني سان سامونڊي علائقن تي قبضو ڪرڻ جا منصوبا رٿڻ لڳا. ان دوران برطانيا ۾ مشيني صنعتن گهڻي ترقي ڪئي. صنعتکارن کي پنهنجي مال جي کپت لاءِ بازارن جي ڳولا ٿي. نتيجو اهو نڪتو ته ايسٽ انڊيا ڪمپني, جيڪا فقط هندستاني شين جي وٺڻ ۽ کپائڻ جو ڪم ڪندي هئي, هاڻ ان ڪم تي مقرر ٿي ته برطانوي مصنوعات کي هندستاني علائقن ۾ کپائي، پر اهو تڏهن ئي ممڪن هو جڏهن هندستان جي صنعتي علائقن تي قبضو ڪري هتان جي صنعتي علائقن تي قبضو ڪري هتان جي صنعتي علائقن اي ختم ڪيو وڃي ها, ان ڪري لارڊ ڪلائيو ڪرناٽڪ, دکن, بنگال ۽ بهار تي وڏي اٽڪل سان سياسي اقتدار حاصل ڪري ورتو, جنهن ڪري ڪمپنيءَ جو ڪردار ئي بدلجي ويو. مارڪس لکي ٿو ته:

<sup>•</sup> Marx- Engels: On Colonialism. P-50. Moscow.

<sup>•</sup> Marx- Engels: On Colonialism. P-38 Moscow.

<sup>●</sup> سبط حسن جو هيءَ ڪتاب فيبروري 1977ع(ٻيو ڇاپو)۾ ڇپيو هو. \_ مترجمر

"ستن سالن (1756ع- 1763ع) تائين هلندڙ ويڙه جي واقعن ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ کي واپاري اداري بدران فوجي ۽ علائقائي قوت بڻائي ڇڏيو ۽ ان ريت اوڀر ۾ برطانوي بادشاهت جو بنياد رکيو ويو.... ان ڪري ارڙهين صديءَ ۾ هندستان مان جيڪا دولت برطانيا منتقل ٿي, ان ۾ واپار جو حصو نالي ماتر هو. اها دولت ملڪ جي تمام گهڻي ۽ سڌي ڦرلٽ سان ميڙي وئي هئي. انهيءَ سان ئي ڪمپنيءَ جي واپار جو ڪردار بر بدلجي ويو."

هاڻي ايسٽ انڊيا ڪمپني هندستان مان مصنوعات بدران ڪچو مال خاص ڪري ڪپه برآمد ۽ برطانوي مصنوعات درآمد ڪرڻ لڳي. مثال طور مارڪس جي انگن اکرن موجب 1780ع ۾ برطانيا جي ڪل برآمدي واپار جي رقم 125 لک پائونڊ هئي ۽ صرف پوڻن چئن لکن پائونڊن جو مال هندستان ايندو هو، ڄڻ برطانيا جي برآمدي واپار ۾ هندستان جو حصو صرف هڪ ڀاڱي ٻٽيه هو، پر 1850ع ۾ برطانيا مان 80 لک پائونڊن جو مال هندستان آيو يعني 25 پيرا وڌيڪ.

"هندستان جيڪو قديم وقت کان سوٽي مصنوعات جو تمام وڏو مرکز هو، برطانوي سُٽ ۽ ڪپڙي سان ڀرجي ويو. اڳ ۾ هندستاني ٺاهيل شين جي در آمد برطانيا ۾ روڪي وئي، پوءِ برطانوي ٺاهيل شين سان نالي ماتر ناڪو ڀري هندستاني بازارون ڀريون ويون. نتيجو اهو نکتو تر اتان جي مشهور سوٽي صنعت تباه ۽ برباد ٿي وئي."

هند جي ڌرتيءَ تي انگريزن جون سياسي سازشون ارڙهين صديءَ جي وچ ڌاري شروع ٿيون, پر سَو سال به نه گذريا هئا ته اهي پشاور کان رنگون تائين ۽ سري نگر کان راس ڪماريءَ تائين سڄي ننڍي کنڊ تي قابض ٿي ويا. البت هنن ڊگهيءَ نظر کان ڪم وٺندي گهڻين ۽ ديسي رياستن کي برطانوي هند ۾ شامل نه ڪيو, پر انهن جي هٿ ٺوڪي خودمختاري براقرار رکي. تاريخ شاهد آهي ته انهن ديسي رياستن جا والي برطانوي تاج جا سڀ کان وفادار ساٿي ثابت ٿيا ۽ انهن وطن جي آزاديءَ جي تحريڪ کي چٿڻ ۾ انگريزن جو مڪمل ساٿ ڏنو. مارڪس رياستن جي والين جي ان ڪردار کي 7857ع واري بغاوت کان پنج سال اڳ سمجهي ورتو هو, تنهنڪري هو لکي ٿو ته "اهي رياستن جا والي انگريزن جا سڀ کان وفادار غلام آهن, اهي برطانوي نظام جو سڀ کان مضبوط قلعو آهن ۽ هندستان جي ترقيءَ جي راهه ۾ سڀ کان وڏي رڪاوٽ بڻيل آهن."

315

انگريزن کان اڳ جيڪو به فاتح هندستان آيو ان (عربن کان سواءِ) ملڪ کي پنهنجو ڏيه بڻايو. آريا, ساڪا, يوناني, ڪُشن, ترڪ, مغل, جيڪي به آيا, هتان جا ٿي ويا. هند جا بادشاه ۽ انهن جا امير عوام جو بيشڪ استحصال ڪندا هئا پر سندن دؤرن ۾ ملڪ جي دولت بهرحال ملڪ اندر ئي هئي, جيڪا ڪنهن نہ ڪنهن روپ ۾ هتي ئي ڦرندي هئي, ملڪ مان ٻاهر نه ويندي هئي. انگريزن هندستان سان اهو سلوڪ ڪيو جيڪو نادر شاه دُرانيءَ ۽ احمد شاه ابداليءَ جهڙن ڦورن جي ذهنن ۾ به نه پيو اچي سگهي. هنن ان ڦرلٽ کي هڪ فن بڻائي ڇڏيو. ان جو تفصيل ٻڌائيندي مارڪس لکي ٿو ته, "هاڻ حالت هيءَ آهي ته هندستاني رقمن مان 17 سيڪڙو مارڪس لکي ٿو ته, "هاڻ حالت هيءَ آهي ته هندستاني رقمن مان 17 سيڪڙو برطانوي قرضن ۽ ڪمپنيءَ جي حصن (Shares) جي شڪل ۾ برطانيا اماڻيو ويندو آهي. 66 سيڪڙو انگريزي فوج تي خرچ ٿيندو آهي ۽ عام اڏاوتن تي صرف پوڻا ٽي سيڪڙو. ان ۾ پنجاب جو حصو هڪ ڀاڱي اٺ في سيڪڙو آهي جيتوڻيڪ آمدنيءَ جو ٽي ڀاڱي پنج حصو زمين جي ڍل مان, هڪ ڀاڱي ست حصو آفيم مان ۽ هڪ ۽ ڀاڱي نو حصو لوڻ مان ملي ٿو."

برطانوي سامراج جي ان اونداهي رخ تي تبصرو كندي ماركس چوي ٿو ته جيتوڻيك مان انهن ماڻهن مان ناهيان جن جي دعويٰ آهي ته هندستان ۾ كنهن دؤر ۾ هن(دكن جو قديم سكو) وَسندو هو يا كير ۽ ماكيءَ جا واه وهندا هئا.

"پر ان ۾ ڪو شڪ ناهي تہ هندستان ۾ انگريز جيڪي تباهيون ڪيون آهن اهي صفا ٻيءَ نوعيت جون آهن ۽ ايڏيون شديد آهن جو هندستان جو انهن سان پهريائين واسطو نه پيو هو.... هندستان ۾ هن وقت تائين جيڪي گهرو ويڙهيون ٿيون, حملا ٿيا, انقلاب آيا, فتحون ٿيون, ڏڪار پيا, انهن جون تباهيون تسليم, پر انهن جا اثر سطح کان هيٺ نه ويا, ان جي ابتڙ برطانيا هندستاني معاشري جي سڄي جوڙجڪ ئي ڀڃي ڇڏي آهي ۽ ڪنهن به نئين تعمير جا آثار نظر نه ٿا اچن. پراڻي دنيا جي زيان ۽ آهي ۽ ڪنهن به نئين تعمير جا آثار نظر نه ٿا اچن. پراڻي دنيا جي زيان ۽ خاص قسم جي غم ۾ ورتل آهي. برطانوي حڪومت هيٺ اچڻ سان خاص قسم جي غم ۾ ورتل آهي. برطانوي حڪومت هيٺ اچڻ سان هندستان پنهنجين مڙني قديم روايتن ۽ گذريل تاريخ کان ڪٽجي ويو آهي. به

پر ان شر ۾ خير جو جيڪو رخ لڪل هو, مارڪس تنهن کان اُڻڄاڻ نہ هو. هو ڄاڻي پيو تہ ان تبديليءَ جي حالت ۾ هر حقيقت اندر ان جي نفي موجود هوندي آهي ۽ انهن جي ڪشمڪش مان هڪ نئين حقيقت پيدا ٿيندي آهي. ان ڪري ان سلسلي جي

<sup>•</sup> Marx- Engels: On Colonialism. P-32. Moscow.

Marx- Engels: On Colonialism. P-75. Moscow.

آخري مضمون ۾, جنهن جو عنوان "هندستان ۾ برطانوي حڪومت جا نتيجا" هو, مارڪس لکي ٿو ته:

"برطانیا کي هندستان ۾ ٻه فرض ادا ڪرڻا آهن. هڪڙو تخریبي ۽ ٻيو ٻيهر شروع ڪرڻ. قديمر ايشيائي معاشري کي ختمر ڪرڻ ۽ ايشيا ۾ مغربي معاشري جو مادي بنياد رکڻ. " $\bullet$ 

مارڪس جو چوڻ هو تہ انگريزن کان اڳ ترڪ, تاتاري ۽ مغل, جيڪي به فاتح هندستان آيا تن هتان جي مقامي تهذيب ۽ تمدن جو اثر قبول ڪيو, البت انگريزن جو تمدن هندستاني تمدن کان مٿاهون هو. انگريزن ڳوٺاڻين جماعتن کي ٽوڙي ۽ مقامي صنعتن کي تباه ڪري ۽ هندستاني معاشري جي عمدگين ۽ نفاستن کي ختم ڪري هتان جي تمدن کي ڌار ڌار ڪري ڇڏيو. هندستان ۾ انگريزن جي تاريخ انهيءَ تباهيءَ ۽ برباديءَ جي تاريخ آهي. جيتوڻيڪ انهن تباهيءَ جي ڍڳن ۾ نئين حيات جي تجديد جا آثار ڏکيائيءَ سان ڏيکارجن ٿا پر اهو عمل بهرحال شروع ٿي ويو آهي. مارڪس ان زندگيءَ جي ڏهن علامتن جي نشاندهي به ڪئي.

ماركس وت معاشرتي زندگيءَ جو پهريون شرط ملك جي سياسي وحدت هئي. سندس دعويٰ هئي ته هندستان پهريون ڀيرو انگريزن جي دؤر ۾ سياسي وحدت ٿيو, ايستائين جو مغلن جي دؤر ۾ به هندستان کي اهاوحدت نصيب نه ٿي هئي. برطانوی دؤر جی ہی اهم خاصیت تار کرٹ ۽ ریلوی جو سرشتو هو جنهن سان سياسي وحدت كي ڏاڍي سگه ملي. "اها وحدت جيڪا برطانيا تلوار جي زور تي نافذ کئی تار ۽ ريلوي جي سرشتي سان اڃا وڌيڪ يائيدار ۽ مستحڪم ٿي يوندي. " ٽيون فائدو هيءُ ٿيو آهي ته انگريزن کي پنهنجن سامراجي مقصدن لاءِ دیسی سپاهین کی مغربی اصولن موجب تربیت ڈیٹی پئی آهی. "اها تربیت ورتل دیسی فوج هندستان جی خودمختیاریءَ جو بنیادی شرط ثابت ٿیندی. (گهٽ ۾ گهٽ 1857ع ۾ ايئن ئي ٿيو جڏهن ديسي فوج انگريزن خلاف بغاوت ڪئي.) هندستان ۾ انگريزن جي اچڻ کان اڳ پريس مشينن ۽ اخبارن نالي ڪا شي نہ هئي. انگريزن پريسون هڻي ۽ اخبارون جاري ڪري هندستانين کي عام تشهير جي هڪ نهايت قيمتي هٿيار کان واقف ڪيو. "آزاد پريس, جيڪا ايشيائي معاشري ۾ پهريون ڀيرو آئي, نئين تعمير جي حق ۾ انتهائي مفيد ثابت ٿيندي. "جيئن اسان پهرين به لکي چڪا آهيون تہ مارڪس جي راءِ ۾ هندستان جي معاشرتي جمود جو وڏو ڪارڻ هيءُ هو ته زمين كنهن جي ذاتي ملكيت نه هئي. نتيجو اهو هو ته كيڙيندڙ زراعت ۽ زرعي پيداوار کي ترقي ڏيڻ جي ڪوشش نہ ڪندا هئا. انگريزن هتي پهريون ڀيرو

زمين جي ملڪيت جو طريقو مروج ڪيو. هنن پنهنجي سهنجائيءَ لاءِ اتر هند ۾ زمينداريءَ جي نظام کي ۽ ڏکڻ هند ۽ رعيتداري (محڪوميءَ) نظام مروج ڪيو. مارڪس انهن ٻنهي طريقن جون برايون ٻڌايون, پر اها ڳاله مڃي ته بهرحال زمين جي ملڪيت جو اصول رواج ۾ آيو. "زمينداري ۽ رعيتداري نظام جيتوڻيڪ انتهائي مکروه آهن, پر زمين جي ذاتي ملڪيت جون ٻه شڪليون (صورتون) ته آهن."

انگريزن کي سرڪاري آفيسن، واپاري ادارن ۽ عدالتن لاءِ انگريزي پڙهيلن ديسي ماڻهن جي ضرورت پوندي هئي، ان ڪري هنن ڪلڪتي، مدراس، بمبئي وغيره ۾ نئين انداز جا اسڪول ۽ ڪاليج کوليا هئا. انهن تعليمي ادارن جي ڪري هندستاني شاگرد مغرب جي جديد عملن ۽ فنن ۽ جمهوريت، آزاديءَ ۽ خودمختياريءَ جي اصولن کان پهريون ڀيرو واقف ٿيا، کين پنهنجن شهري حقن جو شعور ٿيو ۽ خبر پئي ته انهن حقن لاءِ عام راءِ جي جوڙجڪ ۽ تنظيم ڪيئن ڪبي آهي. ڄڻ انگريزن حالتن کان مجبور ٿي پنهنجي اقتدار جي خاتمي جو سامان پاڻ ئي "ڪلڪتي ۾ انگريز ڏاڍي لاچاريءَ سان ديسي رهاڪن کي پنهنجين سرڪاري ضرورتن تحت مغربي تعليم ڏين ٿا. ان سان هندستان ۾ هڪ نئون طبقو اڀري رهيو آهي، جيڪو مغربي سائنس ۽ علمن سان سينگاريل آهي \_ ان کان سواءِ ٻاڦ سان هلندڙ جهازن (ٻيڙن) جي ڪري هندستان ۽ يورپ منجه اڄ وڃ ۾ ڏاڍي سهولت ٿي پئي آهي. يورپ جا بندر گاه ڏکڻ \_ اوڀر ايشيا جي سمنڊن سان ڳنڍجي ويا آهن ۽ هندستان هاڻ پهريان وانگر دنيا کان ڌار ناهي رهيو."

مارڪس لکي ٿو تہ هاڻي تائين تہ صورت اها هئي تہ انگريز سفيد پوش شهري هندستان فتح ڪرڻ جي ڳڻتيءَ ۾ رهندا هئا, انگريز واپاري ان کي ڦرڻ لٽڻ ۾ لڳا پيا هئا ۽ مِل مالڪ ان جي صنعت کي برباد ڪري ان جي بازارن کي پنهنجين ٺاهيل شين سان ڀرڻ جي ڪوشش ڪندا رهندا هئا. هاڻي حالتون ٿوريون بدليون آهن. مل مالڪن ۽ سندن حڪومت کي هاڻي اهو احساس ٿيڻ لڳو آهي تہ ملڪ لٽڻ لاءِ لازمي مالڪن ۽ سندن حڪومت کي هاڻي اهو احساس ٿيڻ لڳو آهي تہ ملڪ لٽڻ لاءِ لازمي آهي تہ ان جي پيداواري قوت وڌائي وڃي, ان ڪري اتي آبپاشيءَ ۽ اچ وڃ (آمد رفت) جا ذريعا نئين سر پيدا ڪيا پيا وڃن. واه کوٽايا پيا وڃن ۽ سڄي ملڪ ۾ ريلن جو ڄار وڇائڻ لاءِ رٿون رٿجي رهيون آهن.  $^{\circ}$  ريلوي جي تعمير سان انگريزن کي گهڻا ئي فائدا ٿيندا. ريل جو سڄو سامان برطانيا مان ويندو. ريلوي لائين (ريلراهه) وڇائڻ جو ٺيڪو انگريزن کي ملندو ۽ اهي تمام گهڻو منافعو ڪمائيندا. ان کان سواءِ

<sup>•</sup> Marx- Engels: On Colonialism. P-85. Moscow.

<sup>🕏</sup> ساڳيو. ص 86

Marx- Engels: On Colonialism. P-84. Moscow.

برطانوي نهيل شيون ننڍن ننڍن واهڻن ۽ ڳوٺن تائين پهچنديون ۽ هندستان جي ڪچي پيداوار ملڪ جي ڪنڊڪڙڇ کان ريلن ذريعي بندر گاهن تي گڏ ٿي سگهندي. ان کان سواءِ فوج جي اچ وڃ ۾ به سهولت ٿيندي. "مان ڄاڻان ٿو ته انگريز مل مالڪ هندستان کي ريلوي جون برڪتون رڳو ان لاءِ ڏئي رهيا آهن ته اتان ڪپه ۽ ٻيو ڪچيون شيون ٿوري خرچ تي پنهنجن ڪارخانن لاءِ حاصل ڪري سگهن، پر اوهان ڪنهن اهڙي ملڪ ۾، جتي لوه ۽ ڪوئلو موجود هجي، جيڪڏهن هڪ ڀيرو مشينون رائج ڪري ڇڏيون ته پوءِ اوهان اتي مشينون بهڻ جي عمل کي نه روڪي سگهندا. اوهان جيڪڏهن ڪنهن وڏيءَ ايراضيءَ واري ملڪ ۾ ريلن جو ڄار وڇايو ته پوءِ اهو ناممڪن هوندو ته ريلن جي تڪڙين ۽ ڏهاڙيءَ جي ضرورتن کي پورو ڪرڻ لاءِ اتي لاڳاپيل صنعتون قائم نه ٿيڻ لڳن. نتيجو هيءُ ٿيندو ته ڏيئي مان ڏيئو ٻرندو ۽ اڻ لاڳاپيل صنعتون به قائم ٿيڻ لڳن. نتيجو هيءُ ٿيندو ته ڏيئي مان ڏيئو صنعت جي شروعات ثابت ٿيندو. اتان جا ماڻهو، جيڪي انتهائي محنتي ۽ ذهين صنعت جي شروعات ثابت ٿيندو. اتان جا ماڻهو، جيڪي انتهائي محنتي ۽ ذهين آهن, جلد ئي هيءُ هنر سکي وٺندا." • مارڪس جي اها اڳڪٿي اکر اکر سچ ٿي.

پر مارڪس چوي ٿو ته اهي سڀئي ڳالهيون معاشرتي وهنوار جا خارجي شرط آهن. "ڪنهن کي به اها غلط فهمي نه ٿيڻ گهرجي ته انگريز صنعتڪارن جي انهن جبري سرگرمين سان هندستان پنهنجو پاڻ آزاد ٿي ويندو يا هندستاني عوام جي حالت سڌري بهتر ٿي ويندي، ڇو ته پيداواري عنصرن جي ترقي ئي لازمي ناهي هوندي پر اهو به لازمي هوندو آهي ته اهي شيون عوام جي واهپي ۾ اچن. البت انهن سرگرمين کان مٿاهين ٻنهي ڳالهين (ملڪي آزادي ۽ عوام جي خوشحالي) جو مادي بنياد قائم ٿي پوندو. سچ ته هيءُ آهي ته سرمائيدار طبقي ان کان وڌيڪ ڪڏهن ب ڪجه ناهي ڪيو. ڇا ان طبقي ماڻهن ۽ عوام کي رت ۽ گندگيءَ ۾ ڌڪڻ کان سواءِ کي ذليل ۽ غريب بڻائڻ کان سواءِ ترقيءَ ڏانهن ڪڏهن ڪا وک وڌائي آهي؟

"ان ڪري هندستانين کي سمجهڻ گهرجي ته اهي انگريزن جي لاڳو ڪيل معاشري جي نون عنصرن يعني مشيني صنعتڪاريءَ جو ميوو ان وقت تائين نه کائي سگهندا جيستائين برطانيا ۾ موجوده حاڪم طبقي بدران پرولتاريہ جو راڄ نه ٿئي يا پاڻ هندستاني ايڏا مضبوط نه ٿين جو انگريزن جي غلاميءَ کي ختم ڪن. بهرحال اسان کي ان عظيم ۽ دلچسپ ملڪ جي ڏوراهين زماني ۾ زنده ٿيڻ جي اميد رکڻ گهرجي جنهن جا نيڪ دل رهاڪو، ايستائين جو صفا پنتي پيل طبقا به اٽليءَ جي ماڻهن کان وڌيڪ هوشيار ۽ مقصدي ڳاله تائين پهچندڙ آهن، جن جي اطايت جو ازالو سندن پرسڪون شرافت مان ٿئي ٿو، جن پنهنجي فطري اڻ طاقتيءَ باوجود

انگريز آفيسرن کي پنهنجي دليريءَ سان حيران ڪري ڇڏيو آهي، جن جو ملڪ اسان جي ٻولين ۽ مذهبن جو سرچشمو آهي، جتان جا جت قديم جرمنن وانگر انتهائي محنتي آهن ۽ جن جا برهمڻ قديم يونانين جي برابري ڪن ٿا. "  $\bullet$ 

خبرنامن جو ٻيو سلسلو، جن جو تعلق هند جي بغاوت سان آهي، 15- جولاءِ 1857ع کان شروع ٿئي ٿو ۽ پهرين آڪٽوبر 1858ع تي ختمر ٿئي ٿو. ان جو وڏو حصو اينجلس جو لکيل آهي جيڪو جنگي مامرن جو ماهر هو. پر انهن ۾ هند جي بغاوت جي ڏهاڙِي ٿيندڙ واقعن تي تبصري کان سواءِ بغاوت جي سببن ۽ ٻين اصولي مسئلن تي به بحث ڪيو ويو آهي. مثال طور پهرين ئي خبرنامي ۾ مارڪس ۽ اينجلس لکن ٿا تہ "ٻڌي ٽوڙيو (ويڙهايو) ۽ حڪومت ڪيو " رومين جو آزمايل طريقو هو، ان ڪري ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ به هندستانين جي اندروني اختلافن مان فائدو ورتو ۽ سڄي ملڪ تي قبضو ڪري ورتو، پر سنڌ، پنجاب ۽ اوڌ جي فتح کان پوءِ سطلنت ۾ وڌيڪ واڌ جي گنجائش نہ بچي پر ان جي بچاءَ ۽ استحڪام جو مسئلو پيءِ سطلنت ۾ وڌيڪ واڌ جي گنجائش نہ بچي پر ان جي بچاءَ ۽ استحڪام جو مسئلو ڪروڙ هندستانين کي فرمانبردار رکڻ لاءِ ٻن لکن ديسي سپاهين جي فوج ٺاهي ڪروڙ هندستانين کي فرمانبردار رکڻ لاءِ ٻن لکن ديسي سپاهين جي فوج ٺاهي

پر ديسي فوج كي مغربي اصولن موجب سكيا ڏئي انگريزن هندستانين جي بغاوت لاءِ پاڻ ئي حالتون ٺاهي ڇڏيون، جيئن سرمائيدار مزورن كي فيڪٽريءَ ۾ آڻي پنهنجي قبر پاڻ كوٽيندو آهي:

"اهو پڌرو آهي ته هندستانين جي اطاعت جو دارومدار ديسي فوج جي وفاداريءَ تي آهي. اها فوج ٺاهي انگريزن هندستانين لاءِ دشمن سان مقابلي جو پهريون مركز قائم كري ڇڏيو آهي."

مارڪس لکي ٿو تہ 1857ع کان اڳ به هندستاني فوجن ۾ ننڍيون ننڍيون بغاوتون ٿينديون رهيون هيون، پر 1857ع جي بغاوت جي نوعيت ٻي آهي. مثال طور:

- (1) هندستاني سپاهين پهريون ڀيرو انگريز آفيسرن کي قتل ڪيو آهي.
  - (2) هندو ۽ مسلمان انگريزن خلاف متحد ٿي وڙهي رهيا آهن.
- (3) بغاوت ڪجه علائقن تائين محدود ناهي پر سڄي اتر ۽ وچ هند ۾ پکڙجي وئي آهي, ايستائين جو بمبئي ۽ مدراس جا صوبا به محفوظ ناهن.

**<sup>0</sup>**ساڳيو. ص88

Marx- Engels: On Colonialism. P-87. Moscow.

(4) هندستان جي بغاوت ان عام بيچيني ۽ جو حصو آهي جيڪا ٻين ايشيائي قومن ۽ انگريزن خلاف پکڙيل آهي. ان ۾ ڪو شڪ ناهي ته ان بغاوت جو ايران ۽ چين جي جنگين سان گهاٽو تعلق آهي.

مارڪس هڪ خبرنامي ۾ برطانري پارليامينٽ جي مخالف ڌر جي اڳواڻ بينجامن ڊِزريلي جي تقرير جا جملا ڏي ٿو ۽ سندس راءِ سان متفق ٿئي ٿو تہ هندستان ۾ جهڳڙا فوجي بغاوت ناهن, پر قومي انقلاب آهن.

مارڪس ۽ اينجلس جون سڀ همدرديون هندستانين سان هيون پر هنن پنهنجن تبصرن ۾ حالتن جو ٿڌيءَ دل سان جائزو ورتو. هو هندستاني ۽ انگريزي فوجن جي حڪمت عملين جي ڀيٽ ڪرڻ کان پوءِ ان نتيجي تي پهتا ته هيءَ بغاوت گهڻا ڏينهن نه هلندي ۽ نيٺ هندستانين کي هار ٿيندي، ڇو ته ان جي مرڪزي اڳواڻي نالي ماتر ۽ بيحد ڪمزور آهي، ملڪي سطح تي انهن جي ڪا گڏيل حڪمت عملي ناهي. منجهن ٻڌي به ناهي، اڃا به اهي هڪ ٻئي خلاف سازشون ڪندا رهن ٿا ۽ اهي دفاعي جنگ ڪن پيا. ان طرح انگريزن کي چرپر ڪرڻ جو موقعو ملي ٿو ۽ اهي مقابلي لاءِ پنجاب ۽ دهليءَ وغيره مان فوجي مدد گهرائي وٺن ٿا. بمبئي، مدراس ۽ ڪلڪتي جا بندر گاه به اڃا تائين انگريزن جي قبضي ۾ آهن، ان ڪري انگلينڊ مان اچ وڃ جو رستو کليل آهي.

بغاوت جي ڪري ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جا خرچ ڏاڍا وڌي ويا هئا ۽ ان جي مالي حالت ڏاڍي خراب ٿي وئي هئي. 1858ع ۾ جڏهن برطانوي سرڪار ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جو چارٽر رد ڪري, هندستان کي پنهنجيءَ سلطنت ۾ شامل ڪيو ته ان کي ڪمپنيءَ جو چارٽر رد ڪري, هندستان کي پنهنجيءَ سلطنت ۾ شامل ڪيو ته ان کي ڪمپنيءَ جي قرضن ۽ بقايائن جي ذميواري به کڻڻي پئي پر انگريزن اهو ٻار برطانوي خزاني تي نه وڌو ۽ هندستان تي ٿاڦيو. مارڪس ۽ اينجلس خبرنامن ۾ لُٽ جي ان نئين انداز جو انگن اکرن جي روشنيءَ ۾ جائزو ورتو. مثال طور 9 - فيبروري جي ان نئين انداز جو انگن اکرن جي روشنيءَ ۾ بدلائي ڇڏيو ۽ هڪ سَو پائونڊ 858 ع جي خبرنامي ۾ هو لکن ٿا ته "ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي اسٽاڪ جي ڪل رقم جي شيئر جي قيمت 200 پائونڊ ڪري ڇڏي. ڪمپنيءَ جو 60 لکن جو اسٽاڪ 120 جي شيئر جي قيمت 200 پائونڊ ڪري ڇڏي. ڪمپنيءَ جو 60 لکن جو اسٽاڪ 120 هندستان تي هنيل ڍلن ۽ ٽئڪسن مان ورتو وڃڻ لڳو. ان ريت ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جو قرض پارليامينٽ جي ڌوڪي سان هندستانين جي قرض ۾ بدلجي ويو... قرض جي اها رقم انهن پنجن لکن پائوندن جي قرض کان الڳ آهي جيڪو ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي اها رقم انهن پنجن لکن پائوندن جي قرض کان الڳ آهي جيڪو ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جرطانيا ۾ ورتو پر هندستاني معاملن جي ذمي ڪري ڇڏيو."

مارڪس لکي ٿو ته ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي شروع کان ئي اها پاليسي رهي آهي ته پنهنجن خرچن جو بار هندستاني رعيت تي رکندي رهي. مثال طور 1805ع

۾ "هندستاني" قرض جي رقم 256 لک پائونڊ هئي، جيڪا 1829ع ۾ وڌي 340 لک پائونڊ, 1850ع ۾ فندستان وئي. هندستاني ماليت جي بدحاليءَ جو اندازو ان مان ٿئي ٿو ته 1859ع ۾ هندستان جي ڪل آمدني ۽ ڪروڙ چاليه لک پائونڊ هئي ۽ خرچ ٽي ڪروڙ ستر لک پائونڊ هئا يعني سالياني کوٽ هڪ ڪروڙ ٽيه لک پائونڊ هئي. ان کان سواءِ ٽيهن لکن پائونڊن جو اهو وياج هو جيڪو ڇه ڪروڙ پائونڊن تي ڀريو ويندو هو. خرچ سڀ کان وڌيڪ فوجي مد ۾ پئي ٿيا. مثال طور 1859ع ۾ ۽ ڪروڙ چاليه لک پائوندن مان ۽ ڪروڙ پائونڊ فوج تي خرچ ٿيا. ان کان سواءِ ريلوي جا خرچ هئا. برطانوي حڪومت پائونڊ فوج تي خرچ ٿيا. ان کان سواء ريلوي جا خرچ هئا. برطانوي حڪومت 1859ع مين پر چار هزار اٺ سو سترهن ميل لائين وڇائڻ جي منظوري ڏني هئي پر تعمير لاءِ برطانيا ۾ ڪمپنيون قائم ٿيون هيون جن جو منظور ٿيل ناڻو چار ڪروڙ پائونڊ هو. البت تنهن وقت تائين ڏنل ناڻو فقط 90 لک پائونڊ هو. حڪومت ان رقم پائونڊ هو. البت تنهن وقت تائين ڏنل ناڻو فقط 90 لک پائونڊ هو. حڪومت ان رقم تي پنج سيڪڙو وياج جي ضمانت ڏني هئي جنهن جي ادائگي ريلوي جي هلڻ کان آي شروع ڪئي وئي هئي. ان ريت 20 لک پائونڊ هر سال وياج طور ريلوي ڪمپنين کي ڏنا ويندا هئا.

سامراج جون ٽي بنيادي خاصيتون آهن: پهرين, پٺتي پيل ملڪن تي قبضو ڪري ان جي ڪچي پيداوار کي ڪتب آڻڻ, ٻي, پنهنجي واڌو رقم پٺتي پيل ملڪن ۾ سيڙائڻ, تہ جيئن وڌ ۾ وڌ اگه تي منافعو ڪمائجي. مارڪس ۽ اينجلس خبرنامن ۾ انهن ٻنهي خاصيتن جي هندستان جي حوالي سان تفصيلي وضاحت ڪري ڇڏي. البت ٽين خاصيت تنهن وقت تائين مڪمل طور چٽي نہ ٿي هئي. پوءِ به هنن ٻڌايو ته برطانيا هندستان تي قرضن جو بار وجهي ۽ پوءِ انهن قرضن تي وياج وٺي ڪيئن منافعو ڪمائي ٿو. ان کان سواءِ هنن ريلوي لائين وڇائڻ جي سلسلي ۾ انگريزن جي سرمائيڪاريءَ جي اصل مقصدن ۽ غرضن جي نشاندهي بہ ڪري ڇڏي، ان ڪري جيئن مارڪس ۽ اينجلس اڳ ڪٿي ڪئي هئي, ريلوي لائينن جي تعمير سان نہ رڳو جيئن مارڪس ۽ اينجلس اڳ ڪئي ڪئي هئي، ريلوي لائينن جي تعمير سان نہ رڳو وڏي سولائيءَ سان ڍوئجي برطانيا وڃڻ لڳي پر هتي بہ قدرتي طور هنڌين ماڳين مشيني صنعتون قائم ٿيڻ لڳيون ۽ ديسي سرمائيدارن ۽ ان سان گڏو گڏ ديسي مزورن جا طبقا بہ پيدا ٿيڻ لڳا. ان ريت برطانوي سامراج پنهنجن هٿن سان پنهنجن مرورن تي ڪهاڙي هڻڻ تي مجبور ٿيو. ان پنهنجيءَ نفيءَ جو سامان پاڻ آڻي ڏنو.

ماركس اهي مضمون ڏاڍين ڏکين حالتن ۾ لکيا هئا. انهن ڏينهن ۾ هو پنهنجو جڳ مشهور كتاب "سرمايو" لکڻ ۾ گهڻو رڌل هو. پر زال ۽ ٻارن جو پيٽ ڀرڻ لاءِ كيس اخبارن ۾ مضمون به لکڻا پوندا هئا, جيتوڻيك ذهني طور هو انهن ننڍن كمن

#### باب ايكويمون

## پهرين انٽرنيشنل

مارڪس ۽ اينجلس انقلابي نظريي ۽ انقلابي عمل کي هڪ ٻئي سان ڳنڍيل سمجهندا آهن. هنن وٽ اهوئي انقلابي نظريو درست هو جيڪو زندگيءَ جي پڪين پختين حقيقتن مان ورتو وڃي، نه ڪي اهو جيڪو اسان جي ذاتي خواهشن جو عڪس هجي. ۽ اهوئي انقلابي عمل صحيح هو جنهن جو بنياد انقلابي نظريي تي هجي. ان ڪري اها سوشلسٽ انقلاب لاءِ "تنقيد جو هٿيار" ۽ "هٿيار جِي تنقيد" ٻنهي کي هڪ جيتري اهميت ڏيندا هئا.

ٻئي ڄڻا شروعات کان ئي سوشلسٽ نظريا مرتب ڪرڻ سميت پورهيت عوام کي بہ منظم ڪرڻ جي مسلسل ڪوشش ڪندا رهيا، ڪڏهن اخباري مضمونن ذريعي ڪڏهن خط لکي، ڪڏهن مزورن جون ننڍيون ننڍيون انجمنون ۽ تفريحي ڪلبون ناهي، ڪڏهن جرمنيءَ جي جمهوري جدوجهد ۾ سنڌيءَ ريت شريڪ ٿي ۽ ڪڏهن ڪميونسٽ ليگ کي انقلابي راهن تي هلائي. سندن دل جي خواهش هئي ته گهٽ ۾ گهٽ يورپ جي ترقي يافته ملڪن جي مزورن ۾ فڪري ۽ تنظيمي ٻڌي ٿي پوي ۽ اهو قوم پرستيءَ جي دائري مان نڪري پنهنجي بين الاقوامي ڪردار کان واقف ٿين. هنن 1848ع ۾ "ڪميونسٽ مينيفيسٽو" کي هن جملي تي پورو ڪيو هو: "سڄي دنيا جا مزدورو! متحد ٿيو "پر تنهن وقت هڪ ته دنيا ۾ مغربي يورپ ۽ اتر آمريڪا کانسواءِ صنعتي مزورن جو تعداد نالي ماتر هو، ٻيو ته برطانيا، فرانس ۽ جرمنيءَ کانسواءِ صنعتي مزورن کي ٽريڊ يونين ٺاهڻ جي به اجازت نه هئي ۽ نه ئي منجهن پنهنجي وغيره ۾ پڻ مزورن کي ٽريڊ يونين ٺاهڻ جي به اجازت نه هئي ۽ نه ئي منجهن پنهنجي تاريخي حيثيت جو شعور پيدا ٿيو هو، ان ڪري مارڪس ۽ اينجلس جي اتحادي نعري تي تمام ٿورن ماڻهن ڌيان ڏنو.

پر 1848ع کان پوءِ يورپ ۾ ڪيئي انقلاب آيا, مزورن ۽ فوجن وچ ۾ ويڙهيون ٿيون, صنعتي مزورن جو تعداد وڌيو ۽ انهن وڙهي سِڙهي ڏه ڪلاڪ ڏهاڙي ڪم ڪرڻ جو حق مڃرائي ورتو. ان کان سواءِ بين الاقوامي سياست به ڪجه اهڙو رخ ورتو جو هوري هوري مزورن جي بين الاقوامي تنظيم جي حق ۾ حالتون ٺهڻ لڳيون. 1857ع وارو اقتصادي بحران, آمريڪا ۾ نيگرو قوم جي آزاديءَ جي مسئلي تي اتر ۽ ڏکڻ رياستن جي وچ ۾ گهرو ويڙه، ان جي ڪري برطانيا جي سوٽي صنعت ۾

لاءِ بنه تيار نه هو. ويتر ظلمر اهو ته هك ته مضمون جو معاوضو صفا ٿورو هو ۽ ٻيو ته ملندو به مهينن كان پوءِ هيس. آمريكا ۾ جڏهن گهرو ويڙه شروع ٿي ۽ نيويارك ديلي ٽربيون حبشين جي غلاميءَ جي تائيد جو رويو اختيار كيو ته ماركس مارچ 1862ع ۾ ٽربيون ۾ لکڻ بند كري ڇڏيو.

مالي پريشانيون اڳي ئي گهڻيون هيون, رهندو نرمبر 1860ع ۾ جيني کي ماتا ٿي پئي. مارڪس ٻارڙين کي هڪ دوست جي گهر رهڻ لاءِ ڇڏيو ۽ پاڻ زال جي سارسنڀال ۾ لڳي ويو. ٻن مهينن کان پوءِ جيني چڱي ڀلي ٿي تہ مارڪس کي جيري جو پراڻو مرض ٻيهر اٿلي پيو ۽ هو هڪ مهيني تائين بيمار رهيو. اڃا هو چڱيءَ طرح نيڪ به نهيو هو تہ آمريڪا ۾ گهرو ويڙه شروع ٿي وئي ۽ نيويارڪ ڊيلي ٽربيون ۾ لکڻ جو سلسلو سدائين لاءِ ختم ٿي ويو. نيٺ مارڪس کي پنهنجي مامي وٽ مالي مدد لاءِ وڃڻو پيو، جيڪو هالينڊ جو امير واپاري هو ۽ مارڪس جي ماءُ جي ملڪيت جي نگراني به هن جي حوالي هئي. هن مارڪس جو سٺو آڌرياءُ ڪيو ۽ 1800 ملڪيت جي نگراني به هن جي حوالي هئي. هن مارڪس جو سٺو آڌرياءُ ڪيو ۽ 1800 پائونڊ سندس حوالي ڪيا. هالينڊ مان مارڪس برلن ۽ پوءِ اتان اباڻي وطن ٽرائر ويو، جتي سندس ماءُ رهندڙ هئي. ماءُ ۽ پٽ جي اها آخري ملاقات هئي. نومبر ويو، جتي سندس ماءُ وفات ڪئي تہ مارڪس کي وراثت ۾ چڱي رقم ملي ۽ سندس مالي حالتون چڱيون سٺيون ٿي ويون.

مارڪس ۽ اينجلس 1850ع کان وٺي 1864ع تائين, چوڏهن سال لکڻ ۾ گذاريا ۽ سياسي سرگرمين ۾ صفا گهٽ بهرو ورتو. البت هنن فرانس, اٽلي, جرمني, اسپين, روس, برطانيا, ترڪي, آمريڪا, چين ۽ ايران جي سياسي حالتن تي انيڪ مضمون لکيا ۽ جڏهن به ڪو مسئلو ٿيو ته ان جي سڀني رخن کي وضاحت سان بيان ڪيو. ان کان سواءِ هنن ڪيئي مستقل ڪتاب لکيا, جن جو سن وار تفصيل هن ريت آهي:

| 1850ع        | كارل ماركس    | (1) فرانس ۾ طبقاتي جدوجهد                      |
|--------------|---------------|------------------------------------------------|
| 1850ع        | فريدرك اينجلس | (2)    جرمنيءَ ۾ هارين جي ويڙه                 |
| 1851 - 1851ع | اينجلس        | (3) جرمنيءَ ۾ انقلاب ۽ رد انقلاب               |
| 1852ع        | ماركس         | (4) لوئي بونا پارٽ (فرانس)                     |
| _            |               | (5) كولُون جي كميونسٽ                          |
| 1852ع        | ماركس         | مقدم <i>ي ج</i> ا اُنڪشاف                      |
| 1857–1858ع   | ماركس         | <ul><li>(6) گروندریس (اقتصادی بنیاد)</li></ul> |
| 1859ع        | ماركس         | (7) اقتصاديا <i>ت جي</i> تنقيد                 |
| 1861–1863ع   | ماركس         | (8) اضافي قدر جا نظريا (جلد1, 2, 3)            |

ٻاڙائي ۽ مزورن کي ڪڍڻ, لنڊن جي وڏي نمائش ۾ فرانسي مزورن جي 200 چونڊيل نمائندن جي شرڪت ۽ برطانوي مزورن پاران سندن دل گهريو آڌرياءُ, پولينڊ ۾ هٿياربند بغاوت ۽ ان بغاوت سان برطانيا ۽ فرانس ۾ عام ماڻهن جي همدردي ۽ لنڊن ۾ آمريڪي صدر ابراهام لنڪن جي حمايت ۾ مزورن جا وڏا وڏا مظاهرا, جن جي ڊپ کان برطانوي حڪومت ڏاکڻين رياستن جي مدد لاءِ فوج موڪلڻ جي همت نه ڪري سگهي. اهي اهڙا واقعا هئا جن سان مزورن ۾ عالمي برادريءَ جو احساس ڏاڍو تيز ٿيو.

پهرين انٽرنيشنل، جنهن جو سڄو نالو "انٽرنيشنل ورڪنگ مينس ايسوسيئيشن" هو، 28- سيپٽمبر 1864ع تي لنڊن ۾، انگريزن، فرانسي ۽ جرمن مزورن جي هڪ وڏي جلسي ۾ قائم ٿي. اهو جلسو فرانسي مزورن جي هڪ ڀائپيءَ واري وفد جي اعزاز ۾ ٿيو هو. البت منتظمن لنڊن ۾ رهندڙ جرمنيءَ، اٽليءَ، سوئٽزرلينڊ وغيره جي نالي وارن انقلابين کي به وفد طور شريڪ ٿيڻ جي دعوت ڏني هئي. انگريز مزورن جي آجياڻي خطبي جي جواب ۾ فرانسي وفد جي اڳواڻ پولينڊ جي بغاوت جو به ذکر کيو ۽ چيو ته پولينڊ جي ڌرتي جيالن سپوتن جي رت سان رڱيل آهي پر افسوس ته اسان منظر جا بيوس تماشائي آهيون. هن مزورن جي اتحاد تي زور ڏيندي چيو ته اسان کي گڏجي موجوده نظام جو مقابلو ڪرڻو پوندو ۽ سرمائي جي ڏاڍ ڀري طاقت کي ٽوڙڻو پوندو.

مارڪس ان جلسي ۾ جرمن نمائندي جي حيثيت سان شريڪ تہ ٿيو, پر هن تقرير نہ ڪئي. البت 50 رڪنن تي ٻڌل جيڪا مرڪزي ڪاميٽي چونڊي وئي, تنهن ۾ مارڪس جو نالو هو. ايسوسيئيشن جا قاعدا ۽ ضابطا ٺاهڻ لاءِ جيڪا ذيلي (ننڍي) ڪاميٽي مقرر ٿي, ان ۾ به مارڪس کي کنيو ويو. جلسي ۾ اهو به طَي ٿيو ته انٽرنيشنل جي پهرين ڪانگريس 1865ع ۾ برسيلز ۾ ٿئي جنهن ۾ قاعدا ۽ ضابطا منظوريءَ لاءِ پيش ڪيا وڃن.

ماركس انهن ڏينهن ۾ "سرمائي" كي پورو كرڻ ۾ گهڻو مصروف هو, ان كري تنظيمي سر گرمين كان پريرو رهندو هو, پوءِ به هن انٽرنيشنل جون ذميواريون ان كري قبوليون ته متان هيءَ انجمن مزورن جي بين الاقوامي تنظيم جو بنياد بڻجي. تنهنكري جلسي جا تفصيل ٻڌائيندي هو هك خط ۾ لكي ٿو ته "جيتوڻيك مان سالن كان تنظيمن ۾ شريك ٿيڻ كان انكار كندو پيو اچان, پر هن ڀيري مان شريك ٿيو آهيان ڇو ته مون كي صحيح معنيٰ ۾ كجه سٺو كم كرڻ جا امكان ڏيكارجن ڀيا." (ساڳيو. مهرنگ. ص 323)

انٽرنيشنل جي قاعدن ۾ ضابطن جو مسودو جڏهن ذيلي ڪاميٽيءَ ۾ پيش ٿيو تہ ڪاميٽيءَ اهو متفقہ طور رد ڪري ڇڏيو ۽ مارڪس کي نئون مسودو ٺاهڻ تي مقرر

ڪيو. مارڪس راضي ٿيو پر مسئلو هيءُ هو ته انٽرنيشنل جي اڳواڻن جا ذهن نہ تہ مقصدن ۽ غرضن بابت چٽا هئا ۽ نہ ئي منجهن تنظيم جي حڪمت عمليءَ جي سلسلي ۾ فڪر جي وحدت هئي. انگريز نمائندا, جن جو لاڳاپو ٽريڊ يونين تحريڪ سان هو ۽ جيڪي سياست کان صفا اڻڄاڻ هئا, چاهن پيا ته انٽرنيشنل به بين الاقوامي ٽريڊ يونين بڻجي ۽ پنهنجي عمل جي دائري کي اجورن ۾ واڌاري ڪم جي وقت ۾ گهٽتائيءَ ۽ هڙتالي سر گرمين تائين محدود رکي. فرانسي نمائندا, جن تي پروڌان جي تعليمن جو گهاٽو اثر هو, هڙتالن خلاف هئا ۽ طبقاتي مفاهمت تي زور ڏين پيا يا گڏيل سهڪار جي تحريڪ کي اڳتي وڌائڻ چاهن پيا. اُسال جا پوئلڳ جرمنيءَ جي فولادي مرد بسمارڪ جي هٿن ۾ کيڏي رهيا هئا ۽ رياستي سوشلزم جا حامي هئا. الاقانونيت جي پرچار ڪري رهيا هئا. اهي رياست کي رد ڪرڻ ۽ عالمي انقلاب کان لاقانونيت جي پرچار ڪري رهيا هئا. اهي رياست کي رد ڪرڻ ۽ عالمي انقلاب کان هيناهينءَ کان ٻي ڪا ڳاله ئي نه پيا ڪن. انهن حالتن ۾ ڪو اهڙو مسودو لکڻ جيڪو سڄيءَ دنيا جي مزورن جي سياسي حقن ۽ اقتصادي مطالبن جي ترجماني جيڪو سڄيءَ دنيا جي مزورن جي سياسي حقن ۽ اقتصادي مطالبن جي ترجماني ڪندو هجي ۽ جنهن کي سڀني گروهن جي تائيد هجي، وڏو ڏکيو ڪم هو.

مارڪس انٽرنيشنل جا جيڪي قاعدا ۽ ضابطا لکيا, اهي جمهوري اصولن مطابق هئا تہ جيئن ڪنهن بہ گروهہ کي حق تلفيءَ جي شڪايت نہ ٿئي. ان سان گڏ هن انٽرنيشنل جو هڪ اعلان بہ لکيو, جيڪو 1848ع کان وٺي 1864ع تائين مختصر پر انتهائي جامع تبصرو ئي نہ هو, پر مارڪس ان دستاويز ۾ مزورن جي آئنده فرضن ۽ ذميوارين جي نشاندهي بہ ڪئي هئي. هن انگلينڊ جي انگن اکرن سان ثابت ڪيو هو ته سورهن سالن جي عرصي ۾ جيتوڻيڪ صنعت يقين کان وڌيڪ ترقي ڪئي ۽ ته سورهن سالن جي عرصي ۾ جيتوڻيڪ صنعت يقين کان وڌيڪ ترقي ڪئي ۽ در آمدي ۽ بر آمدي واپار وسيع کان وسيع تر ٿيندو ويو پر "دولت ۽ طاقت ملڪيت رکندر طبقن تائين ئي محدود رهي " ۽ مزورن جي حالت بد کان بدتر ٿيندي وئي. ان ڪري اسان کي سمجهڻ گهرجي تہ "توڙي مشينون ڪيڏيون بہ بهتر ٿينديون وڃن، پيداوار ۾ واڌاري لاءِ سائنس جو استعمال ڪيڏو بہ وڌي وڃي، اچ وڃ جا ذريعا ڪيڏي بہ ترقي ڪري وٺن، توڙي ڪيڏا بہ ماڻهو وطن ڇڏي نين بيٺڪين ۾ وڃي رهن ۽ نيون بہ ترقي ڪري وٺن، توڙي ڪيڏا بہ ماڻهو وطن ڇڏي نين بيٺڪين ۾ وڃي رهن ۽ نيون بازارون کلن ۽ آزاد واپار وڌي، پر صنعتي عوام جون تڪليفون ۽ مصيبتون نہ گهٽبيون، بلڪ پورهيي جي سٺي پيداواري قوت ۾ هر نئين واڌاري سان سماجي هيٺ مٿاهين اڃا وڌندي ۽ سماجي دشمنيون اڃا ڏاڍيون ٿينديون."

1848ع وارن انقلابن کان پوءِ مزورن جي تنظيمن ۽ تحريكن کي هر ملڪ ۾ بيدرديءَ سان چٿيو ويو هو. ان جا تفصيل ٻڌائيندي ماركس لکي ٿو تہ مزورن جون قربانيون اجايون نہ ويون پر هنن ڏه كلاك ڏهاڙي كم جو مطالبو كٽي ورتو آهي ۽ سندن گڏيل سهكار جي تحريك ڏاڍي ترقي كئي آهي. گڏيل سهكار (هك ٻئي

### www.iqbalkalmati.blogspot.com

جي مدد ڪرڻ) جي تحريڪ کي ڪامياب بڻائي هنن "دليل بدران عمل سان ثابت كيو آهي ته وڏيءَ سطح تي ۽ جديد سائنس مطابق پيداوار جو نظام مالكن (آقائن) جي طبقي کان سواءِ چڱيءَ طرح هلائي سگهجي ٿو", پر سرمائيدار طبقا گڏيل سهڪار/ امداد جي تحريڪ کي وڌڻ جي ڪڏهن به اجازت نه ڏيندا. ان ڪري "مزور طبقن جو فرض آهي ته سياسي اقتدار تي قبضو كري وٺن." پر اهو تڏهن ئي ممكن آهي جڏهن پورهيتن جي پنهنجي سياسي پارٽي هجي. "ڪاميابيءَ جو هڪ عنصر انهن جو تعداد آهي پر تعداد جو وزن تڏهن ئي محسوس ٿيندو آهي جڏهن مزور متحد هجن ۽ علمر انهن جي رهنمائي ڪندو هجي.'

آخر ۾ مارڪس مزورن کي اپيل ڪئي هئي تہ اهي سرمائيدار ملڪن جي پرڏيهي پاليسيءَ تي سخت نظر رکن ڇو ته بين الاقوامي سياست جي رمزن کان واقفيت ركڻ سندن فرض آهي."

ذيلي كاميتيءَ ماركس جي ٻنهي دستاويزن \_ قاعدن ۽ ضابطن جو مسودو ۽ انٽرنيشنل جو اعلان نامو \_ کي اتفاق راءِ سان منظور ڪري ورتو. ان جي باوجود انٽرنيشنل جي اڳواڻن جا نظرياتي اختلاف ختم نہ ٿيا. مثال طور هڪ گروهي جنهن ۾ ڪسال ۽ پُروڌان جا پوئلڳ اڳيان اڳيان هئا, جو چوڻ هو تہ مزورن جي مزوري وڌائڻ لاءِ جدوجهد نہ ڪرڻ گهرجي ڇو تہ سرمائيدار هڪ هٿ سان مزوري وڌائيندا تہ ٻئي هٿ سان قيمتن ۾ واڌ ڪندا آهن. ان جو مطلب هيءُ ٿيو تہ مزورن کي پنهنجي اقتصادي حالت بهتر بٹائڻ يا اجورو وڌائڻ لاءِ ڪجه به نه ڪرڻ گهرجي, پر پنهنجو پاڻ کي مالڪن جي رحمر تي ڇڏي ڏيڻ گهرجي. مارڪس ان سوچ جي صفا خلاف هو. هو مزورن جي اقتصادي جدوجهد کي سياسي جدوجهد جو اهم جزو سمجهندو هو. ان كرى هن ان موضوع تى هك نظرياتي مضمون "اجورا, قيمت ۽ منافعو" نالى سان لکيو ۽ جنرل ڪائونسل جي اجلاس ۾ پڙهيو. (20 جون ۽ 27 جون 1865ع).

مارڪس پنهنجي مضمون ۾ برطانيا جي سرڪاري رپورٽن جي حوالي سان ٿابت ڪيو هو تہ مزورن جي اجوري ۽ بازاري شين جي قيمتن ۾ واڌاري ۾ ڪارڻ ۽ ڪارڻيءَ جو رشتو ناهي. ڪڏهن اجورو وڌندو آهي پر شين جو ملھ ناهي وڌندو. ڪڏهن شين جو ملھ وڌندو آهي پر اجوري ۾ واڌارو ناهي ٿيندو. ان کان پوءِ مارڪس پنهنجي فاضل (اضافي, واڌو) قدر جي نظريي جي وضاحت ڪندي لکيو آهي ته سرمائيدار جي نفعي جو دارومدار ان اضافي قدر تي آهي جيڪو مزورن جي پورهيي جي سگه کي معاوضو ڏيڻ کان سواءِ واهيي ۾ آڻڻ سان پيدا ٿيندو آهي. مثال طور سرمائيدار انهن کان ڏه كلاك كمر وٺندو آهي پر معاوضو صرف پنجن كلاكن جو ڏيندو آهي. ڄڻ هو هر هڪ مزور جي پنجن ڪلاڪن جي پيداوار مفت حاصل ڪندو آهي. مارڪس چيو تہ اهو درست آهي ته اجورن ۾ واڌ سان سرمائيداري نظام جو سماجي حل نہ ٿيندو پر ٽريڊ

يونين جون سرگرميون انتهائي ضروري آهن. ان ڪري, جو هڪ تہ ٽريڊ يوينين جي جدوجهد سان سرمائيدار كي مزورن جي حقن ۽ هنن جي حياتيءَ جي معيار تي ڌاڙو هڻڻ جو موقعو ناهي ملندو, ۽ ٻيو تہ ٽريڊ يونين اهڙو سکيا جو ادارو آهي جتي مزور طبقو سرمائيداري نظامر سان وڙهڻ جو هنر سکندو آهي.

انٽرنيشنل جي تنظيمي ڪمن جي ڪري مارڪس جون مصروفيتون ٻيڻيون ٿي ويون, ان كرى هو اينجلس كي لكي ٿو ته "كتاب لكڻ كان سواءِ منهنجو گهڻو وقت انٽرنيشنل حوالي ٿي وڃي ٿو, ڇو تہ حقيقت ۾ مان ئي ان جو اڳواڻ آهيان. "هو سڄو ڏينهن انٽرنيشنل جو ذميواريون نڀائيندو ۽ رات جو ٻي ٽين وڳي تائين "سرمايو" لکڻ ۾ لڳو پيو هوندو هو. نتيجو اهو نڪتو ته سندس جيري جي تڪليف وري وڌي وئي ۽ کيس آبهوا جي تبديليءَ لاءِ هالينڊ پنهنجي مامي وٽ وڃڻو پيو. اتي سڀئي محبت منجهان مليس ۽ مارڪس ٽي هفتا سكون سان گذاريا. اتى ئي هن "اعتراف نامو" لکيو جيڪو اصل ۾ وچين ڌيءَ لارا جي سوالنامي جو اڌ سنجيده ۽ اڌ مزاحيہ جواب هو پر ان ۾ به مارڪس جي زندگيءَ جي اصول ۽ جمالياتي ذوق جون جهلڪيون ڇٽيون ڏيکارجن ٿيون:

> سادگی توهان جو وڻندڙ خوبي.... توهان جو نظر مر امتیازی خاصیت..... مقصد جي وحدت توهان جي خوشيءَ جو تصور....

جدوجهد كرڻ. اطاعت

توهان جي ذلت ۽ پستيءَ جو تصور.....

اها برائي, جنهن کان اوهان سڀ کان وڌيڪ نفرت ڪيو ٿا: غلامي

كتاب يڙهڻ توهان جي پسنديده مصروفيت....

ايمكلس<sup>©</sup> شيكسپيئر, گوئٽي توهان جو پيار و شاعر

توهان جو پيارو نثر نويس....

اسپارٽيڪس,<sup>3</sup> ڪييلر توهان جا هيرو.....

> ڳاڙهو توهان جو وڻندڙ رنگ.....

> توهان جو وڻندر کاڌو..... مچی

توهان كي وتندر نالا..... لارا ۽ جيني

انٽرنيشنل جي مقبوليت هوري هوري وڌندي پئي وئي ۽ ان جون شاخون اسپين, هالينڊ, بيلجيم, فرانس, روس, جرمني, برطانيا ۽ آمريڪا جي وڏن شهرن

المير (ڏک وارن) ڊرامن جو مشهور يوناني ليکڪ (525- 456 ق م )  $^{ullet}$  المير (ڏک وارن) ڊرامن جو مادي فلسفي ۽ اديب (1713 - 1784ع)  $^{ullet}$  اطالوي غلامن جي بغاوت جو اڳواڻ جيڪو 71 ق م ۾ وڙهندي ماريو ويو .  $^{ullet}$  جرمن، فلڪيات جو عالم (1571 - 1630ع)

### باب ہاویھون

## اضافي قدر۽ سرمايو

سرمائيداري نظام ۾ شين جو جبر (ڏاڍ) ماڻهو ۽ لاءِ سڀ کان وڏو الميو آهي. مارڪس سڄي ڄمار ان جبر خلاف وڙهندو رهيو تہ جيئن فرد آزاد ٿئي ۽ کيس فطري صلاحيتن جا جوهر ڏيکارڻ جو موقعو ملي. هن جيڪو ڪجھ بہ ڪيو, انهيءَ جذبي هيٺ ڪيو ۽ جيڪو ڪجھ لکيو, انهيءَ مقصد سان لکيو. مارڪس ان تخليقي قوت جو سراغ ئي نہ ڳوليو جنهن سان جبر جي پاڙن ۾ طاقت اچي ٿي, پر اهو بہ ڄاڻي ورتو ته اها تخليقي قوت منتقل ڪيئن ٿيندي آهي. تخليقي عمل دوران ماڻهوءَ جو ذهني ۽ تماماني پورهيو شين ۾ ڪيئن جذب ٿيندو آهي ۽ پوءِ ڪيئن سرمائي جو روپ وٺندو آهي. يعني سرمائيدار طبقي جي اقتصادي ۽ سياسي اقتدار جو راز ڪهڙو آهي مارڪس جي ان ڪاوش ۽ تحقيق جو مٿاهون نڪتو "سرمايو" آهي.

اهو عظيمر شاهڪار مارڪس جي ٽيويهن سالن جي لڳاتار, اڃا به ساه نهوڙيندڙ محنت جو نتيجو آهي, جنهن لاءِ هن پنهنجي "صحت, خوشي ۽ گهريلو زندگي قربان ڪري ڇڏي." هو ان ڪتاب جي تياريءَ لاءِ سڄو سڄو ڏينهن برٽش ميوزيمر جي لائبريريءَ ۾ ويٺو پڙهندو هو ۽ گهر وڃي رات جو ٻي وڳي تائين ڪم ڪندو رهندو هو. نه مالي پريشانيون هن جي معمول ۾ رخنو وجهي سگهيون ۽ نه ئي ٻارن جي بيماريءَ ۽ موت سان سندس چريائيءَ واري عزم ۾ فرق پيو. هن وقت تائين نه ته ماڻهوءَ جي آزاديءَ جو اهڙو عاشق پيدا ٿيو آهي ۽ نه ئي اهڙو ڪو ڪتاب لکيو ويو آهي.

"سرمائي"جو پهريون جلد 14- سيپٽمبر 1867ع تي جرمن ٻوليءَ ۾ هيمبرگ مان ڇپيو البت ٻيو، ٽيون ۽ چوٿون جلد مارڪس جي زندگيءَ ۾ ڇپجي نه سگهيا. ٻئي ۽ ٽئين جلد جي مسودن کي اينجلس مارڪس جي وفات کان پوءِ مرتب ڪيو ۽ ترتيبوار 1885ع ۽ 1894ع ۾ شايع ڪيو. چوٿون جلد 10-1905ع ۾ ڇپيو.

مارڪس اقتصاديات جو مطالعو 1844ع ۾ شروع ڪيو هو. سرمائيداراڻي معيشت تي سندس پهريون ڪتاب "اقتصادي ۽ فلسفياڻيون لکتون" هو ۽ ٻيو ڪتاب "اجوري وارا مزور ۽ سرمايو" هو, جيڪو حقيقت ۾ مارڪس جو هڪ وڏو مقالو هو جيڪو هن 1847ع ۾ برسيلز جي مزورن جي جلسي ۾ پڙهيو هو. ان سلسلي جو ٽيون

۾ قائم ٿي رهيون هيون. مارڪس جي مسلسل اها ڪوشش رهي ته انٽرنيشنل جو بين الاقوامي ڪردار اڀري اڳيان اچي ۽ عالمي مزورن جو اتحاد مضبوط ٿئي. انٽرنيشنل ۾ سندس قيادت جيتوڻيڪ مڃيل هئي, پر مارڪس پنهنجن سوشلسٽ نظرين کي انٽرنيشنل تي ڪڏهن به نه ٿاڦيو پر اهوئي سياسي ۽ اقتصادي پروگرام پيش ڪيو جيڪو وڌ ۾ وڌ پورهيتن کي قبول هجي.

انٽرنيشنل کي يورپ جي لکين مزورن جي حمايت هئي پر بورجوا رياستن جي پاڻ ۾ جهيڙن جو اثر مزورن جي بين الاقوامي اتحاد تي به پئي پيو، ان ڪري جو سرمائيدار پنهنجي طبقاتي مفاد کي قومي مفاد جو رنگ هڻي پيش ڪندا هئا ۽ حب الوطنيءَ جا پڙها ڏيارائيندا هئا، ان ڪري انٽرنيشنل کي ڪيئي ڀيرا انهن آزمائشن مان به گذرڻو پيو. آسٽريا ۽ جرمنيءَ جي جنگ آئرلينڊ ۾ بغاوت، اٽليءَ ۾ فرانسي مداخلت، فرانسي ۽ جرمنيءَ ۾ جنگ، مطلب ته اهڙا ڪيئي موقعا آيا جڏهن انٽرنيشنل شاونزم (نسل پرستيءَ, Chauvinism) جي مخالفت ۽ بين الاقوامي اتحاد جي حمايت ۾ آواز اٿاريو, انٽرنيشنل جو ٻيو اهم مسئلو انارِڪسٽن (ڇڙواڳن، فسادين, Anarchists) جي انتهاپسندي هئي. انهيءَ دوران فرانس جنگ ۾ جرمنيءَ کان هار کاڌي, لوئي بونا پارٽ کي اقتدار ڇڏڻو پيو. مزورن پيرس ۾ ڪميونسٽ حڪومت قائم (مارچ 1871ع) ڪري ورتي ۽ فرانس جي انقلاب دشمن فوج سان ٻن مهين تائين وڙهندا رهيا. نيٺ مزورن کي هار ٿي ۽ فرانسي فوج 28- مئي تي شهر ۾ داخل ٿي وئي. فوجين بدلي ۾ ڏاڍي وحشيت جو مظاهرو ڪيو ۽ ويه هزار ماڻهن، جن ۾ گهڻائي عورتن ۽ بارن جي هئي، کي ماري ڇڏيو.

پيرس كميون جي ناكاميءَ سان انٽرنيشنل جي تنظيمر ٽكرا ٽكرا ٿي وئي. سيپٽمبر 1873ع ۾ ان جو مركز فلاڊيلفيا (آمريكا) منتقل كيو ويو، پر انٽرنيشنل پنهنجو تاريخي كردار ادا كري چكي هئي ۽ هاڻي منجهس زندگيءَ جي توانائي نه رهي هئي، ان كري جولاءِ 1876ع ۾ ان كي ختم كيو ويو. البت ستن اٺن سالن جي ٿوري عرصي ۾ انٽرنيشنل مزور تحريك جي جيكا خدمت كئي، سا وساري ند ٿي سگهجي.

كتاب, جيكو پوءِ "سرمائي" جو حصو ٿيو, "اقتصاديات جي تنقيد" هو, جيكو 1859ع ۾ ڇپيو. ان كان اڳ ماركس 58-1857ع ۾ "رَر" ۽ "سرمائي" تي 800 صفحا صرف پنهنجي "ذهني وضاحت" لاءِ لكيا هئا. اهو دستاويز ماركس جي وفات كان هك سَو سال پوءِ گروندريس (Grundrisse) يعني "بنياد" (اساس) جي نالي سان ڇپيو, گروندريس حقيقت ۾ "سرمائي" جو پهريون تِڙيل پكڙيل خاكو آهي. ان كان پوءِ ماركس 63-1861ع ۾ "فاضل قدر" كتاب جو مسودو لكيو, جيكو ٻن ضخيم جلدن ۾ پهريون ڀيرو 1956ع ۾ ڇپيو. اهي سڀئي كتاب "سرمائي" جا ابتدائي نقش آهن پر ماركس پنهنجيءَ تحقيق ۽ جاچ كان كڏهن به بوقت ڇو نه لڳي, نتيجو كيڻ ۽ اصول (قانون) ٺاهڻ كان اڳ جيڏي به معلومات ملي سگهي, ان جو معروضي مطالعو كجي، ڇو ته سائنسي طريقيكار اهوئي آهي. ماركس جي فكري ديانت جو اندازو ان ڳاله مان ٿئي ٿو ته ماركس جي مرڻ كان پوءِ اينجلس كي سندس كاڳرن ۾ "سرمائي" جا اٺ مسودا مليا جيكي ماركس جي ماركس جي ماركس جي ماركس جي فكري يان لكيا هئا.

مارکس "سرمائي" جو آخري مسودو ڊسمبر 1865ع ۾ مڪمل ڪيو هو پر دستاويز تمام گهڻو ضخيم هو، ان ڪري اينجلس صلاح ڏني ته اهو مختلف جلدن ۾ ڇپراءِ, البت پهرين جلد جو مسودو بنا دير ٺاهي ناشر حوالي ڪر ۽ پوءِ ٻين جلدن کي هٿ ۾ کڻ. اينجلس پنهنجي دوست جي مزاج کان واقف هو, هو ڄاڻي پيو ته مارکس جيڪڏهن سڄو دستاويز اُتارڻ ويٺو ته ڪتاب ڪڏهن به پورو نه ٿيندو. مارکس اينجلس جي ڳاله مڃي ۽ پهرين جنوري 1866ع کان پهرين جلد جو مسودو ٺاهڻ شروع ڪيو، پر بيماريءَ جي ڪري اهو ڪم سورهن مهينن ۾ مس وڃي نبريو، مسلسل بيماريءَ سبب ٻئي ۽ ٽئين جلد کي مڪمل ڪرڻ جو وارو ئي نه آيو.

"سرمايو" لکڻ جو مقصد، مارڪس چواڻي، "جديد معاشري جي اقتصادي چرپر جي چرپر جي قانون جي تشريح ڪرڻ هو." (سرمايو. جلد- 1 پيش لفظ) پر چرپر جي قانون جي انقلابي تشريح جدلي فلسفي جي بنيادن تي ئي ممڪن هئي پوءِ ڀلي ته ان جو تعلق اقتصاديات سان هجي يا سماجيات ۽ طبعيات (فزڪس) سان. ان ڪري مارڪس سرمائيداري نظام جو تجزيو جدليات جي روشنيءَ ۾ ڪيو. اڃا به اهو چوڻ غلط نه ٿيندو ته هن جدلي اصولن جي سچائيءَ کي سرمائيداراڻي اقتصاديات جي ڪسوٽيءَ تي پر کيو. البت هن جو جدلي فلسفو باطني اعتبار کان هيگل جي جدلي فلسفي کان ڌار هو. ان ڪري "سرمائي" جي ٻئي جرمن ڇاپي جي پيش لفظ ۾ هيگل جي عظمت جو اعتراف ڪندي، هو لکي ٿو ته:

"منهنجو جدلي طريقو هيگل كان مختلف ئي ناهي پر بلكل ان جو ضد آهي. هيگل وٽ انساني ذهن جو حياتي (حياتياتي) عمل سوچڻ جو طريقو, جنهن کي هو تصور (Idea) چوي ٿو بلڪ آزاد موضوع سڏي ٿو, حقيقي (سچيءَ) دنيا جو خالق آهي ۽ حقيقي دنيا جو تصور جي معروضي شكل آهي. ان جي ابتر مون وٽ تصور, جيكو خيال جا مختلف روپ وٺي ٿو, انساني ذهن اندر مادي دنيا جي عڪس کان سواءِ ٻيو ڪجھ بہ ناهي... مون تہ "قدر جي نظريي" جي باب ۾ هيگل جي بياني انداز سان گهڻي ئي کشٽ به ڪئي آهي. هيگل جي جدليت مُنڍيءَ تي بيني آهي. جيكڏهن اوهان ان جي صوفياڻي خول اندر لڪل مغز جي معقوليت جو سراغ لڳائڻ چاهيو ٿا تہ ان جي جدليت کي پيرن تي بيهارڻو پوندو. ان صورت ۾ هيگل جي جدليت سرمائيداري نظام ۽ ان جي عالماڻن نظرين جي نظر ۾ ملامت جو ڪارڻ ثابت ٿيندي, ڇو تہ هيگل جي جدليت موجوده حالتن جي صورت جو ادراڪ (سمجه) ۽ اقرار کرڻ سان گڏوگڏ ان جي نفي به کري ٿي ۽ ان جي اڻٽر خاتمي کي به مچي ٿي. هيگل جي جدليت ترقي يافته سماجي نظامر کي متحرك ۽ بدلجندڙ سمجهي ٿي. ان ڪري اها سماج جي لمحن واري وجود سان کئی ان جی عبوری نوعیت کی بہ نظر مر رکی تی.... اها پنهنجی ماهيت (كيفيت) جي لحاظ كان تنقيدي ۽ انقلابي آهي. "

مارڪس "سرمائي" ۾ ۽ ان کان اڳين تحريرن ۾ به سرمائيداري نظام جي ان عبوري نوعيت تي وري وري زور ڏنو آهي ۽ ماڻهوء جي سماجي تاريخ جي حوالي سان ٻڌايو آهي ته پيدائش جي ابتدا کان وٺي هاڻي تائين، اسان جو معاشرو ڪيئن ۽ ڇو مختلف ارتقائي دؤرن مان گذريو آهي. سندس چوڻ آهي ته موجوده معاشري جو وجود ڌرتيءَ جي قيري وانگر قدرت جو ڪو اٽل ۽ ابدي قانون ناهي، پر معاشري جي پراڻن طور طريقن وانگر عارضي ۽ گذري ويندڙ آهي.

مارڪس "سرمائي" ۾ سرمائيداري نظامر جي تجزيي جي شروعات واهپي وارين شين سان ڪئي آهي، ڇو ته واهپي وارين شين جي تخليق، توڙي اها مادي هجي يا ذهني، انسان جي نسلي (جنسي، نوعي) خاصيت آهي. پر تخليق جو بنيادي شرط پورهيو آهي جنهن کان سواءِ ماڻهو ڪجه به پيدا نه ٿو ڪري سگهي، اڃا به هو زنده نه ٿو رهي سگهي. ان ڪري مارڪس چوي ٿو ته ماڻهوءَ کي جيئڻ لاءِ سدائين پورهيو ڪرڻو پيو آهي. پر پورهيو اهڙو عمل آهي جنهن ۾ ماڻهوءَ ۽ فطرت، ٻنهي جي شرڪت ضروري هوندي آهي. ان عمل ۾ ماڻهوءَ جي حيثيت عامل (فاعل) جي هوندي آهي ۽ فطرت جي معمول (مفعول) جي. ماڻهو پنهنجن هٿن پيرن، ٻانهن ۽

دماغ کان ڪم وٺندو آهي ۽ فطرتي شين کي پنهنجيءَ مرضيءَ سان استعمال ڪندو يا بدلائيندو آهي. خارجي (ٻاهرينءَ) دنيا کي پنهنجي واهپي ۾ آڻڻ ۽ بدلائڻ دوران هو پنهنجيءَ فطرت ۾ به تبديليون آڻيندو آهي. مارڪس چواڻي "اهو پنهنجين ننڊ پيل قوتن کي به واڌئيندو آهي ۽ انهن کي به پنهنجيءَ اطاعت تي به مجبور ڪندو آهي."

ممكن آهي, اوهان چئو ته ٻيا جانور به ته پورهيو كندا آهن بلك تانيئڙو ته اهڙو ڄار اڻندو آهي ۽ ماكيءَ جون مكيون اهڙا مانارا ٺاهينديون آهن, جو ماڻهو اچرج ۾ اچي ويندو آهي. ان كري تخليقي پورهيو ماڻهوءَ جي انفرادي خاصيت كيئن ٿيو؟ پر ماڻهوءَ جي تخليقي پورهيي ۾ بنيادي فرق هيءُ آهي ته ماڻهوءَ جو پورهيو ارادي وارو هوندو آهي ۽ جانورن جو جبلتي. شروعات ۾ ماڻهوءَ جو پورهيي جو عمل به تانيئڙي ۽ ماكيءَ جو مكوانگر جبلتي هو پر هوري هوري اهو ارادي ۽ اختيار وارو يعني انساني ٿي ويو. انسان هر تخليق كان اڳ, توڙي ناول ۽ نظم جي تخليق هجي يا رنگين تصوير، پنهنجيءَ تخليق جو خاكو ذهن ۾ ٺاهيندو آهي ۽ تخليقي عمل جو اهوئي نتيجو ظاهر ٿيندو آهي جنهن جو خاكو هن ذهن ۾ ٺاهيو هو. هو مادي شين جي صورت ئي ناهي بدلائيندو, پر هك مقصد جي حاصلات به كندو آهي.

پورهيي جي عمل جا ٽي عنصر هوندا آهن:

- (1) ماڻهو, جيڪو پورهيو ڪندو آهي.
- (2) فطرتي شيون, مثال طور زمين, ڪاٺي, لوه, ڪپه وغيره, جن تي پورهيو ڪيو ويندو آهي.
- (3) پورهيي جا اوزار (توڙي اهي هٿ پير هجن يا زمين کيڙڻ ۽ گاه ٻُوڙا وَڍڻ جا اوزار, ڪوڏر, مترڪو وغيره) جن جي مدد سان فطرتي شين ۾ تبديلي اچي ٿي.

پيداواري اوزارن جي وڏي تاريخي اهميت هوندي آهي ڇو ته انهن جي ئي فرق سان سماجي دؤرن جي سڃاڻپ ڪئي ويندي آهي ۽ سماجي ترقيءَ جو اندازو ڪيو ويندو آهي, تنهنڪري مارڪس چوي ٿو ته "مختلف اقتصادي دؤرن جي سڃاڻپ ٺاهيل شين سان ناهي ٿيندي پر ان مان ٿيندي آهي ته اهي شيون ڪيئن ۽ ڪهڙن اوزارن ۽ پرزن مان ٺهيون آهن. (ايضا ص 180) ڪم دوران ماڻهوءَ جو پورهيو, پورهيي جي اوزارن ذريعي معمول يا موضوع ۾ حل ٿي ويندو آهي. واڍي جو پورهيو ڪرسيءَ ۽ ميز ۾، هاريءَ جو پورهيو

اَن ۾, ڪوريءَ جو پورهيو ڪپڙي جي تاڪيي ۾. جيڪا شَي پورهيت ۾ چرپر هئي اها نهري مادي جو روپ وٺي ٿي.

تخليقي پورهيي جي وصف ٻڌائيندي مارڪس لکي ٿو ته:

"تخليقي پورهيو اهو انساني عمل آهي جنهن جو مقصد واهپي جون شيون پيدا ڪرڻ يعني استعمال جي قدر جِي تخليق آهي. اهو پورهيو فطرتي شين جو انساني ضرورتن لاءِ استعمال ڪندو آهي. انسان ۽ فطرت جي وچ ۾ رشتو پورهيي جي عمل سان ئي جڙندو آهي. اهو انساني وجود جو دائمي شرط آهي جيڪو قدرت انسان تي لاڳو ڪري ٿي. ان ڪري پورهيي جو عمل سماجي دؤرن جي پابندين جي تابع ناهي. اڃا به اهو چوڻ صحيح ٿيندو ته اهو هر سماجي دؤر ۾ گڏيل آهي. "پي•

انسان جي پورهيي سان جيڪي شيون تخليق ٿينديون ۽ استعمال ۾ اينديون آهن, مارڪس تن جون هيٺيون خاصيتون ٻڌايون آهن:

- (1) تخليق يا پيداوار سدائين سماجي هوندي آهي, ايستائين جو فرد جي خالص انفرادي تخليق, شاعري, مصوري, افسانو به سماج اندر رهي ئي ممكن آهي. سماج كان ڌار رهي تخليق ايڏي ئي بي معنيٰ ڳاله آهي جيڏو ماڻهن جو گڏجي رهڻ ۽ هڪ ٻئي سان ڳالهائڻ کان سواءِ ٻوليءَ جي تخليق
- (2) هر پيداوار فطرت جو واهپو يا استعمال آهي. ان عمل ۾ صارف جو ڪردار ماڻهو نڀائي ٿو جيڪو معاشري منجه رهي ۽ انهيءَ ذريعي ئي فطرت کي استعمال ڪري ٿو.
- (3) پيداوار جو هر نئون دؤر مملكت جو مخصوص انداز ۽ قانوني رشتا وغيره پاڻ ٺاهيندو آهي.
- (4) پيداوار, ان جو استعمال, ان جي معاشري جي مختلف عنصرن ۾ ورڇ ۽ ان جو ٻين پيداوارن سان تبادلو هڪ ئي ڪُل جا ترڪيبي جزا آهن, هڪ ئي وحدت جا تفاوت آهن.
- (5) گڏ ڪيل پورهيي يعني گذريل پورهيي کان سواءِ ڪابہ پيداوار ممڪن ناهي، توڙي اهو پورهيو جهنگن ۾ رهندڙن جو هجي جيڪو مسلسل مشق جو نتيجو هوندو آهي يا ڳورين (وڏين) مشينن جي شڪل اختيار ڪري

<sup>•</sup> سرمايو. جلد-1.ص183

Grundrisse. P-83-99. London. 1973

**<sup>0</sup>** سرمايو. جلد-1. ص 178

- وٺي, ان ڪري سرمايو به گذريل پورهين جو ذخيرو يا انهن جو معروضي روپ هوندو آهي.
- (6) پيداوار جو هر عمل کپت (Consumption) جو عمل به هوندو آهي. ماڻهو تخليقي عمل دوران پنهنجين تخليقي صلاحيتن کي ئي ناهي وڌائيندو پر اهي کپائيندو به آهي. "بلڪل ايئن جيئن نطفو قائم ڪرڻ ۾ عورت ۽ مرد جون حياتياتي قوتون استعمال ٿينديون آهن." اهو ئي حال پيداواري ذريعن جو آهي (زمين, معدنيات, جهنگ, مشينون وغيره) جيڪي واهپي جي گهڻائيءَ سان پنهنجو ڪارج وڃائي ويهندا آهن يا پنهنجن قدرتي عنصرن ۾ حل ٿي ويندا آهن, جيئن تيل يا ڪائي جيڪا سڙي ڪاربان بڻبي آهي ۽ هوا ۾ جذب ٿي ويندي آهي. يا ڪپه, جيڪا پنهنجو قدرتي روپ وڃائي ويهندي آهي ۽ ڪپڙو بڻجي پوندي آهي.
- (7) پر واهپو يا استعمال پيداواري عمل بر آهي, فطرت ۽ معاشري ٻنهي ۾. مثال طور ٻوٽو جڏهن مٽيءَ مان ڦٽندو آهي تہ واڌ ويجه جي ان عمل ۾ اهو ڪاربان, نائٽروجن ۽ ٻيون ڪيميائي شيون استعمال ڪندو آهي. ساڳيءَ ريت اسان جڏهن کاڌو کائيندا آهيون تہ غذا جي واهپي سان اسان جو بدن ٺهندو آهي, اسان ۾ توانائي پيدا ٿيندي آهي يا هاريءَ جي تتل رت ٽهڪندي آهي تہ کيت جهومندا آهن. ان ڪري پيداوار هر گهڙيءَ واهپو آهي ۽ واهپو هر پل پيداوار, يعني اهي هڪ ٻئي سان ڳنڍيل بر آهن ۽ هڪ
- (8) شيون جيڪڏهن نه ٺاهيون وڃن ته انهن جي استعمال جو سوال به پيدا نه ٿيندو يعني پيداوار شين جي واهپي جو ڪارڻ هوندي آهي پر واهپو به پيداوار جو ڪارڻ بڻجندو آهي. اهو هيئن ته جيڪڏهن شيون استعمال ۾ نه اچن ته اهي ڇو ٺاهجن. واهپو ٻن طريقن سان پيداوار جو ڪارڻ ٿيندو آهي:
  (1) پيداوار حقيقي معنيٰ ۾ پيداوار سڏائڻ جي تڏهن ئي لائق آهي جڏهن اها استعمال ۾ اچي. ريلوي لائين جنهن تي ريلون نه هلنديون هجن، حقيقت ۾ ريلوي لائين ناهي. جنهن گهر ۾ ڪوبه نه رهندو هجي، اهو گهر ناهي. ڪپڙا لَم عيڪڙا لائن خري ناهي. ڪپڙا لَم اللهن. "ان ڪري پيداوار, قدرتي شين جي ابتڙ پنهنجي وجود کي فقط استعمال ذريعي ثابت ڪندي آهي ۽ حقيقي معنيٰ ۾ پيداوار بڻبي آهي. "(2) استعمال سان نئين پيداوار جو جذبو ٿيندو آهي يعني استعمال جو عمل معاشري کي نيون نيون شيون ٺاهڻ جو اتساهه ڏيندو آهي ۽ پيداوار جو داخلي سبب بڻبو آهي.

(9) ان ريت پيداوار شين جو واهيو ئي ناهي ميسر كندي پر واهيي جي نوعیت, ان جو کردار ۽ شین کي استعمال کرڻ جا طريقا بہ مقرر کندي آهي. مثال طور ميز ۽ ڪرسيءَ تي ويهي ڪم ڪرڻ جو انداز فرش يا تختى كان بلكل مختلف هوندو آهي. هوائي جهاز رستي سفر كرڻ جي قاعدي ۽ ڏاند گاڏيءَ يا بيڙيءَ ذريعي سفر ڪرڻ جي قاعدي ۾ زمين آسمان جو فرق هوندو آهي. پيداوار جي هر هڪ خارجيت مخصوص خارجيت هوندي آهي جيكا مخصوص طريقي سان ئي استعمال ۾ ايندي آهي. بک بهرحال بک آهي البت اها بک جيڪا پڪل گوشت سان ڇرين ۽ كانتن سان پوري كجي، ان بك كان مختلف هوندي آهي جيكا كچي گوشت سان هٿن ۽ ڏندن جي مدد سان ختمر ڪجي. پيداوار فقط واهپي جون شيون ئي ناهي ٺاهيندي پر واهپي جو طريقو به مقرر ڪندي آهي. (3) پيداوار فقط ضرورت جي تسڪين جو سامان ئي ميسر ناهي ڪندي پر واهپی جی شین جی ضرورت به پیدا کندی آهی. مثال طور هر فنی تخليق \_ تصوير, مجسمو, افسانو, نظم \_ اهڙا ڏسندڙ ۽ ٻڌندڙ برپيدا کندي آهي جن کي فن جو احساس هجي ۽ جيڪي حسن مان مزو وٺڻ ڄاڻيندا هجن. ان ڪري پيداوار موضوع (انسان) لاءِ خارجيت (شيون) ئي ناهي ٺاهيندي پر خارجيت لاءِ موضوع به پيدا كندي آهي.

قورن لفظن ۾ ته پيداوار واهپي جون شيون ميسر كندي آهي, انهن جي استعمال جو طريقو مقرر كندي آهي ۽ استعمال جا محرك پيدا كندي آهي. "بهرحال اهو ياد ركڻ گهرجي ته پيداوار ۽ ان جو واهپو هكئي ساٽ (Process) جا لمحا آهن جن جي ابتدا پيداوار كان ٿيندي آهي, ان كري غالب لمحو اهوئي آهي. واهپو ضرورت طور, تخليقي عمل جو باطني لمحو هوندو آهي. واهپو اهو عمل آهي جنهن ذريعي سڄو عمل جو سلسلو ٻيهر شروع ٿيندو آهي." (پيداوار ← واهپو ← وڌيك پيداوار) كارل ماركس چوي ٿو ته سرمائيداري نظام ۾ پورهيي جي عمل جون ٻه انفرادي خاصيتون هونديون آهن:

- (1) پورهيتُ سرمائيدار جي تابع ٿي ڪم ڪندو آهي ۽ سندس پورهيو سرمائيڪار جي ملڪيت هوندو آهي.
- (2) پيداوار به پورهيت بدران سرمائيڪار جي ملڪيت هوندي آهي. هو پورهيت جي پورهيي جي سگهه کي خريد ڪندو آهي ۽ ان جيئري سگهه کي مئل شين ۾ حل ڪري ڇڏيندو آهي. ان جو مقصد (1) اهڙو مال ٺاهڻ هوندو آهي جنهن ۾ استعمال جو قدر يعني افاديت به هجي ۽ قدر به يعني جيڪو بازار ۾ ڪنهن ٻي شَي يا پيسن بدلي وڪڻي سگهجي پر ان سان

گڏوگڏ (2) اهڙو مال ٺاهڻ بہ جنهن جو قدر انهن شين جي مجموعي قدر کان وڌيڪ هجي جيڪي اهو مال ٺاهڻ ۾ استعمال ٿيون آهن.

"ان ڪري سرمائيڪار جو مقصد صرف استعمال جو قدر پيدا ڪرڻ ناهي پر بازاري مال بر پيدا ڪرڻ آهي. استعمال جو قدر ئي پيدا ڪرڻ ناهي پر قدر بر پيدا ڪرڻ آهي, قدر ئي نہ پر فاضل (اضافي) قدر بر. " (ساڳيو. ص 186)

اضافي قدر ماركس جي اقتصادي نظريي جو بنياد آهي, پر ان تي سوچڻ كان اڳ اقتصاديات جي ٻن ٽن اصطلاحن جي وصف ضروري آهي.

بازاري و کر يا جنس (Commodity) مان مُراد اهي مادي شيون آهن جيڪي ماڻهوءَ جي ڪنهن نہ ڪنهن حاجت کي پورو ڪنديون آهن ۽ پيسن يا ڪنهن ٻيءَ شَي جي بدلي ۾ ورتيون يا وڪڻيون وينديون آهن.

استعمال جو قدر (Use-Value) ڪنهن شي جي افاديت جي ماپي کي چوندا آهن. مثال طور پاڻيءَ جي استعمال جو قدر اُڃ اجهائڻ, ڪپڙي جي استعمال جو قدر اَڃ اجهائڻ, ڪپڙي جي استعمال جو قدر لکڻ آهي.

قدر يا مالسا جو قدر (Value, Exchange Value) بازاري شين جي وٺڻ ۽ \_\_\_ قدر کپائڻ يا مُله جو ماپو - پيسن يا ڪنهن ہي شَي عيوض وٺڻ يا کپائڻ جو معيار.

دنيا ۾ اڃا تائين اهڙيون گهڻيون ئي شيون موجود آهن جيڪي استعمال هيٺ اچن ٿيون پر انهن جي خريد يا وڪرو ناهي ٿيندو يعني انهن ۾ استعمال جو قدر ته هوندو آهي پر مٽاسٽا جو قدر ناهي هوندو. مثال طور هوا، اُس، سمنڊ، البت استعمال جي انهن شين ۾ ماڻهوءَ جو پورهيو شامل ناهي هوندو. پر استعمال جي قدر ۾ جيڪڏهن ماڻهوءَ جو پورهيو شامل ٿي وڃي ته به ان ۾ مٽاسٽا جو قدر پيدا ٿيڻ لازمي ناهي. مثال طور گهر نهرايون ۽ اهو مسواڙ تي ڏيڻ بدران پاڻ ان ۾ رهڻ لڳون. اَنُ ريت اَنُ اَنَ ۾ هڻون. ان ريت توهان جي لٽن ڪپڙن، ٿانون، زيورن ۾ استعمال جو قدر ته موجود آهي ۽ اهي پورهيي جي پيداوار به آهن پر منجهن مٽاسٽا جو قدر موجود ناهي.

البت هر بازاري شي ۾ استعمال جي قدر کان سواءِ مٽاسٽا جي قدر جو هجڻ ضروري آهي. جيڪڏهن استعمال جو قدر نه هجي ته اها وٺندو ڪير!؟ ۽ جيڪڏهن مٽاسٽا جو قدر نه هجي ته ان جي قيمت ڪيئن مقرر ڪري سگهجي ٿي؟

نج استعمال جو قدر جي حوالي سان ڏسجي ته ڪنهن شَي ۾ ڪوبه مٽاسٽا جو قدر ناهي هوندو توڙي ان جي ٺهڻ ۾ ڪيڏو به پورهيو ڇو نه ڪيو ويو هجي. مثال

337

طور سنڌ جي بهراڙين جون عورتون هٿن سان اهڙيون ريشمي چادرون ٺاهينديون آهن جيڪي ٺاهڻ ۾ ٻارهن ٻارهن سال لڳندا آهن پر انهن چادرن ۾ مٽاسٽا جو قدر هڪ پائي (پيسو) بہ ناهي هوندو جو تہ اهي چادرون کيائڻ لاءِ ناهن ٺاهيون وينديون پر ڏيءُ جڏهن ڪنوار ٿيندي آهي تہ ان کي اوڍائي روانو ڪيو ويندو آهي. ساڳيءَ ريت توهان انب جو وڻ يو کيو ٿا, چئن پنجن سالن تائين ان جي سار سنيال لهو ٿا ۽ جڏهن وڻ ۾ انب ٿين ٿا تہ اهي مزو وٺي کائو ٿا. انهن انبن جي استعمال جي قدر کان ڪير انڪار ڪري سگهي ٿو پر انهن ۾ مٽاسٽا جو قدر تراڌ پيسي جيترو برپيدا نرٿيو. البت جيئن ئي توهان انب كائڻ بدران بازار ۾ وكڻڻ لاءِ نكتؤ ته انهن ۾ مٽاسٽا جو قدر پیدا تی ویو, پر اوهان جی ذات (وجود) جی حد تائین انبن مان استعمال جو قدر صفا گمر ٿي ويو. ان کري معلوم ٿيو تہ بازاري مال ۾ مالک لاءِ کو بہ استعمال جو قدر ناهي هوندو, صرف مٽاسٽا جو قدر هوندو آهي ۽ وٺندڙن لاءِ استعمال جو قدر هوندو آهي. ساڳيءَ ريت پورهيت بہ پنهنجي پورهيي جو مالڪ هوندو آهي پر جڏهن اهو پنهنجي پورهيي جي سگھ مل مالڪ هٿ وڪڻندو آهي تہ ان جي اها ئي معنىٰ هوندى آهي ته هن جي پورهيي جي سگه بازاري مال ٿي وئي جنهن ۾ مالڪ لاءِ كوبه استعمال جو قدر ناهي بچيو, صرف ماسنا جو قدر رهجي ويو. البت خريدارن لاء استعمال جو قدر پيدا ٿي ويو.

ايڊم اسمت ۽ ريڪارڊو جهڙن اقتصاديات جي عالمن ثابت ڪيو هو تہ سڀني بازاري شين ۾ گڏيل قدر جيئن تہ ماڻهوءَ جو پورهيو هوندو آهي ان ڪري بازاري شين جي مٽاسٽا جي قدر جو تعين پورهيي جي ان مقدار مان ٿيندو آهي جيڪو عام طور تي انهن جي ٺاهڻ ۾ استعمال ٿيو هجي. پورهيي جو مقدار ماپڻ جي تارازي اهو پورهيي جو وقت هوندو آهي جيڪو عام طور پورهيت شي کي ٺاهڻ ۾ سيڙائيندو آهي. ان ڪري انهن سڀني شين جي مٽاسٽا جو قدر ساڳيو ٿيندو آهي جن ۾ هڪ جيترو پورهيي جو وقت لڳو هجي. مثال طور مٽاسٽا جي قدر جي حد تائين هڪ سير چانور = ٻسير اُٽو = هڪ پاءُ کنڊ = ٻڊزن ماچيس.

انساني پورهيي جي پيداوار ۾ هر زماني ۾ استعمال جو قدر موجود رهيو آهي, البت مٽاسٽا جو قدر تڏهن وجود ۾ آيو جڏهن ماڻهو پنهنجيءَ گهرج کان ڪجه واڌارو سامان ٺاهڻ لڳا ۽ اها اضافي پيداوار بازار ۾ کپڻ لڳي. جيستائين سِڪا هلڻ ن لڳا هئا تيستائين شَي جي مٽاسٽا شي سان ٿيندي هئي. ان جي فارمولا هيءَ هئي:

سي سي پر سِكي جي رواج كان پوءِ فارمولا هيءَ ٿي وئي: شَي← پيسا← شَي

<sup>•</sup> فاضل يا اضافِي قدر (Surplus Value)

زيد به مڻ گيه چاليهن رپين ۾ وڪڻيو ۽ انهن رپين مان پنهنجيءَ گهرج جون شيون ورتيون. سرمائيداري نظام جي خاصيت هيء آهي ته ان ۾ شيون ذاتي استعمال لاءِ نہ پر بازار ۾ کيائي منافعو ڪمائڻ لاءِ ٺاهيون وينديون آهن. مثال طور سوٽي مل ۾ جيڪو ڪپڙو ٺهندو آهي اهو نہ تہ مل مالڪ جي ذاتي استعمال لاءِ هوندو آهي ۽ نہ ئی مل زورن لاءِ، پر بازار ۾ وڪڻڻ لاءِ هوندو آهي، ان ڪري سرمائيداري نظام ۾ پيداوار جي وڪري ۽ خريد جي فارمولا هيءَ هوندي آهي: رپيا←شُي← اضافي رپيا.

پهرين بنهي فارمولائن ۾ وڪري ۽ خريد جو مقصد استعمال جون شيون حاصل كرڻ هو, پر ٽين فارمولا انهن جو بلكل ضد آهي. سرمائيكار جڏهن سوٽي مل ۾ رپيا سيڙائيندو آهي ته ان جو مقصد رپئي وسيلي اضافي رپيا ڪمائڻ هوندو آهي.

ماركس انهن اضافى رپين كى فاضل قدر (اضافى قدر) چوي ٿو: "ان اضافی کی مان اضافی قدر چوان ٿو. ان کاروبار ۾ جنهن قدر (رپين) سان كم شروع ٿيو هو, اهو نه صرف ساڳيو (سالم) رهيو پر ان

۾ اضافي قدر پيدا ٿي ويو, اهو پکيڙجي ويو. قدر جو اهوئي ڦيرو

سرمائي (ناڻي) ۾ بدلجي ويندو آهي."

سمجهو ته زيد هڪ سُو رپين جي ڪپه ورتي ۽ هڪ سُو ڏهن رپين ۾ وڪڻي. ان ريت زيد جي اصلي رقم به محفوظ رهي ۽ ڏه رپيا اضافي به ملي ويا, پر گراهڪ ڪيھ, جنھن جو قدر هڪ سو رپيا هو, هڪ سو ڏهن رپين ۾ تڏهن وٺندو جڏهن ڪيھ جي قدر ۾ اضافو (واڌارو) ٿيو هجي. ان ڪري سوال هيءُ آهي تہ ڪيھ جي قدر ۾ اضافو ڪيئن ٿيو؟ اهو ڪهڙو نئون عنصر ان ۾ شامل ٿيو جنهنڪري ڪيه ۾ اضافي قدر پيدا ٿي ويو؟ اهو عنصر ماڻهوءَ جي پورهيي جي سگه آهي.

ڳالھ هيءَ آهي تہ بازار ۾ هڪ اهڙي شُي وڪرو ٿئي ٿي جنهن جي استعمال سان قدر به پیدا ٿئي ٿو ۽ اضافي قدر به. اها بازاري شَي پورهيت جي پورهيي جي سگه آهي. ٻين بازاري شين وانگر ان جو به قدر يا مٽاسٽا جو قدر ٿئي ٿو، پر پورهيي جي سگه جي قدر جو تعين ڪيئن ٿئي ان جو اگھ ڪيئن مقرر ٿئي؟ اسان ڏسي چڪا آهيون تہ بازاري شين جي قدر جو تعين ان پورهيي جي وقت سان ٿئي ٿو جيڪو ان جي تياريءَ ۾ لڳو هجي. پورهيي جي سگه به بازاري شُي آهي, ان ڪري ان جي قدر جو تعين به ان پورهيي جي وقت سان ٿيندو جيڪو پورهيي جي سگھ جي "تياريءَ" ۾ لڳو هجي. پر ماڻهوءَ جي پورهيي جي سگھ ٻين بازاري شين وانگر ٿيلهين يا دٻن ۾ ناهي ملندي پر ماڻهوءَ جي بدن ۾ هوندي آهي. ان بدن کي جيئرو رکڻ لاءِ کاڌي, آرام, ڪپڙن, لٽن, گهر وغيره جي ضرورت هوندي آهي. ان جي معنيٰ اها ٿي تہ "پورهيي جي سگھ جو قدر اصل ۾ ان حياتيءَ جي سامان جو قدر آهي جيڪو

پورهيت کي جيئڻ لاءِ گهربل هوندو آهي. ڪم دوران هن جي مشقن ۽ ذهن وغيره جو هك مقدار استعمال ٿيندو آهي. ان جو پُورائو نه ٿئي ته پورهيت پورهيي لائق ناهي رهندو. البت سندس حياتياتي گهرجن جو انحصار ملك جي تمدن, رواجن, ڀوڳُن ۽ عادتن تي هوندو آهي جيڪي مٽبيون ۽ گهٽ وڌ ٿينديون رهنديون آهن. ان کري بين بازاري شين جي ابتڙ پورهيي جي سگھ جي قدر جي تعين ۾ تاريخي ۽ اخلاقي عنصر به شامل هوندو آهي. "(سرمايو. جلد- 1. ص 171)

پورهیت کی پنهنجن ٻارن جو خرچ بہ پورو کرٹو هوندو آهی تہ جیئن نئون نسل پيدا ٿيندو رهي. ان ڪري پورهيت جي پورهيي جي سگه جي قدر جو تعين ان پورهيي جي وقت سان ٿيندو آهي جيڪو هن جي ۽ سندس گهر ڀاتين جي ڏهاڙيءَ جي ضرورتن جي تياريءَ ۾ لڳو هجي. سمجهو ڪري ته اهي ضرورتون پوريون ڪرڻ لاءِ پورهيت کي ڏهاڙي ڇه رپيا<sup>®</sup> گهرجن ٿا, ته اهوئي سندس سڄي ڏينهن جي پورهيي جو قدر ٿيو. هاڻي فرض ڪيو ته ڪنهن صنعتڪار کي ڏه سير سُٽ جي ضرورت آهي, ان ڪري هن ڏه رپيا کپائي ڏه سير ڪپه ورتي. سُٽ ٺاهيندڙ مشين جي استعمال ۽ فيڪٽريءَ جي انتظامن وغيره تي ٻه رپيا خرچ ٿيا, معنيٰ سندس ڪل بارهن رپيا خرچ ٿيا. هاڻ جيڪڏهن پورهيت جو اٺن ڪلاڪن جو اجورو ڇه رپيا آهي تہ ان جي معنيٰ هيءَ ٿي تہ ڪيھ ۽ مشين جي خرچ ۾ سورهن ڪلاڪن يا بن ڏينهن جو پورهيو شامل آهي. فرض ڪيو ته پورهيت ڏهه سير سُٽ چئن ڪلاڪن يا اڌ ڏينهن ۾ ٺاهي ٿو تہ ڏهہ سير سُٽ جي تياريءَ تي ڪل اڍائي ڏينهن جو پورهيو ٿيو يعني پندرهن رپيا. ان ڪري ڏھ سير سُٽ جي قيمت پندرهن رپيا ٿيندي \_ جيڏو

پر صنعتكار چوندو ته واهم صاحب واهه! توهان ته ذادا سياتًا ٿيئو! هيءَ فيكٽري آهي, كو يتيم خانو يا خيراتي كلينك ناهي. مون اهو كاروبار به رپيا كمائل لاءِ شروع كيو هو, نه كي آخرت سنوارڻ لاءِ. هاڻي جيكڏهن منهنجي ڏهه سير سُٽ جو قدر انهن سڀني شين جي قدر جي مجموعي برابر هجي جيڪو سٽ جي تياريءَ تي خرچ ٿيو تہ مون کي منافعو ڪيئن ٿيندو؟ سرمائيڪار جو منطق معقول آهي. اچو ته ان تي غور کيون.

اسان پهرين فرض كرى چكا آهيون ته پورهيت كي گذران لاءِ ڇه رپيا ڏهاڙي گهرجن ٿا ۽ هو ڇهن رپين جو ڪم اڌ ڏينهن ۾ ڪري وٺي ٿو، پر صنعتڪار تہ کيس سڄي ڏينهن جو اجورو ڏنو آهي, ان ڪري کيس "حق" آهي تہ هو پورهيت کان اٺ کلاک کمر وٺي. ان مان سڌ پوي ٿي تہ پورهيي جي سگھ جو قدر (ڇھ رپيا) ۽ اهو

<sup>•</sup> نوت: هي رقمون 1975ع جي سن موجب ليكك لكيون آهن. \_ سنڌيكار

قدر جيڪو ان پورهيي جي سگه مان پيدا ٿيو، هڪ جيترو ناهي، پر ٻ ڌار ڌار حقيقتون آهن. هر سرمائيڪار، هر مالڪ ان فرق کان آگاه هوندو آهي ان ڪري فيڪٽريءَ جو ملازم هجي يا آفيس جو ڪلارڪ, ٽائيپسٽ هجي يا مستري، کيس ڪم تي لڳائڻ وقت سڀ کان اڳ، ان ڳاله جي خاطري ڪبي آهي ته ان جي ڪارڪردگي يا پيداوار، سندس اجوري کان وڌيڪ ٿيندي يا نه سندس افاديت جو دارومدار انهيءَ ڳاله تي ئي هوندو آهي ته هو پنهنجي قدر کان وڌيڪ قدر پيدا ڪري.

پورهيت پنهنجي پورهيي جي سگه وکڻڻ وقت پنهنجو قدر وصول کندو آهي ۽ ان جي موٽ ۾ پنهنجي استعمال جو قدر صنعتکار يا سرمائيکار حوالي کندو آهي. پورهيي جي سگه کي وکڻڻ کان پوءِ پورهيت جو استعمال جو قدر سندس ملکيت ناهي رهندو (جيئن تيل کپائڻ کان پوءِ تيل جو استعمال جو قدر تيل وکڻندڙ جي ملکيت ناهي رهندو). پورهيت پنهنجي پورهيي جي سگه جو جيکو قدر مقرر کيو هو، اهو چار کلاک يا اڌ ڏينهن کم کرڻ سان وصول ٿي ويو پر هن سڄو ڏينهن کم کرڻ ويندو انهن چئن کلاکن ۾ هو جيترو پورهيو کندو ان جو کيس کجه به کرڻو پوندو. انهن چئن کلاکن ۾ هو جيترو پورهيو کندو ان جو کيس کجه به معاوضو نه ملندو. هن جي پورهيي سان پيداوار جي قدر ۾ جيکو اضافو ٿيندو ان ۾ پورهيت جو کجه به حصو نه هوندو پر اهو اضافي قدر صنعتکار يا سرمائيکار جي ملکيت هوندو.

ان جي تشريح لاءِ اچو ته وري سُٽ ٺاهڻ وارو مثال کڻون. پورهيت چار ڪلاڪ پورهيو ڪري ڏه سير ڪپه مان ڏه سير سُٽ ٺاهيو هو. ان کان پوءِ هن رهيل چئن ڪلاڪن ۾ وڌيڪ ڏه سير ڪپه مان ڏه سير سُٽ ٺاهيو، معنيٰ سڄي ڏينهن ۾ ويه سير سُٽ ٺاهيو. پهرين ڏه سيرن جي سُٽ ۾ ڪل خرچ ملائي اڍائي ڏينهن جو پورهيو حل ٿيو هو معنيٰ پندرنهن رپيا به حساب ڇه رپيا ڏهاڙي. ٻئي ڀيري ڏه سير سُٽ جي تياريءَ ۾ با اڍائي ڏينهن جو پورهيو حل ٿيو يعني ويه سير سٽ جي تياريءَ ۾ ڪل پنجن ڏينهن جو پورهيو حل ٿيو يعني ويه سير سٽ جي تياريءَ ۾ ڪل خرچ ٿيو فقط 27 رپيا (15 رپيا + 10 رپيا ). ڄڻ پورهيت هڪ ڏينهن ۾ چار ڪلاڪ بنا اجوري ڪم ڪري بقدر 3 رپيا اضافي قدر پيدا ڪيو. جيڪو صنعتڪار جي ملڪيت ٿي ويو. هاڻ جيڪڏهن ڪنهن سوٽي مل ۾ 500 مزور ملازم آهن ته اهي انهيءَ حساب سان ڏهاڙي 2000 ڪلاڪ بنا اجوري ڪم ڪري 6000 رپيا ڏهاڙي اضافي قدر پيدا ڪيو. جيڪو صنعتڪار يا سرمائيڪار جي ملڪيت ٿيندو. هماڙي اضافي قدر پيدا ڪندا جيڪو صنعتڪار يا سرمائيڪار جي ملڪيت ٿيندو. سرمائي جي رقم ۾ اضافي ۽ هڪ هنڌ گڏ ٿيڻ جو راز اهوئي آهي.

پر اهو نہ سمجهڻ گهرجي تہ پورهيت جو پورهيي جو وقت ٻن برابر خانن ۾ ورهايل آهي. يا تہ اهو سچ پچ چئن ڪلاڪن ۾ پنهنجو بازاري قدر وصول ڪري ٿو ۽ رهيل چار کلاڪ مفت ۾ ڪم ڪري ٿو. البت اها طَي ٿيل ڳاله آهي تہ هن جي اضافي پورهيي کان سواءِ اضافي قدر پيدا ٿي نہ ٿو سگهي توڙي هو چار کلاڪ بنا اجوري ڪم ڪري يا هڪ کلاڪ. ان جو دارومدار پورهيتن جِي سودو ڪرڻ جي سگه تي هوندو آهي, پر جيستائين سرمائيداري نظام قائم آهي، اهو ناممڪن آهي تہ پورهيت اضافي پورهيو نہ ڪن ۽ اضافي قدر پيدا نہ ٿئي ڇو تہ ان کان سواءِ سرمائي جو وجود ئي ختم ٿي ويندو \_ سرمايو ٺهندو ئي ڪون.

فيكٽريءَ يا مل ۾ كم كندڙ مزور جيكو كجه ٺاهيندو آهي اهو سڌيءَ ريت سندس حياتيءَ جو سامان ناهي هوندو ۽ نئي هلندڙ فيكٽري ڏسي، كنهن كي خبر پئجي سگهي ٿي تہ مزور اضافي قدر پيدا كري رهيا آهن. مثال طور مزور ڏينهن ۾ جيكڏهن ٻه تاكيا هرك جا ٺاهي ته مل مالك هرك جو هك تاكيو اجوري طور كيس ناهي ڏيندو پر كيس روك اجورو ملندو آهي، جنهن سان اهو پنهنجيءَ گهرج جون شيون وٺندو آهي. ان جي ابتڙ زراعت ۾ اضافي قدر جو عمل چٽو ڏيكارجي ٿو، ڇو ته هاري يا كيڙيندڙ جيكو ان اپائيندو آهي ان جو ٿورو حصو هاري سڌيءَ ريت واهيي ۾ آڻيندو آهي ۽ ٻيو ان زميندار جي قبضي ۾ ٿيندو آهي جيكو پيداواري عمل ۾ صفا شريك ناهي ٿيندو. ان كري ئي ماركس چوي ٿو ته اضافي قدر جي پيداوار جو عمل ٻني ٻاري ۾ چٽو پٽو آهي. هاري يا كيڙيندڙ پنهنجي لاءِ جيكو ان اُپائيندو آهي اهو سندس پورهيءَ جي کل پيداوار كان صفا گهٽ هوندو آهي. زرعي نظام ۾ ان اضافي قدر كي ڍل يا بٽئي چوندا آهن. (سرمايو. جلد -4 . ص 46)

اسان اجهو ٻڌائي چڪا آهيون ته پورهيتن جي استحصال سان ڪهڙيءَ ريت فيڪٽريءَ ۾ اضافي قدر پيدا ٿئي ٿو. ان پيداوار جي طريقي لاءِ بازار ۾ ٻن قسمن جي ماڻهن جو پهريان ئي هجڻ ضروري آهي. هڪڙا پيسن وارا، جيڪي ٻين جي پورهيي جي سگه خريد ڪري پنهنجي موڙي وڌائڻ جي ڳڻتيءَ ۾ هجن. ٻيا اهڙا پورهيت جن وٽ پنهنجي پورهيي جي سگه کان سواءِ ٻي ڪا ملڪيت نه هجي. انهن ٻنهي جي ميلاپ سان سرمائي جي مڙڻ ۽ پکڙجڻ جو سلسلو شروع ٿي ويندو آهي.

پر سوال هيءُ آهي ته ابتدائي سرمايو ڪٿان آيو، جنهن جي چرپر ۾ اچڻ سان اهو سڄو ڪاروبار شروع ٿيو. سرمائيداري نظام جي وڪالت ڪندڙ اقتصاديات جا عالم چون ٿا ته هر معاشري ۾ ڪجه اهڙا هوشيار، بچت ڪندڙ ۽ ڏاها ماڻهو هوندا آهن جيڪي پنهنجي ذاتي پورهيي جي ڪمائيءَ مان ڪجه نه ڪجه بچائيندا رهندا آهن ۽ هوري هوري سرمايو رکندڙ بڻجي ويندا آهن. ان دعويٰ جي تائيد ۾ اهي سترهين صديءَ جي مشهور ناول جي هيرو ابن سَن ڪروسو جو مثال ڏين ٿا جيڪو

آفريقي نيگرو غلامن جو واپار كندو هو ۽ جڏهن هك ڀيري سندس جهاز تباه ٿي ويو ته هن هك ويران جزيري ۾ اكيلي سر پنهنجي پورهيي، هوشياريءَ ۽ هنرمنديءَ كان كم ورتو ۽ سرمائي جو مالك بڻيو.

مارڪس "سرمائي" جي پهرين جلد جي آخري حصي ۾ برطانيا جي به تاريخي حوالن سان ان افسانوي ڪوڙ کي پڌرو ڪيو ۽ ثابت ڪيو ته سرمايو ڪڏهن به ڪنهن ماڻهوءَ جي ذاتي پورهيي سان مِڙي نه ٿو سگهي پر ٻين جي پورهيي جي ڦرلٽ سان ئي ميڙي سگهجي ٿو. هن ٻڌايو ته برطانيا ۾ ڪيئن اُن جي واپار لاءِ لکين کيڙيندڙن کي زمينن تان بي خدل ڪيو ويو (تفصيل لاءِ ڏسو: سر ٿامس مور جو يوٽوپيا)، ڪيئن "سرمائيدارڻي پيداواري طرز جو سونهري صبح" ۾ واپاري ڪمپنين ايشيا، آفريقا ۽ آمريڪا جي دولت لُٽي صنعتي سرمائي جي شروعات ڪئي. "جيڪڏهن زَرُ ڳِٽي تي رت جي چُٽي سان پيدا ٿئي ٿو ته سرمائي جي مٿي کان پيرن تائين هڪ هَڪ سوراخ مان رت ۽ گندگي وهي ٿي." (ص-710)

ايسٽ انڊيا ڪمپنيءَ جي ڦرلٽ جو مثال ڏيندي مارڪس لکيو تہ ان ڪمپنيءَ کي يورپ ۽ ايشيا منجه واپار جي حاڪميت حاصل هئي. ان کان سواءِ اها چانه جي خريد ۽ وڪري ۽ چين سان واپار لاءِ بہ اڪيلي سر قابض هئي. ستم مٿان ستم اهو ته هندستان جي ساحلي واپار ۽ ملڪ اندر واپار تي ڪمپنيءَ جي اعليٰ حاڪمن جي هلندي هئي. لوڻ, پانُ, آفيم ۽ ٻيون شيون دولت جون اڻ کُٽندڙ کاڻيون هيون, جن کي ڪمپنيءَ جا حاڪم ٻنهي هٿن سان ميڙيندا هئا. مزو اهو ته گورنر جنرل به ان لٽ کي ڪمپنيءَ جا حاڪم ٻنهي هٿن سان ميڙيندا هئا. مزو اهو ته گورنر جنرل به ان لٽ ۾ شريڪ ٿيندو هو, ان ڪري لارڊ ڪلائيو ۽ وارن هٽينگز ايڏو انڌير ڪيو جو نيٺ برطانوي پارليامينٽ کي مٿن رشوت، ڪميشن ۽ ڌاڙا هڻڻ جا مقدما هلائڻ پيا. سندن لٽ جي جيڪا فهرست پارليامينٽ ۾ پيش ڪئي وئي, ان مان خبر پوي ٿي ته صرف سو کڙين "جي صورت ۾ هضم ڪيا (ص-750, 750). ساڳيءَ ريت انگريز واپارين آفريقا جي حبشين کي لکن جي ڳڻپ ۾ غلام ڪيو ۽ آمريڪي بازارن ۾ ولپارين آفريقا جي حبشين کي لکن جي ڳڻپ ۾ غلام ڪيو ۽ آمريڪي بازارن ۾ کين وڪڻي ڪروڙين پائونڊ ڪمايا. ان ڪري 1792ع ۾ صرف لور پول جي بندر گاه تي 213 هيڙا نيگرو غلامن جي واپار لاءِ بيٺل هئا.

مارڪس اسپين، پرتگال ۽ هالينڊ جي واپاري ڪمپنين جي رپورٽن مان ثابت ڪيو تہ انهن سڀني ملڪن بہ برطانيا وانگر پنهنجن قبضي ڪيلن کي لٽي ئي صنعتي سرمايو ميڙيو هو. اهوئي حال آمريڪا جو هو جتان جي اڇن آبادڪارن مقامي رهاڪن جو ايئن ئي شڪار ڪيو جيئن جهنگلي جانورن جو ڪبو آهي. هنن ريڊ انڊينن جي زمينن ۽ چانديءَ, ڪوئلي ۽ لوه جي کاڻين تي زوريءَ قبضو ڪيو ۽ نيگرو غلامن جي مفت جي پورهيي سان ان قدرتي دولت کي پنهنجي واهپي ۾ آندو

(ياد رهي ته آمريكا ۾ غلاميء جي رواج كي رد كئي اڃا هك سو سال گذريا آهن). ان ڦرلٽ اڳيان چنگيز, هلاكو, محمود غزنويء, امير تيمور, نادر شاه ۽ احمد شاهه ابداليء جي ڦرلٽ كجه به ناهي.

مطلب ته يورپ ۾ سرمائي جو مِڙڻ ٽين مرحلن مان لنگهيو آهي. شروعات ۾ کيڙيندڙن جي وڏي سطح تي بي دخلي ۽ اُن جو واپار, جنهن سان پرولتاريه وجود ۾ آيو ۽ گڏوگڏ واپاري سرمايو. ان کان پوءِ واپاري ڪمپنين ذريعي ايشيا, آفريقا ۽ آمريڪا ۾ قبضو ڪيل شين جي لُٽ ۽ پوءِ صنعتي ڪارخانن جو قيام, جتي پورهيتن جي اضافي پورهيي جو اضافي قدر جو صورت ۾ استحصال.

صنعتكار مسلسل ان كوشش ۾ هوندو آهي ته اضافي قدر جي مقدار كان سواءِ ان جو في سيكڙو اگه به وڌندو رهي. في سيكڙي اگه ۾ واڌاري جي هڪ صورت تہ هيءَ آهي تہ ڪم جو وقت تمامر گهڻو هجي تہ جيئن پورهيي جي سگھ جو استحصال وڌيك عرصي تائين كري سگهجي. سرمائيداري نظام جي ابتدائي دؤر ۾ اهوئي طريقو اختيار ڪيو ويندو هو. ان ڪري مارڪس "سرمائي" ۾ برطانوي مزورن جي ڪمر وارن وقتن جو جيڪو تفصيل ڏنو آهي, اهو پڙهي لڱ ڪانڊارجي ٿا وڃن. اتي مردن جي تہ ڪهڙي ڳاله ڪجي, ڏيڍ سُو سال اڳ تائين عورتن ۽ ٻارن کان ارڙهن ارڙهن ڪلاڪ ڪم ورتو ويندو هو. ايستائين جو اهي بيهوش ٿي ڪري پوندا هئا. البت الله يهين صديءَ جي وچ ۾ جڏهن صنعتي مزور ڪم جي وقت کي بهتر ڪرڻ, پورهيي جو وقت گهٽائڻ ۽ اُجورن ۾ واڌ جا مطالبا ڪرڻ لڳا تہ سرمائيدارن كي پنهنجي ورتاء ۾ بہ تبديلي آڻڻي پئي. ان دوران اهڙيون مشينون ايجاد ٿيون جن جي في ڪلاڪ پيداوار پراڻين مشينن کان ڪيئي پيرا وڌيڪ هئي ۽ اهي هلائڻ لاءِ مزورن جو نسبتن گهٽ تعداد گهربل هو. ان ڪري اضافي قدر جي تناسب ۾ اضافي جي نئين صورت اها نڪتي تہ ڪم جا وقت گهٽائجن البت پيداوار جو ڏهاڙي مقدار وڌائجي, ڇو ته پيداوار جيڏي گهڻي ٿيندي, اضافي قدر جو تناسب ايڏو ئي بهتر ٿيندو. بهرحال اضافي قدر جي مقدار ۽ تناسب ٻنهي جو دارومدار اضافي پورهيي تي ئي هوندو آهي.

اضافي قدر جي اگه جو نڪتو پٺتي پيل ملڪن ۾ سيڙايل پرڏيهي سرمائي سان ڏاڍي سولائيءَ سان سمجه ۾ اچي سگهي ٿو. مثال طور پاڪستان ۾ اهڙا گهڻائي صنعتي ادارا آهن جن ۾ آمريڪا, برطانيا, اوله جرمني ۽ فرانس جو سرمايو (ناڻو) لڳل آهي. چٽو آهي تہ انهن سرمائيڪارن کي پاڪستان سان ڪا خاص محبت ناهي, پر هنن هتي سرمايو ان لاءِ سيڙايو آهي تہ هتي "مزور ڏاڍو سستو آهي" معنيٰ تہ هتي ٿورڙي سيڙپ سان به منافعي جو تناسب يورپ کان وڌيڪ هوندو آهي.

344

صنعتكارن كي مزورن جي پيدا كيل اضافي قدر مان جيكو منافعو ٿيندو آهي, هو ان جو تمامر ٿورو حصو پنهنجي ذاتي خرچ لاءِ ڪڍندو آهي (جيڪڏهن هو ايئن نہ کری بلک سڄو نفعو کائی پی ختم کری تہ پوءِ سرمایو کڏهن بہ نہ مڙی) ۽ ٻيو منافعو سرمائي ۾ بدلجي ويندُو آهي ۽ پيداوار جي دائري کي پکيڙڻ, نيون مشينون وٺڻ يا نئين صنعت شروع ڪرڻ ۾ استعمال ٿيندو آهي. ڄڻ پورهيت طبقو سرمائيدار جي ذاتي خرچن کي ئي ناهي سهندو پر ڦرلٽ جي سرحدن کي ڪشادو ڪرڻ جا نوان ذريعا بہ ميسر ڪري ڏيندو آهي. پيداوار ۾ اضافي جي نئين ٽيڪنيڪ سان غيرمتحرك (مشين) ۽ متحريك (مزور) سرمائي يعني جيئري ۽ مئل سرمائي جو توازن بدلجي ويندو آهي. غيرمتحرك سرمايو متحرك سرمائي جي ڀيٽ ۾ وڌيڪ تيزيءَ سان وڌڻ لڳندو آهي ۽ پورهيتن جي گُهر گهٽجي ويندي آهي. انهن جو وڏو تعداد پيداواري عمل جي دائري مان ڪڍيو ويندو آهي ۽ صحتمند بيروز گارن جي تعداد ۾ واڌارو ٿيڻ لڳندو آهي. تنهنڪري اڄڪلھ كوبہ ترقي يافتہ ملڪ اهڙو ناهي جتي ويه پنجويه لک بيروزگار نه جن. آمريڪا ۾ ته بيروزگارن جو تعداد 60 لکن کان بہ وڌيڪ آهي. ڄڻ تہ هڪ طرف دولت جي ججهائي آهي ۽ عياشين, تفريحن ۽ اجاين خرچن جا سڀ سامان موجود آهن ۽ ٻئي طرف ڦرلٽ, غربت, بيروز گاري ۽ بي يقيني آهي.

سرمائيداري نظام جو بنيادي تضاد اهو آهي ته پيداوار ۽ پيداوار جا ذريعا ته ذاتي ملڪيت هوندا آهن پر پيداوار جي طريقي جي نوعيت اشتراڪي هوندي آهي, معنیٰ تہ بازاری شیون فیکٽرین, کارخانن, کاٹین, وڏن وڏن زرعی فارمن ۾ پورهيت گڏجي پيدا ڪندا آهن. پر اهي شيون ڪجھ ماڻهن جي قبضي ۾ هليون وينديون آهن, جيكي سرمائي جا گماشتا هوندا آهن. سرمائي جو عام رجحان حاكميت يا مركزيت ڏانهن هوندو آهي. ان كري كوبه سرمائيدار پنهنجن مخالفن جو وجود برداشت ناهي كندو پر سندس اهائي كوشش هوندي آهي ته بازارن ۽ منڊين تي اڪيلي سر قبضو ڪري وٺي ته جيئن چٽاڀيٽيءَ کان نجات ملي. هر وڏو سرمائيدار ننڍن سرمائيدارن کي. هر وڏي مڇي ننڍي مڇيءَ کي کائي ويندي آهي. سرمائيدارن جو تعداد گهٽبو ويندو آهي ۽ ڪجھ سرمائيدارن جي اجاريداري قائمر تيندي ويندي آهي. ان كرى اندازو كيو ويو آهي ته هن وقت سرمائيدارن جا فقط 200 خاندان آهن جيكي آمريكا جي بئنكن, انشورنس كمپنين, تيل جي كوهن, فيڪٽرين, جهازن جي ڪمپنين, ريلن ۽ هٿيار ٺاهيندڙ ڪارخانن تي قابض آهن, پر ان مرکزیت, ان حاکمیت سان گڏوگڏ سماجي پورهيي جو اشتراکي دائرو بہ پکيڙبو ويندو آهي. اهڙا اهڙا ڳتيل اوزار ۽ ڳوريون مشينون ايجاد ٿينديون آهن جن کان گڏيل طور ئي ڪم وٺي سگهجي ٿو. ڄڻ ته سرمائيداراڻي پيداواري طريقي جي

نوعيت ئي اهڙي آهي جيڪا پورهيتن کي گڏ ۽ متحد ڪرڻ تي مجبور ڪندي آهي. ان اتحاد سان سندن طبقاتي شعور و ڌندو آهي, سندن انقلابي جدوجهد ۾ تيزي ايندي آهي ۽ کين پنهنجي ۽ اجتماعي سگه جو احساس ٿيندو آهي. پيداواري ذريعن جي انفرادي مرڪزيت ۽ پورهيي جي اشتراڪيت نيٺ ان نڪتي تي رسندي آهي جنهن ۾ سرمائي جي هڪ هٽي پيداواري طرز جي پيرن جو زنجير بڻجي پوندي آهي ۽ ٻنهي جو سرمائيداراڻي قالب ۾ گڏجي رهڻ ناممڪن ٿي پوندو آهي ۽ تڏهن اهو قالب قاتي پوندو آهي. سرمائيداري نظام جي ذاتي ملڪيت لاءِ موت جو نغارو وڄندو آهي, حق ڦريندڙ بي دخل ڪيا ويندا آهن.

سائنس ۽ ٽيڪنالاجيءَ هاڻي ايڏي ترقي ڪري ورتي آهي ۽ پيداواري قوتون ايڏيون وڌي ويون آهن جو جيڪڏهن طبقاتي مفاد راهن ۾ حائل نہ هجن تہ ڪجهہ ڪلاڪن جي پورهيي سان ڌرتيءَ گولي تي سڀني رهندڙن جون ڏهاڙيءَ جون گهرجون ڏاڍي سولائيءَ سان پوريون ٿي سگهن ٿيون. پر مسئلو هيءُ آهي تہ پيداواري قوتون هڪ مخصوص طبقي جي ذاتي ملڪيت آهن ۽ ان طبقي جي وجود جو سڄو دارومدار انهن قوتن جي استحصال تي آهي. ان استحصالي آفت (بلا) جي قوت ايڏي جامع ۽ سخت آهي جو سرمائيدار دنيا جو ڪو بہ ماڻهو ان جي نشاني کان ناهي بچيو. اها جيئرن ماڻهن ۽ مئل شين ۾ ڪو فرق نہ ٿي رکي پر ٻنهي کي پنهنجي ڄار ۾ قاسائي رکيو اٿائين. نتيجو اهو آهي تہ ماڻهو بہ مشين جو پرزو ۽ سرمائيدار طبقي جي مرضيءَ جو غلام بڻجي ويو آهي. ان پيداواري نظام ماڻهوءَ کان سندس انفرادیت ۽ شخصیت کسي ورتي آهي ۽ سندس تخلیقي صلاحیتن کي زنجير پارائي چڏيا آهن. انهن زنجيرن جو ٽُٽڻ لازمي امر آهي ۽ اهي ضرور ٽٽندا, جو تہ ان کان سواءِ معاشرو اڳتي وڌي نہ ٿو سگهي ۽ نہ ئي ماڻهو شين جي جبر کان آجپو ماڻي سگھی ٿو. پر اھي زنجير پاڻ ئي نرٽنندا ۽ نرئي سرمائيداري نظام جو قالب ازخود قاتندو. پر ان جي مراد جا سبب اهي ئي پورهيت هوندا جن جي اضافي پورهيي سان سرمائيدار طبقي پنهنجي اقتدار جو عيش گهر تعمير ڪيو آهي. ان ڪري جو هر اثبات جي نفي ان جي اندر ئي موجود هوندي آهي.

مارڪس چوي ٿو تہ سرمائيداراڻي پيداواري طريقي سان سرمائيداراڻي طرز جي ذاتي ملڪيت وجود ۾ اچي ٿي جيڪا ماڻهوءَ جي ذاتي ملڪيت جي پهرين نفي هوندي آهي. ان ماڻهوءَ جي، جيڪو سرمائيداريءَ کان اڳ پنهنجن ذاتي پيداواري اوزارن سان ذاتي ملڪيت پيدا ڪندو هو. مثال طور هنرمند، واڍو، ڪنڀر، کيڙيندڙ وغيره. پر قدرتي قانون جي ائٽريت وانگر سرمائيداراڻو پيداواري طريقو به پنهنجي نفي پاڻ پيدا ڪري ٿو جيڪا نفيءَ جي نفي هوندي آهي پر مٿاهينءَ سطح تي. سرمائيداراڻي طرز جي ذاتي ملڪيت جي نفيءَ کان پوءِ يعني اشتراڪي نظام ۾ سرمائيداراڻي طرز جي ذاتي ملڪيت جي نفيءَ کان پوءِ يعني اشتراڪي نظام ۾ سرمائيداراڻي طرز جي ذاتي ملڪيت جي نفيءَ کان پوءِ يعني اشتراڪي نظام ۾

www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### باب ٽيويھون

## پيرس ڪميُون ۽ ان کان پوءِ

جڏهن "سرمائي" جو پهريون جلد ڇپيو ته مارڪس جي عمر پنجاه سالن کان به گهٽ هئي. هو ڳوڙهي بدن وارو سگهارو ماڻهو هو ۽ ڏهاڙي سترهن ارڙهن ڪلاڪ ڪم ڪرڻ سان به نه ٿڪبو هو , پر جلاوطنيءَ جي چوويهن سالن ۾ کيس ڪڏهن به ٻن ويلن جي ماني سُڪون سان نه ملي هئي. ان باوجود هن غربت جو مقابلو وڏيءَ همت سان ڪيو هو , پر جسم انهن جفاڪشين کي نيٺ به ڪيستائين سهي ها نتيجو اهو نڪتو ته سندس صحت ڏاڍي تيزيءَ سان خراب ٿيڻ لڳي ۽ هو بيمارين ۾ ونجي ويو. ان هڪ ڏينهن ته هو برٽش ميوزيم ۾ ڪتاب پڙهندي پڙهندي بيهوش ٿي ويو. ان بيماريءَ جو ذڪر ڪندي هو 25 - مارچ 1868ع تي لکيل خط ۾ اينجلس کي لکي ٿو ته "ڪله منهنجي طبيعت اوچتو خراب ٿي وئي , اکين اڳيان اونده ڇانئجي وئي , متي ۾ سور پئجي ويو ۽ سيني ۾ ايڏو ته سور پيو جو ساه کڻڻ ڏکيو ٿي پيو. مان ڏاڍي ڏکيائيءَ سان پاڻ کي گِهلي گهر پهتس. منهنجي صحت هاڻ اهڙي آهي جو مون کي سڄ پچ ڪم ڪرڻ ۽ سوچڻ ڇڏڻ گهرجي , پر مان وٽ سير ۽ تفريح جا وسيلا هجن ته به پنهنجن شغلن کان موڪلائڻ ظلم ٿيندو. "ان ڪري مارڪس فطرت جي هجن ته به پئهنجن شغلن کان موڪلائڻ ظلم ٿيندو. "ان ڪري مارڪس فطرت جي تنبيه جي به ڳڻتي نه ڪئي ۽ پنهنجي ورتاءَ تي دستور موجب قائم رهيو. هو انهن دينهن ۾ "سرمائي" جو ٻيو جلد پورو ڪري رهيو هو.

ان دوران مارڪس جي ٻي ڌيءَ لارا (1845ع – 1911ع) جي شادي فرانس جي مشهور انقلابي پال لفارگ سان ٿي ۽ جڏهن کيس پٽ ڄائو, تہ جولاءِ 1869ع ۾ مارڪس پوٽي کي ڏسڻ پيرس ويو. هو جيتوڻيڪ پيرس ۾ صرف هڪڙو هفتو ترسيو, پر اتان جي حالتن مان کيس اندازو ٿي ويو ته نپولن ٽئين (1808ع- 1873ع) جا ڏينهن هاڻي ٿورا آهن ۽ فرانس ۾ ستت ئي ڪجھ نه ڪجھ ضرور ٿيندو.

نپولن ٽيون شهنشاه نپولن جو ڀائٽيو هو ۽ سمجهندو هو ته شينهن جي کل اوڍڻ سان هو به شينهن ٿي پوندو, جڏهن ته هن ۾ سڀ خاصيتون لومڙيءَ جون هيون. هو ڏاڍو مڪار ۽ چالاڪ ماڻهو هو. اقتدار جي هوس هن جو اصول هو ۽ کيس جمهوريت پسندن ۾ جمهوريت پسند, سوشلسٽن ۾ سوشلسٽ, ڪٽر عيسائين ۾ عيسائي ۽ ملوڪيت پرستن ۾ ملوڪيت پرست ٿيڻ ۾ ڪا دير نه لڳندي هئي, ان ڪري ڊسمبر

پراڻي طرز جي ذاتي ملڪيت واپس نہ ايندِي يعني ڳورين ڳورين مشينن ۽ نون نون آٽوميٽڪ پيداواري اوزارن جي جڳه تي,جيڪي سرمائيداري دؤر ۾ نهيا، پراڻي طرز جي هرن ۽ ڏاندارين ۽ ڏاند گاڏين وغيره جي تجديد نه ٿيندي پر اپائيندڙن جي ذاتي ملڪيت گڏيل امداد جي بنياد تي ۽ زمين ۽ ٻيا ذريعا پيداوار جي گڏيل ملڪيت جي بنياد تي قائم ٿيندا. (سرمايو. جلد-1. ص763)

348 347

1848ع جي قومي اسيمبليءَ جي چونڊن ۾ هن هر طبقي ۽ هر ٽولي کي پنهنجيءَ حمايت جو يقين ڏياريو پر قومي اسيمبليءَ جو صدر ٿيندي ئي هن پنهنجا سڀئي واعدا وساري ڇڏيا, فوج وسيلي فرانس جو صدر ٿيو ۽ جڏهن پيرس جي مزورن احتجاج ڪيو تہ سندن آواز کي توبن جي آواز ۾ گم ڪري ڇڏيو, ٽي هزار مزور ماريا ويا ۽ پندرهن هزارن کي شهر نيڪالي ٿي. چار سال به نه گذريا ته هن قومي اسيمبلي ٽوڙي ڇڏي, آئين رد ڪري ڇڏيو ۽ 18- نومبر 1852ع تي شهنشاهه نپولن ٽيون جي لقب سان بادشاهه بڻجي ويو. مارڪس هڪ ڪتابڙي ۾ (Brummaire) جيڪو جُون 1869ع ۾ ڇپيو هو, ان بناسپتي شهنشاهه جي ڪرتوتن کي چڱيءَ طرح چٽو ڪيو هو. گهڻو ڪري مارڪس جي اها سڀ کان وڌيڪ اديباڻي تحرير آهي جنهن کي اسان طنزيہ حقيقت نگاريءَ جو شاهڪار چئي سگهون ٿا.

نپولن ٽيون پنهنجي چاچي جي عظمت ۽ شان شوڪت کي واپس آڻڻ (موٽائڻ) جا خواب ڏسندو هو. سندس خيال هو ته يورپ جون طاقتون هن اڳيان جهڪي پونديون, جيتوڻيڪ ان ۾ نه شهنشاه نپولن جي ڪا چڱائي نه هئي ۽ نه ئي هاڻي ارڙهين صديءَ جون حالتون باقي بچيون هيون. نپولن اول جاگيري نظامر جو خاتمو كيو هو ۽ سرمائيداري نظام جا بنياد پختا كيا هئا. هاڻ فرانس ۾ سرمائيدار طبقو ايڏو سگهارو ٿي چڪو هو جو نيولن ٽيون پڻ انهن جي رحم ۽ ڪرم تي هو. نيولن جون مهمر جويون بہ مزاحيہ ناٽڪ کان گهٽ نہ هيون. 1864ع ۾ هن وڏي شانَ سان آسٽريا جي شهزادي ميڪس ميلين کي ميڪسيڪو جو بادشاه مقرر ڪيو. پر اتان جي رهاڪن بغاوت ڪئي ۽ ميڪس ميلين جو سر ڪيجي ويو. ان هار سان نيولن جي ساک ڏاڍي خراب ٿي ۽ جمهوريت پسندن جي مخالفت زور وٺي وئي. تڏهن هن کاہيءَ ڌر کي راضي ڪرڻ لاءِ آئيني اصلاحن جو ڍونگ ڪيو, البت چوندن کان اڳ سازش جو بھانو کري انٽرنيشنل جي ڪميونسٽ ڪارڪنن کي گرفتار ڪري ورتو ۽ پنهنجي ساک سٺي ڪرڻ لاءِ 19- جولاءِ 1870ع تي جرمنيءَ خلاف جنگ جو اعلان کيو, پر ٻہ مهينا بہ نہ گذريا تہ جرمني هٿان هڪ ٻئي پٺيان شڪستن سبب فرانسي فوج 2- سيپٽمبر تي هٿيار ڦٽي ڪيا. پاڻ بادشاه سلامت به جنگ جي ميدان ۾ قيد ڪيو ويو. 4- سيپٽمبر 1870ع تي فرانس ۾ ٽيون ڀيرو جمهوريت قائم ٿي. البت نئين حكومت, جنهن تي ساڄيءَ ڌر جو قبضو هو, جنگ جاري ركي, پر اها جرمن فوج جي اڳڀراين کي نہ روڪي سگهي. حملي آورن جڏهن 19- سيپٽمبر تي پيرس جو گهيرو ڪيو ته وزيرن ته ڀڄي وڃي ڏکڻ فرانس ۾ پناه ورتي, البت پيرس جي بهادر مزورن هٿيار ڦٽا نہ ڪيا. وٽن نہ تہ جنگي سامان هو ۽ نہ ئي کاڌ خوراك, پوءِ بہ اهي چئن مهينن تائين جرمن فوجن سان وڙهندا رهيا. فرانسي حكومت پيرس جي ڪا مدد نہ ڪئي, اڃا بہ جرمنن سان سازش ڪندا رهيا ۽ جڏهن 28- جنوري

1871ع تي جنگ ختم ٿي ته سلطنت جا وزير صلحنامي تي صحيح ڪرڻ پيرس آيا, پر مزورن جا رخ ڏسي شهر ۾ اچڻ جي جرئت ڪري نه سگهيا بلڪ پندرهن ميل پري وارسائي ۾ ترسيا جتي شاهي محل هئا. 26- جنوريءَ تي صلحنامي تي صحيحون ٿيون, جنهن موجب فرانس ٽن سالن اندر هڪ سَو ڪروڙ ڊالر جنگ جي ڏنڊ طور ڀرڻ جو واعدو ڪيو ۽ اهو طَي ٿيو ته الساس ۽ لورين جا علائقا جرمنيءَ حوالي ڪيا ويندا ۽ جنگ جو ڏنڊ ڀرجڻ تائين هڪڙو جرمن لشڪر فرانس ۾ رهندو جنهن جا خرچ فرانس ڀريندو.

فرانس جي ڀاڄوڪڙ حڪومت کي ان ذلت ۽ خواريءَ جو ڪو ڏک نہ هو, البت اها ڳڻتي هئي ته پيرس جي مزورن کان هٿيار ڪيئن موٽائي وٺجن, ڇو ته انهن کي هٿين خالي ڪرڻ کان سواءِ وزير ۽ قومي اسيمبليءَ جا ميمبر, جن جي اڪثريت ملوڪيت پرست هئي, شهر ۾ اچڻ جي همت نہ پيا ساري سگهن. هونئن به پيرس فرانس جي دل هئي, ان تي قبضو ڪرڻ کان سواءِ جمهوريت دشمنن جامنصوبا اڻ پورا رهجي وڃن ها. نپولن ٽئين کي پيرس هٽايو هو، ٽئين رعيتي راڄ جو اعلان بہ پيرس مان ئي ٿيو هو, البت ان فيصلي جي توثيق قومي اسيمبليءَ اڃا نہ ڪئي هئي ۽ پيرس واسين كى كٽكو هو ته متان 1852ع وانگر ملوكيت پرست عنصر فوج جي مدد سان مٿن ٻيهر بادشاهت نہ مڙهي ڇڏين ۽ جڏهن نامر نهاد قومي اسيمبليءَ مارچ جي شروعات ۾ فيصلو ڪيو تہ اڳتي اسيمبلي جا اجلاس وارسائي ۾ ٿيندا جنهن جي شاهاڻين روايتن کان هر ماڻهو واقف هو, ته پيرس واسين جو شڪ يقين ۾ بدلجي ويو. ان کان سواءِ گهرن جي مسواڙن, قرضن ۽ ٽيڪسن جي ادائگي محاصري دوران ملتوي ڪئي وئي هئي. پر اسيمبليءَ پيرس واسين جي قربانين جو اجر ڏيڻ تہ رهيو پري, رهندو اهو حكم ڏنو ته سڀئي بقايائون اٺيتاليهن كلاكن اندر جمع كرايون وچن. پيرس جا سڀئي تندرست رهاڪو نيشنل گارڊ ۾ ڀرتي ٿي ويا هئا, هنن چئن مهينن تائين توبن سان مقابلو ڪيو هو, پر حڪومت نيشنل گارڊ ختم ڪرڻ ۽ هٿيار واپس وٺڻ تي مڇريل هئي. ان ڪري 17- مارچ جي رات هڪ فوجي دستو نيشنل گارڊ جي توبن کي شهر جي پناه وارن مورچن تان هٽائڻ لاءِ موڪليو ويو. پر نيشنل گارڊ جي سپاهين ان دستي کي ڀڄائي ڇڏيو. ۽ تڏهن اها عظيمر جنگ (ويڙه, معركو) تى، جيكا تاريخ ۾ "پيرس كميون" جي نالي سان مشهور آهي. "

مارڪس لکي ٿو تہ "18- مارچ تي صبح جو جڏهن پيرس جاڳيو تہ شهر ۾ر هر پاسي "ڪميون زنده باد" جا آواز اوچا هئا. هنڌين ماڳين پوسٽر لڳل هئا جن ۾

<sup>●</sup> كميون (Commune) كجه يورپي ملكن ۾ مقامي حكومت جو سڀ كان ننڍو انتظامي ضلعو يا علائقو ميونسپالٽي. - مترجمر.

فرانس جي پورهيتن خاص ڪري پيرس جي رهاڪن کان اپيل ڪئي وئي هئي تہ جمهوريت کي وطن جي غدارن کان بچائڻ لاءِ هٿياربند بغاوت شروع ڪن ۽ ملڪ جو انتظام پاڻ سنيالن:

"پيرس جي پرولتاريہ حاڪم طبقن جي ناڪامين ۽ غدارين جو تماشو ڏسي ورتو آهي ۽ کيس يقين ٿي ويو آهي ته اصلاح جو وقت اچي پهتو آهي ۽ عام معاملن جي نگراني پنهنجي هٿ وس ڪرڻ سان ئي ملڪ بچائي سگهجي ٿو..... اها ڳاله سندن سمجه ۾ اچي وئي آهي تحدومت تي قبضو ڪري پنهنجيءَ تقدير جو حاڪم بڻجڻ سندن قومي فرض بہ آهي ۽ حق بہ. " •

"پيرس كميون" شهرين جي انقلابي تنظيم هئي جيكا ميونسپل كارپوريشن جي مڙني وارڊن جي چونڊيلن نمائندن تي مشتمل هئي. انهن ۾ وڏي اکثريت پورهيتن جي هئي جن جي حب الوطنيءَ تي سندن رت جو مهرون لڳل هيون. كميون جون چوندون 26- مارچ تي ٿيون ۽ 28- مارچ تي پيرس كميون حكومت نهي وئي. دنيا جي تاريخ ۾ اها مزورن جي پهرين رياست هئي جيكا جيتوڻيك هڪ شهر تائين محدود هئي ۽ صرف 70 ڏينهن هلي، پر ان پنهنجي اخلاق ۽ عمل سان ثابت كيو ته پورهيتن ۾ مٿين طبقن جي ڀيٽ ۾ حكومت كرڻ جون گهڻيون صلاحيتون آهن ۽ سندن انتظام ۽ عدل ۽ انصاف جو معيار ڦريندڙ طبقن كان گهڻيون صلاحيتون آهن ۽ سندن انتظام ۽ عدل ۽ انصاف جو معيار ڦريندڙ طبقن كان

پيرس ڪميون 30- مارچ تي فوج جي جبري ڀرتين جو قانون رد ڪري ڇڏيو، مستقل فوج جو ادارو ختم ڪري ڇڏيو, پوليس جا سزا ڏيڻ جا (تعزيري) اختيار ختم ڪري ڇڏيو، پوليس جا سزا ڏيڻ جا (تعزيري) اختيار ختم ڪري ڇڏيو، پوليس جا سزا ڏيڻ جا (تعزيري) اختيار ختم ڪري ڇڏيون. پهرينءَ اپريل تي اعلان ٿيو تہ ڪنهن بہ سرڪاري ملازم يا ڪميون جي عهديدار جي پگهار عام پورهيت جي اجوري (500 فرينڪ ماهوار) کان وڌيڪ نه هوندي. 2- اپريل تي رياست کي ڪليسا کان ڌار ڪيو ويو يعني رياست کي سيڪيولر بڻايو ويو. ان ريت تعليمي ادارا ڪليسا جي پڪڙ کان آجا ٿي ويا ۽ ڪليسا جي سڄي ملڪيت ضبط ڪئي وئي ۽ جڏهن وارسائي حڪومت ڪميون جي قيدي سپاهين کي گوليون هڻڻ لڳي، ته فيصلو ٿيو ته وارسائي جي طرفدارن کي يرغمالي طور گرفتار ڪجي، پر ان فيصلي تي ڪڏهن به عمل نه ٿيو. فرانس ۾ ڦاهي ڏيڻ جو رواج نه هو, پر ڏوهيءَ جو مٿو تختي (ٿنين) منجه ڦاسايو ويندو هو ۽ پوءِ هڪڙي ترڪندر ڪات سان سر وڍيو ويندو هو. ان اوزار (کَل) کي گلوٽين (Guillotine)

چوندا هئا. 5- اپريل تي شاهي دؤر جي ان حيواني علامت کي چوڪ تي باه ڏني وئي ۽ سڀئي قرض, مسواڙون ۽ ٽيڪسون معاف ڪيون ويون. نپولن فتحن دوران حاصل ڪيل توبون ڳارائي هڪڙو فتح جو مينار ٺهرايو هو. 12- اپريل تي اها عمارت, جيڪا قومي نفرت ۽ غرور جي علامت هئي، ڊاِٿي وئي. 16- اپريل تي بند پيل فيڪٽرين جي فهرست ٺهي ۽ اهي مزورن جي گڏيل امداد واري انجمن حوالي ٿيون. 20- اپريل تي نانواين کان رات وقت ڪم وٺڻ جو رواج رد ڪيو ويو ۽ روزگار واري آفيس، جيڪا پوليس جا دلال هلائيندا هئا، ميونسپل وارڊن جي نگرانيءَ ۾ واري آفيس، جيڪا پوليس جا دلال هلائيندا هئا، ميونسپل وارڊن جي نگرانيءَ ۾ هو يا جتي وياجي واپار ٿيندو هو. اهو فيصلو بہ ٿيو تر سڀني عدالتي، تعليمي ۽ هو يا جتي وياجي واپار ٿيندو هو. اهو فيصلو بہ ٿيو تر سڀني عدالتي، تعليمي ۽ انتظامي شعبن جي عهديدارن جي مقرري واسطيدار شعبن جي چونڊ مان ٿيندي. اهو قدمن کڻڻ سان پيرس ڪميون جو طبقاتي ڪردار چڱيءَ ريت چٽو ٿي وڃي ٿو ۽ اهي قدمن کڻڻ سان پيرس ڪميون جو طبقاتي ڪردار چڱيءَ ريت چٽو ٿي وڃي ٿو ۽ اهي سڀ فيصلا تڏهن ٿيا جڏهن شهر چؤڏسائن کان وارسائي جي انقلاب دشمن فوجن سڀ فيصلا تڏهن ٿيا جڏهن شهر چؤڏسائن کان وارسائي جي انقلاب دشمن فوجن پاران گهيريل هو ۽ سندن توبون ڏينهن رات بمباري ڪنديون رهنديون هيون.

پيرس گهيري ۾ هو ۽ ان جا دشمن آزاد. اهي سڄي ملڪ ۾ ۽ ملڪ کان ٻاهر كميون خلاف اها پروپيگنڊه كري رهيا هئا ته پيرس كميون ملك جي سالميت ۽ وحدت کي ٽڪرا ٽڪرا ڪرڻ جي ڳڻتيءَ ۾ آهي, پر اهو مڪمل ڪوڙ هو. ڪميون سجى ملك جي انتظام جو جيكو منصوبو رٿيو هو، ان مان خبر يوي ٿي تہ پيرس ڪميون جي منتظمن جو ارادو هيءُ هو تہ فرانس جي هر وڏي شهر ۾ پيرس وانگر اُپائيندڙن جي سيلف گورنمينٽ(ذاتي/ پنهنجي حڪومت)ٺهي پوي ۽ هر ڳوٺاڻي تر جو انتظام اتان جا چونڊيل کيڙيندڙ ڪن ۽ انهن جون ضلعي ڪاميٽيون پنهنجا نمائندا پيرس جي مرکزي اسيمبليءَ ۾ موکلن ۽ مرکزي کميون فقط قومي ۽ بين الاقوامي معاملن جي نگران هجي. گهيري جي ڪري ان منصوبي تي نہ ئي عمل ٿي سگهيو ۽ نہ ئي ٻين شهرن سان رابطو ٿي سگهيو. البت كميون وارسائي حكومت جي جُڙتو ڳالهين جي ترديد ڪندي اعلان ڪيو تہ "اسان فرانسي انقلاب جي آندل اتحاد ۽ سالميت کي برقرار رکڻ چاهيون ٿا, البت ان تحاد کي رد ڪرڻ جي حق ۾ آهيون جنهن کي سلطنت, ملوڪيت ۽ پارليامينٽ اسان تي زوريءَ مڙهيو آهي. اهو اتحاد اصل ۾ هڪ جابراڻو. چريائپ وارو. مرضيءَ وارو ۽ اڻ سهپ جو ڳي مرڪزيت آهي. اسان ڪميون جي نيئن, آزاد ۽ خودمختيار وحدت سان, جيڪا رضاڪاراڻي گڏيل امداد مان ايري ٿي, عسڪريت, آفيسرشاهي, استحصال, هڪ هٽيءَ, عهدي

Civil War in France. P -288. Moscow. 1968

بازيءَ کي رد ڪرڻ چاهيون ٿا، ڇو ته پرولتاريه جي محڪوميءَ ۽ ديس جي تباهين جو ڪارڻ اهي ئي لعنتون آهن. "•

پيرس ڪميون جا بهادر وڏيءَ همت سان دشمن جي حملن جو مقابلو ڪندا رهيا,پر جڏهن جرمنيءَ فرانس جي اڍائي لک سپاهين کي قيد مان آجو ڪري وارسائيءَ حوالي ڪيو ته دشمن جي طاقت ڪيئي ڀيرا وڌي وئي. نيٺ 21- مئي تي وارسائيءَ جون فوجون شهر ۾ گهڙي آيون پر پيرس تڏهن به هار نه مڃي بلڪ ماڻهو روڊن تي, گهٽين ۽ گهرن ۾ وڙهندا رهيا. دشمن شهر جي سڀني وڏين وڏين جاين کي باه ڏئي ڇڏي ۽ جڏهن شهر سڙڻ لڳو ته 28- مئي 1871ع تي پيرس هٿيار ڦٽا ڪيا ۽ تڏهن شهرين جو قتلام (عام قتل) شروع ٿيو. باغ, چوڪ ۽ قبرستان جا پاسا لاشن سان ڀرجي ويا ۽ جڏهن اتي به جڳه نه بچي ته کاهيون کوٽي لاش انهن ۾ اڇلايا ويا. پنجويهن هزارن کان وڌيڪ خالي هٿين شهري وارسائي جي انتقام جو شڪار ٿيا, 43 هزار گرفتار ڪيا ويا ۽ ساڍا ٽي لک شهر نيڪالي ڏنا ويا.

پورهيتن کي وڏين قربانين کان پوءِ هيءُ سبق مليو ته سرمائيدار طبقو ۽ ان جا حمايتي نواب, جاگيردار ۽ مذهبي ٺيڪيدار پورهيتن کي اختيار کل خوشيءَ سان كڏهن به نه ڏيندا ۽ نه ئي پارلياماني چوندن سان اهي كڏهن اقتدار حاصل كري سگهندا, پر پنهنجي حاڪميت قائم ڪرڻ لاءِ کين هٿياربند جدوجهد ڪرڻي يوندي. مارڪس فرانس ۽ جرمنيءَ جي جنگ کان پيرس ڪميون جي هار تائين ٿيل حالتن بابت انٽرنيشنل لاءِ ٽي رپورٽون لکيون هيون. آخري رپورٽ ڪميون جي شڪست کان ٻه ڏينهن پوءِ لکي وئي هئي. مارڪس اهي ٽئي رپورٽون "فرانس جي گهرو ويڙه" جي نالي سان 13- جُون تي ڪتابي روپ ۾ انگريزيءَ ۾ ڇپيون, جيكي ايڏيون مشهور ٿيون جو ٻن مهينن اندر ان كتاب جا ٽي ڇاپا ڇپيا. ان كتاب ۾ مارڪس نيولن ٽئين جي نالائقين, بسمارڪ جي چالبازين, وارسائي جي ملوڪيت پرست وزيرن جي رشوت خورين ۽ جرمن حكومت سان ان جي سازشن سڀني كي واري واري سان اگهاڙو ڪيو آهي. مارڪس جي هڪ هڪ لفظ مان پيرس جي بهادر شهرين لاءِ احترام جو اظهار ٿئي ٿو ۽ دشمنن جي غداريءَ ۽ درندگيءَ خلاف نفرت ۽ كاورً. ان دستاويز ۾ ماركس رياست جي طبقاتي كردار ۽ پرولتاريہ جي حاكميت جي مسئلن سان نظرياتي بحث بہ ڪيو آهي ۽ پيرس ڪميون جي تجربن سان انهن نظرين جي سچائيءَ تي وڌيڪ روشني وڌي آهي ۽ دستاويز کي هنن لفظن تي ختمر ڪيو آهي:

"پورهيتن جي پيرس ۽ ان جي ڪميون جو جشن نئين معاشري جي شاندار خوشخبريءَ طور سدائين ملهايو ويندو. ان جي شهيدن جي مزار پورهيتن جي دل ۾ سدائين محفوظ رهندي. ان کي ختم ڪندڙن کي تاريخ هاڻي کان ئي لعنت جي ڦاهيءَ تي ٽنگي ڇڏيو آهي ۽ پادرين جون سڀ دعائون به انهن کي بخشائي نہ سگهنديون."

مارڪس کي پيرس ڪميون جي حڪمت عمليءَ جي خامين جو مڪمل احساس هو. سندس خيال هو ته پيرس ڪميون جي اڳواڻن دفاعي جنگ جو طريقو اختيار ڪري ڏاڍي خطرناڪ غلطي ڪئي آهي. کين گهرجي ها ته قلعي ۾ بند ٿي وڙهڻ بدران حملي ۾ اڳرائي ڪن ها. هنن وارسائي تي حملو نه ڪري ڏاڍو سٺو موقعو وڃائي ڇڏيو ۽ نيٺ چئني پاسن کان گهيرجي ويا. نتيجو اهو نڪتو ته افرادي مدد ۽ کاڌي پهچڻ جا سڀ رستا بند ٿي ويا ۽ ڪميون جو رابطو باقي ملڪ, خاص ڪري کيڙيندڙن ۽ صنعتي مزورن کان صفا ٽٽي پيو. ان جي ابتڙ دشمن پنهنجي سگه ۾ مسلسل واڌ ڪندا رهيا ۽ فرانس جي عوام کي ڪميون خلاف بدگمان ڪندا رهيا. پيرس ڪميون جي شڪست کان پوءِ فرانس ۾ ماڻهو پڪڙڻ جو سلسلو شروع رهيا. پيرس ڪميون جي شڪست کان پوءِ فرانس ۾ ماڻهو پيڙڻ جو سلسلو شروع گهڻو وقت انهن پناهگيرن جي سارسنڀال ۾ گذرڻ لڳو. پيرس مان جيڪو به انقلابي ڀڄي اچي پيو اهو پهريائين مارڪس ۽ اينجلس سان ملي پيو. اهي ماڻهو ڄاڻن پيا ته انقلاب جا اعتماد لائق پاوا مارڪس ۽ اينجلس ئي آهن. برطانوي پوليس ۾ انهن ڏينهن ۾ پيرس ڪميون خلاف ڏاڍي مهم هليل هئي. مارڪس ۽ اينجلس ان جي ڏينهن ۾ پيرس ڪميون خلاف ڏاڍي مهم هليل هئي. مارڪس ۽ اينجلس ان جي چواب ۾ بيشمار خط اخبارن کي لکيا پر ٿورا ئي ڇپيا.

مارڪس ۽ اينجلس فلسفي، اقتصاديات، تاريخ ۽ سياست جي مسئلن جي تشريح ۽ سمجهاڻي جدليت جي حوالي سان ڪئي هئي. هنن سائنسي سوشلزم جا اصول بہ جدليت جي قانونن موجب مرتب ڪيا هئا. سائنس جي نين کوجنائن سان به انهن قانونن جي تصديق ٿي رهي هئي، ان ڪري ضرورت ان ڳاله جي هئي تاهن سائنسي علمن جي مدد سان فطرت جي چرپر ۽ تبديليءَ جي جدلي نوعيت کي واضح ڪجي. اينجلس ان مقصد لاءِ اٺن سالن تائين سائنس جو باقاعدي اڀياس ڪندو رهيو ۽ تڏهن هو "فطرت جي جدليت" تي هڪ ڪتاب لکڻ لڳو، جنهن جا هن ڪجه حصا لکي به ورتا پر ان دوران کيس جرمن سوشل ڊيموڪريٽڪ پارٽيءَ جي ڪجه غلط ڳالهين ڏانهن ڌيان ڏيڻو پيو جنهنڪري اهو ڪم بيهجي ويو. ڳاله هيءَ هئي ته انهن ڏينهن ۾ دوهرنگ (Duhring) نالي هڪ ماڻهو برلن يونيورسٽيءَ ۾ فلسفي جو ليڪچرار هو، جنهن کي پنهنجي هر ڪم ڄاڻڻ تي وڏو غرور هو ۽ هو سوشلسٽ ليڪچرار هو، جنهن کي پنهنجي هر حم ڄاڻڻ تي وڏو غرور هو ۽ هو سوشلسٽ بڻجي سوشلزم جون مرضيءَ موجب سمجهاڻيون ڏئي رهيو هو. جرمنيءَ جا

353

C.D Hazen: Europe Since 1815. P.334. London. 1923

سوشلسٽ ڪارڪن, ايستائين جو مارڪس ۽ اينجلس جا ڪجھ پراڻا ساٿي بہ دوهرنگ جي ها ۾ ها ملائڻ لڳا هئا. مارڪس ۽ اينجلس دوهرنگ جون لکتون پڙهيون تہ خبر پئي تہ اهو ماڻهو صفا ڪو مَت مُوڙهيو آهي ۽ سوشلزم جو نالو ڪتب آڻي ماڻهن کي ڀٽڪائي رهيو آهي. نيٺ طي ٿيو تہ اينجلس دوهرنگ جي جواب ۾ لكي. اينجلس شروعات ۾ دوهرنگ خلاف ڪجه مضمون جرمن سوشل ڊيموڪريٽڪ پارٽيءَ جي اخبار ۾ لکيا ۽ پوءِ 1878ع ۾ "دوهرنگ جو رد" -Anti) (Duhring نالي سان تفصيلي كتاب ڇپيو. ان كتاب جو نتيجو سٺو نكتو جنهنڪري هڪ سال اندر ئي ان جا ڪيئي ڇاپا ڇپيا ۽ وڪرو ٿيا.

پر "دوهرنگ جو رد" هڪڙي ئي شخص جي ڳالهين جو جواب ناهي پر اينجلس چواڻي "فلسفي, فطرتي سائنس ۽ تاريخ جي مسئلن بابت اسان جي خيالن جو كشادو جائزو آهي." ان كتاب جاتى حصا آهن. پهرين حصى ۾ اينجلس قدرت جي چرپر ۽ تبديليءَ جي قانونن ۽ فلسفي جي مسئلن تي بحث ڪيو آهي ۽ وقت ۽ جاءِ, وجود ۽ علامت, جبر ۽ اختيار, نفي ۽ اثبات, ڪيفيت ۽ مقدار, ۽ قانون ۽ اخلاق بابت دوهرنگ جي دعوائن جون غلطيون ٻڌايون آهن. ٻئي حصي ۾ اقتصاديات جي اصولن خاص کري قدر. پورهيي. سرمائي ۽ اضافي قدر جي تشريح ڪئي آهي ۽ تئين حصى ۾ خيالي سوشلزم جي مختصر تاريخ لکڻ کان پوءِ سائنسي سوشلزم جا اصول لکیا آهن. (لیکک "سبط حسن" ان آخری حصی جو ترجمو حاشین سمیت کو وقت ٿيندو جو ڪيو هو ۽ جنهن جا ڪيئي ڇاپا ڇيجي چڪا آهن.)

اينجلس چوي ٿو تہ "ڪائنات هڪ وحدت آهي پر ان جي وحدت جو ثبوت ان جو وجود ناهي (جيتوڻيڪ وجود ان وحدت جو پهريون شرط آهي. چو تہ ڪائنات جي وجود هئل کان سواء ان جي ايڪائي ممڪن ناهي) پر ڪائنات جي حقيقي وحدت ان جي ماديت آهي. ان جو ثبوت سستين ڳالهين سان نہ, پر فلسفي ۽ فطرتي سائنس جي صدين جي محنت ڪيل ڪوششن سان لڌو آهي. " •

ان کان پوءِ اينجلس سائنس ۽ فلسفي جي حوالي سان اسان کي ٻڌايو آهي تہ ڪائنات جو هر ذرو هر پل چرپر ۽ تبديليءَ ۾ آهي. سڄي دنيا, توڙي اها فطرتي هجي, انساني هجي يا ذهني, مسلسل چرپر واري ۽ تبديل ٿيندڙ عمل مان گذري رهي آهي ۽ ان ۾ مسلسل تبديليون ۽ ترقيون ٿينديون رهن ٿيون. فلسفي ۽ سائنسدان ان تبديليءَ واري عمل اندر جيڪو داخلي رشتو آهي. تنهن جو سراغ ڳولڻ جي ڪوشس

355

ڪندا رهيا آهن. $^{f 0}$  جدليت موجود شين جي وچ ۾ انهيءَ داخلي رشتي, انهن جي چرپر جي شروعات ۽ انتها جو شعور ڏي ٿي.

"فطرت پاڻ جدليت جو ثبوت آهي ۽ اهو چوڻو پوي ٿو تہ جديد سائنس ان دعويٰ جي پٺيرائيءَ ۾ کوڙا ساترا واقعا ۽ شاهديون ڏنيون آهن, جن جي تعداد ۾ ڏينهون ڏينهن واڌارو ٿئي پيو. انهن واقعن ۽ شاهدين چٽو كرى چڏيو آهي تہ فطرت مابعدالطبيعاتي انداز بدران جدلي طور كم کری تی یعنی فطرت دائمی طور کنهن ابدی دائری ۾ نہ تی قری پر تاريخي ارتقا مان گذرندي رهي ٿي. ان سلسلي ۾ سڀ کان اڳ ڊارون جو نالو اچي ٿو، جنهن اهو ثابت ڪري ته سيئي نامياتي وجود \_ ٻوٽا, جانور ۽ پڻ انسان \_ ارتقائي عمل جي پيداوار آهن جيڪو ڪروڙين سالن کان هلندڙ آهي, فطرت جي مابعدالطبيعاتي تصور تي سڀ کان زبرو ڌڪ هنيو آهي. البت اڃا تائين تمام ٿورا سائنسدان جدلي انداز ۾ سوچن

ٿورن لفظن ۾ تہ جدليت فطرت, انسان معاشري ۽ فڪر جي چرپر ۽ ترقيءَ جي عام قانونن جي سائنس آهي. 🖲 هي اهي ئي قانون آهن جن جو سراغ سڀ کان پهرين هيگل لڳايو هو. البت سندس نظريي مطابق انهن قانونن جي عمل جو دائرو فقط تصور يا خيال (Idea) تائين محدود آهي. هو اهو مڃڻ لاءِ تيار نه هو ته سيئي عالمر جون شيون انهن قانونن هيٺ آهن.

جدليت جو پهريون قانون تضاد جو قانون آهي. اينجلس مثال ڏئي بڌائي ٿو تہ داخلي تضاد چرپر ۽ ترقيءَ جي بنيادي خاصيت آهي. "جيڪڏهن اسان شين کي رکيل (چرپر نہ کندڙ) ۽ بيجان سمجهون ۽ اهي الڳ الڳ ڪري ڏسون تڏهن اسان كي انهن اندر كو تضاد نظر نہ ايندو.... پر اسان جيئن ئي شين كي انهن جي چرپر ۽ تبديليءَ جي حالت ۾, سندن زندگيءَ جي عالم ۾ ڏسون ٿا, انهن کي هڪ ٻئي تي اثرانداز ٿيندي ڏسون ٿا, تہ اسان جو بنا دير تضادن سان واسطو پوي ٿو. چرپر پڻ تضاد آهي, ايستائين جو جاءِ جي ٿورڙي (معمولي) تبديلي تڏهن ممڪن آهي جڏهن كو جسم (Body) كنهن خاص لمحى ۾ هك جاءِ تي هجي بہ ۽ نہ به هجي. ان تضاد جي مسلسل ابتدا ۽ حل (تحليل) ٿيڻ جو نالو ئي چرپر آهي. "

<sup>•</sup> ساگيو . ص 37

و ساڳيو. ص 07

<sup>•</sup> ساڳيو. ص 37, ص 194 • ساڳيو. ص 166

اينجلس چوي ٿو تہ نامياتي حياتيءَ ۾ اهي داخلي تضاد اڃا وڌيڪ نمايان ٿي پوندا آهن, بلڪ حياتي پاڻ هڪ تضاد آهي جيڪا شين ۾ موجود آهي ۽ مسلسل وجود ۾ ايندي ۽ تحليل ٿيندي رهندي آهي. تضاد جو اهو عمل جيئن ئي بيهجي ويندو آهي حياتي بہ ختمر ٿي ويندي آهي ۽ موت ڇانئجي ويندي آهي. اهوئي حال خيال جي عالم جو آهي. مثال طور ماڻهوءَ اندر علم ۽ ڄاڻ جي لامحدود صلاحيت لڪل آهي پر ڪنهن خاص وقت ۾ ماڻهن ۾ ان جو محدود شعور هوندو آهي. ان تضاد کي ماڻهو نسلن کان پوءِ نسلن حل ڪندو ۽ اڳتي وڌندو ويندو آهي. •

موجوده معاشري جي داخلي تضادن جي فهرست گهڻي ئي ڊگهي آهي. مثال طور سرمائي ۽ پورهيي جي ساڳيائپ واري وجوديت ۽ انهن جو گڏيل تضاد, زميندار ۽ کيڙيندڙ جو تضاد, دولت ۽ غربت جو تضاد, پيداواري ذريعن جي ذاتي ملڪيت ۽ پيداوار جي سماجي ملڪيت جو تضاد ۽ هم نفسن جي انبوه ۽ وجود جي لاتعلقيءَ جو تضاد اسان جي معاشري جي مزاج ۾ داخل آهي. اسان سماجي حياتيءَ جي انهن رخن تي گذريل صفحن ۾ تفصيل سان بحث ڪري چڪا آهيون.

ېيو قانون مقداري تبديلين جو كيفيتي تبديلين جي شكل ۾ ۽ كيفيتي تبديلين جو مقداري تبديلين جي شكل ۾ اعليٰ سطح تي ظاهر ٿيڻ آهي. اينجلس سائنس ۽ تاريخ مان ان جا گهڻا ئي مثال ڏنا آهن. مثال طور كاربان هك مادي عنصر آهي, ان جا كيترائي مركب آهن جيكي پنهنجي كيفيت يعني داخلي خاصيت ۽ تاثر ۾ هك ٻئي كان صفا مختلف هوندا آهن. مثال طور پيرافن, الكوهل, چرېي وارو (روغني) تيزاب وغيره. پر كاربان ۾ اهي كيفيتي تبديليون كيئن ظاهر ٿيون بمقداري تبديلين جي كري. مثال طور كاربان جو مخصوص مقدار جيكڏهن هائبروجن گئس جي مخصوص مقدار سان ملائجي ته اهو نئون مركب پيرافن بڻجي پوندو ۽ جيكڏهن انهن جي مقدارن جي فارمولا بدلائجي ته پوء الكوهل يا تيزاب ٺهي پوندو ۽ جيكڏهن انهن جي مقدارن جي فارمولا بدلائجي ته پوء الكوهل يا تيزاب ٺهي پوندو ، جيكو نه ته كاربان هوندو ۽ نه هائبروجن گئس پر كيفيتي لحاظ كان ٻنهي كان جدا \_ "سڄي كيمسٽريءَ ۾ ايستائين جو نائٽروجن آكسائيڊن ۽ فاسفورس يا گندرف جي تيزابن ۾ ماڻهو ڏسي سگهي ٿو ته مقدار كيئن كيفيت ۾ بدلجي ٿو. " ع

اينجلس نپولن جي مصر تي حملي جو هڪ دلچسپ واقعو ٻڌايو آهي، جنهن سان مقدار جي ڪيفيت ۾ بدلجڻ جي تصديق ٿئي ٿي. نپولن چوندو هو ته اسان جا فرانسي سپاهي انتهائي بيڪار گهوڙي سوار هئا، البت سندن ضابطو (ڊسيپلين) ڏاڍو

سٺو هو. ان جي ابتر مملوك بهترين گهوڙي سوار هئا پر سندن ضابطو ڏاڍو خراب هو. "ٻه مملوك بنا شك ٽن فرانسين تي حاوي هئا. هك سَو مملوك هك سَو فرانسين برابر هئا پر ٽي سَو فرانسي ٽي سَو مملوكن كي هارائي سگهن پيا ۽ هك هزار فرانسين ڏيڍ هزار مملوكن كي وري هارايو."

اسان جو ڏهاڙيءَ جو تجربو به اهوئي چوي ٿو. مثال طور ڌاڳي جو هڪ ٽڪرو پنجن سالن جو ٻار بہ ڇني سگهي ٿو، پر ڌاڳي جو مُچو ملائي رسي ٺاهجي ته اها هٿ سان ڇنڻ ڏکي ٿي پوندي. ان رسيءَ جي مضبوطي ڌاڳن جي الڳ الڳ سگه جي مجموعي کان گهڻي وڌيڪ هوندي. ساڳيءَ ريت فيڪٽريءَ جي مزورن جي الڳ الڳ سگه سرمائيدار جي سگه جي ڀيٽ ۾ ڪا حيثيت نہ ٿي رکي پر جيڪا ڪيفيتي تبديلي انهن جي گڏجڻ سان اچي ٿي، ان جي سگه کان سرمائيدار ڏڪڻ لڳي ٿو.

ٽيون قانون نفيءَ جي نفيءَ جو آهي. اينجلس چوي ٿو تـ "ان عمل جو ڏيک هر ڏينهن ۽ هر هنڌ ٿيندو رهندو آهي. مثال طور جو جو داڻو ڏسو. جَوَن جا ڪروڙين داڻا روز پيٺا ۽ کاڌا وڃن ٿا, پر جو جو ڪو هڪ داڻو جيڪڏهن موزون حالتن ۾ زرخيز زمين تي ڪري تـ گرميءَ ۽ آلاڻ جي اثر سان ان ۾ تبديلي ٿيڻ لڳندي آهي. اهو ڦٽڻ لڳندو آهي ۽ ٿوري وقت کان پوءِ داڻي جو وجود ختم ٿي ويندو آهي، ان جي اندران سَلو ڦٽندو آهي. اهو داڻي جي نفي هوندو آهي. تڏهن اهو سلو وڏو ٿيڻ لڳندو آهي ۽ ان ۾ مکڙيون ڦٽنديون آهن ۽ جڏهن اهي پچي راس ٿينديون آهن ته ٻوٽو (سَلو) سُڪي پوندو آهي. اها ٿي نفيءَ جي نفي. (داڻي جي نفي ٻوٽو ۽ ٻوٽي جي نفي مکڙيون). ان نفيءَ جي نفيءَ جي نفي. (داڻي جي نفي ٻوٽو ۽ ٻوٽي جي داڻا، هڪ داڻي بدران. ڪجه ٻوٽا تـ اهڙا هوندا آهن جو جيڪڏهن مالهي جيڪڏهن داڻا، هڪ داڻي بدران. ڪجه ٻوٽا تـ اهڙا هوندا آهن جو جيڪڏهن مالهي جيڪڏهن داڻا، هڪ داڻي بدران. ڪجه ٻوٽا تـ اهڙا هوندا آهن جو جيڪڏهن مالهي جيڪڏهن سني هوندي. هڪ ٻج مان نه صرف ڪيئي گل ڦٽندا پر انهن گلن جي ڪوالٽي به گذريل گلن کان سٺي هوندي. •

اينجلس تاريخ, فلسفي, سياست, يونء يياس (Geology) ۽ حسابن جي سائنس مان مثال ڏئي ثابت ڪيو تر ڪائنات ۾ هر طرف ۽ هر سطح تي نفي جي نفيءَ جي قانون جي عملداري آهي. ان حوالي سان سرمائيداراڻي نظام جو ذڪر ڪندي اينجلس ٻڌايو تر سرمائيداراڻي انداز جي ذاتي ملڪيت وجود ۾ ايندي آهي. اها گذريل ذاتي ملڪيت جي پهرين نفي آهي, پر سرمائيداراڻو پيداواري انداز پنهنجي نفي پاڻ پيدا ڪندو آهي. (پرولتاري) جيڪو سرمائيداراڻو پيداوار جا سڀ ذريعا نفيءَ جي نفي ڪندو آهي, پر وڌيڪ مٿاهينءَ سطح تي, جتي پيداوار جا سڀ ذريعا سماجي ملڪيت ٿي پوندا آهن ۽ پيداوار پورهيتن جي ذاتي ملڪيت بڻجي ويندي

<sup>•</sup> Engles: Anti. Duhring. P176. Moscow. 1962.

<sup>€</sup> ساگيو . ص 176

### باب چوويھون

# زندگيءَ جي شام

ماركس جي روحاني تعليم فرانسي انقلاب جي درسگاه ۾ ٿي هئي. پيرس كميون ان انقلاب جو آخري لفظ هو. پر ماڻهوءَ ان آخري لفظ ۾ پنهنجي مستقبل جي اڃا هڪ جهلڪي ئي ڏٺي هئي ته باطل جي فولادي چنبن ان تي موت جي ڪاراڻ پکيڙي ڇڏي. ڪميون جي هار کان پوءِ پيرس جي هٿين خالي ۽ لاچار مزورن تي جيكي ڀوائتا ظلمر كيا ويا, ماركس انهن كي ڏاڍي شدت سان محسوس كيو. پناهگیرن جی امداد جی سلسلی ۾ جيڪا ڀڄ ڊُڪ ڪرڻي پئي، تنهن جو بہ مارڪس جي صحت تي اگرو اثر پيو. نتيجو اهو ٿيو تہ جيري جي خرابيءَ وارو پراڻو مرض اُٿلي پيس ۽ هن تي ننڊ نہ اچڻ ۽ مٿي جي سور جا دورا پوڻ لڳا. ڊاڪٽرن کيس ڏهاڙي چئن كلاكن كان وڌيك كم كرڻ كان جهلي ڇڏيو هو پر ماركس ڊاكٽرن جي هڪ به نه پيو ٻڌي. البت اينجلس جي مجبور ڪرڻ تي (جيڪو پنهنجو ڪاروبار وڌائي لنڊن اچي چڪو هو ۽ مارڪس جي پاڙي ۾ ئي مستقل طور رهڻ لڳو هو) هو آبهوا جي تبديليءَ لاءِ چيڪو سلواڪيا جي مشهور صحت واري مركز كالس باد وچڻ تي راضي ٿي ويو. ڪالس باد ۾ هڪ مهينو ترسڻ سان کيس ڏاڍو فائدو ٿيو ۽ هو ٽن سالن تائين سانده اتي ويندو رهيو. ان سفر ۾ سندس سڀ کان ننڍي ڌيءَ ايليز ساڻس گڏ هوندي هئي. هو سنگتين ساٿين سان ملڻ پراگ, برلن, هيمبرنگ ۽ ڊريسڊن بہ ويو. آخري سفر ۾ هن ايليز کي اباڻي وطن ۾ اهي جايون بہ ڏيکاريون جتي مارڪس پنهنجيءَ زال سان شادي جا شروعاتي ڏينهن گذاري هئا.

حالتن مارڪس کي وقت کان اڳ پوڙهو ڪري ڇڏيو هو پر نہ تہ سندس سياسي سرگرمين ۾ ڪا گهٽتائي ٿي ۽ نہ ئي لکڻ پڙهڻ جي عادت ۾ ڪو فرق پيو. هو برطانيا، آمريڪا، جرمنيءَ، اسپين، اٽلي، روس، فرانس مطلب ته هر ديس جي کابيءَ ڌر جي تحريڪن سان رابطو رکندو هو ۽ خطن ۽ مضمونن ذريعي کين صلاحون ڏيندو رهندو هو. حقيقت ۾ هاڻ هن جي حيثيت پنهنجن ۽ پراين ٻنهي جي نظر ۾ بين الاقوامي اشتراڪي تحريڪ جي قائد واري هئي ۽ هو پنهنجو اهو تاريخي فرض ڏاڍي هوشياريءَ سان نڀائي پيو. ان دوران مارڪس گهڻن ئي نون ڪتابن جا خاڪا به ٺاهيا، ان ڪري سندس مسودن ۾ درجنين ڊائريون مليون، جن مان سڌ پوي خاڪا به ٺاهيا، ان ڪري سندس مسودن ۾ درجنين ڊائريون مليون، جن مان سڌ پوي

"دوهرنگ جو رد" كان واندو لي اينجلس "فطرت جي جدليت" تي ٻيهر كم شروع كيو, جيكو ماركس جي وفات تائين هلندو رهيو پر سياسي مصروفيتن سبب هو كتاب پورو كري نه سگهيو. ماركس جي وفات كان پوءِ هو ماركس جي مسودن ۾ ايڏو مصروف ليو جو كيس پنهنجي كتاب لاءِ وقت ئي نه ملي سگهيو. البت جيكي باب هن لكي ورتا هئا, اهي "ماركس اينجلس انسٽيٽيوٽ" 1925ع ۾ كتابي روپ ۾ ڇپيا.

اتريهين صديء ۾ هونئن ته فلڪي علم (Astronomy), حسابن، فزڪس، ڪيمسٽريءَ ۽ بائلاجيءَ ۾ گهڻيون ئي کوجنائون ٿيون، جن جو اثر ماڻهن جي عقيدن ۽ خيالن تي بہ پيو، پر ٽي کوجنائون اهڙيون آهن جن سان فڪر جي دنيا ۾ انقلاب اچي ويو. پهرين جيو \_ گهرڙي (سيل، Cell) جي کوجنا، ٻي توانائيءَ جي بقا ۽ اصليت جي بدلجڻ جي قانون جي کوجنا. جيو اصليت جي بدلجڻ جي قانون جي کوجنا. جيو \_ گهرڙي جو وجود 1839ع ۾ کوجيو ويو ۽ تڏهن خبر پئي تہ سڀني نامياتي جسمن \_ ٻوٽن، جانورن ۽ انسانن \_ جو بنيادي ايڪو جيو \_ گهرڙو آهي. ان سان واقعاتي طور ثابت ٿي ويو تہ ڪائنات جون، گهٽ ۾ گهٽ، نامياتي شيون ضرور هڪ وحدت آهن. 1847ع ۾ توانائيءَ جي بقا ۽ اصليت جي بدلجڻ جو قانون معلوم ٿيو ۽ ان دعويٰ جي تصديق ٿي وئي تہ فطرت مادي جي مستقل چرپر جو نالو آهي. ان چرپر جون شڪليون مغبيون رهنديون آهن پر مادو ڪڏهن به فنا ناهي ٿيندو. 1859ع ۾ ڊارون پنهنجو ارتقا جو نظريو پيش ڪيو ۽ صدين جي ارتقائي تصور کي مڪمل ڪري جديد بائلاجيءَ جو بنياد رکيو. انهن ٽنهي کوجنائن جي فلسفياڻي اهميت اها ئي جديد بائلاجيءَ جو بنياد رکيو. انهن ٽنهي کوجنائن جي فلسفياڻي اهميت اها ئي

اينجلس "فطرت جي جدليت" ۾ انهن كوجنائن جي تشريح كرڻ كان سواءِ گرميءَ (Heat), بجليءَ (Electricity) ۽ سائنس جي ٻين شعبن جو بہ جائزو ورتو, پر ان كتاب جو شايد سڀ كان اهم مضمون اهو آهي جنهن ۾ اينجلس ٻڌايو تہ كهڙيءَ ريت باندر (ڀولڙو) پورهيي جي عمل دوران ارتقائي ڏاكا طَي كري ماڻهو بڻيو ۽ ان عمل ۾ هٿن, زبان ۽ دماغ جي گڏيل عمل ۽ ردعمل ماڻهوءَ جي تخليقي قوتن كي كيئن اڀاريو ۽ فطرت كي فتح ۽ تبديل كرڻ ۽ ماڻهوءَ جي شعور ۽ ڄاڻ ۾ و اڌارو كرڻ ۾ كهڙو تاريخي كردار ادا كيو آهي. گذريل هك سو سالن ۾ سائنسي علم ترقي كري كٿان جو كٿي پهچي ويا آهن, پر ماركس ۽ اينجلس جدلي ماديت جو جيكو نظريو پيش كيو هو ان جي سچائيءَ ۾ كو فرق ناهي آيو, بلك سائنس جي هر نئين كوجنا سان ان نظريي جي اڃا بہ پنڀرائي ٿئي ٿي، ڇاكاڻ ته جدلي ماديت هر نئين كوجنا سان ان نظريي جي اڃا بہ پنڀرائي ٿئي ٿي، ڇاكاڻ ته جدلي ماديت كنهن جي ذهن جي تخيلق ناهي, پر كائنات جي معروضي حقيقت آهي.

ٿي تہ هڪ جامع عالمي تاريخ لکڻ جو ارادو هيس. کيس نندي کنڊ هند جي مسئلن سان بہ ڏاڍي دلچسپي هئي ۽ هو هن علائقي جي به هڪ تفصيلي تاريخ لکي رهيو هو, بلڪ مسلمانن جي فتحن کان 1857ع تائين حالتن تي تفصيلي نوٽ به تيار ڪري چڪو هو. (اهي نوٽ هاڻي ڪتابي صورت ۾ "نوٽس آن انڊين هسٽري" نالي سان ڇپجي چڪا آهن) پر موت کيس وِٿي نہ ڏني.

ان دوران سندس زال جيني فان ويست فالين سخت بيمار ٿي پئي. ڊاڪٽرن پهريائين ته جيري جي خرابي ٻڌائي، پر پوءِ خبر پئي ته جينيءَ کي جيري جي ڪينسر آهي. مرض ايڏو موتمار هو جو مارڪس کان پنهنجي بيماري وسري وئي ۽ ڏينهن رات زال جي خدمت چاڪريءَ ۾ لڳي ويو. پر جينيءَ کي نہ بچڻو هو. نہ بچي. سندس وفات 2- بسمبر 1881ع تي ٿي. پنجيتاليهن سالن جي محبت جي اها ٻرندڙ شمع ڇا وسامي, مارڪس جي حياتي اونداهي ٿي وئي ۽ هو ان صدمي مان ڪڏهن بہ نڪري نہ سگھيو. سندس ڌيئرن ۽ دوستن کيس آٿت ڏيڻ ۾ وسان نہ گھٽايو پر محبوبہ جي جدائيءَ سان جيڪو خال پيدا ٿيو هو. اهو وري ڀرجي نہ سگهيو. هن اڪيلائيءَ جو ڏک گهٽائڻ لاءِ ڪجه ڏينهن پنهنجي وڏي ڌيءَ جيني سان فرانس ۾ گذاريا ۽ سندس ٻارن سان رانديون کيڏيون, وري آبهوا جي تبديليءَ لاءِ الجزائر ويو ۽ طبيعت ڪجھ بهتر ٿيس تہ لنڊن موٽي اچي پنهنجن ڪمن ۾ جنبي ويو, پر اچا صحت مکمل طرح بحال بہ نہ تی هیس تہ اوچتو اطلاع ملیس تہ جینی ڈادی بیمار آهي. مارڪس وٽس وڃڻ جون تياريون ڪري رهيو هو ته سندس وفات جي خبر مليس. هوءَ پنجن بارن ۽ مڙس کي سوڳوار ڇڏي, 38 سالن جي جمار ۾ فوت ٿي. ڌيءَ جي ڏک مارڪس جي بچيل سچيل مدافعتي سگھ بہ ڦري ورتي ۽ هو وري بيمار ٿي پيو. کيس پلورسي ٿي پئي ۽ ڦڦڙن به ڪم ڇڏي ڏنو, ايستائين جو صرف کير پي سگهي پيو. مارچ جي شروعات ۾ ڪجھ فرق پيس پر 14- مارچ تي, ڏينهن جو اڍائي وڳي, جڏهن نوڪرياڻي سندس ڪمري ۾ وئي, ته ڏٺائين ته مارڪس آرام ڪرسيءَ تي نيم بيهوشيءَ ۾ آهي. هن هيٺ وڃي اينجلس کي ٻڌايو. هو ڊُڪندو مٿي آيو تہ "مارڪس ننڊ پيو هو پر اها ننڊ, جنهن مان ڪوبہ ناهي جاڳيو. انهن ڪجھ منٽن ۾ هو انتهائي سكون ۽ خاموشيءَ سان هن دنيا مان موكلائي ويو. " ماركس جو لاش 17- مارچ 1883ع تي هاءِ گيٽ جي قبرستان ۾ جيني مارڪس جي پاسي ۾ دفنايو ويو. ان موقعي تي اينجلس پنهنجي سڀ کان پياري دوست ۽ دنيا جي سڀ کان وڏي انقلابي مفكر كي الوداع كندي, چيو ته:

"جهڙيءَ ريت ڊارون نامياتي فطرت جي ارتقا جو قانون ڳوليو, ساڳيءَ ريت مارڪس انساني تاريخ جي ارتقا جو قانون معلوم ڪيو: اها سنئين سڌي حقيقت جيڪا تصورن جي مبالغن هيٺان دٻجي وئي هئي ته انساني

نسل کي سڀ کان اڳ کائڻو پيئڻو, سر بچائڻو ۽ تن ڍڪڻو پوي ٿو, پوءِ ئي اهو سياست, سائنس, آرٽ ۽ مذهب وغيره جي ڳڻتي ڪري ٿو. ان ڪري مادي معاشي ذريعن جي پيداوار ۽ مخصوص دؤر ۽ ماحول ۾ انسان جي معاشي ترقي اهو بنياد آهي جنهن تي رياستي ادارا, قانوني تصور ۽ آرٽ, ايستائين جو مذهبي خيال به جُڙن ٿا, ان ڪري ان جي تشريح به معاشي ترقيءَ جي پيداواري طريقي ۽ معاشي ترقيءَ جي نوعيت سان ڪرڻ گهرجي بجاءِ ان جي ابتڙ ڪرڻ جي, جيئن هاڻي تائين ٿيندو رهيو آهي.

"ان كان سواءِ ماركس موجوده دؤر جي سرمائيداراڻي پيداواري طريقي ۽ ان جي تخليق كيل بورجوا سوسائٽيءَ جو مخصوص چر پر جو قانون به دريافت اهو مسئلو حل قانون به دريافت اهو مسئلو حل كرڻ جي كوشش ۾ بورجوا اقتصادياتي عالم ۽ اشتراكي نقاد بئي اونداهين ۾ پٽكي رهيا هئا.

"پراهو ته مارکس جي شخصيت جو اڌ پاسو به ناهي. هن وٽ سائنس هڪ تاريخي، چرپر رکندڙ (حرکي) ۽ انقلابي سگه هئي. هونئن ته هو نظرياتي سائنس جي هر نئين کوجنا تي خوش ٿيندو هو جيتوڻيڪ اڃا ان جا عملي فائدا به پوريءَ طرح ظاهر نه ٿيندا هئا، پر ڪنهن اهڙي نئين کوجنا تي، جنهن سان صنعت ۾ انقلابي تبديليون ايندڙ هجن، هن کي تمام گهڻي خوشي ٿيندي هئي.

"ڇو تہ مارڪس سڀ کان پهرين انقلابي هو، پوءِ ٻيو ڪجه. هن جي حياتيءَ جو مقصد سرمائيداراڻي معاشري ۽ ان جي ٺاهيل رياستي ادارن کي تباهہ ڪرڻ ۽ موجوده پرولتاريہ جي آزاديءَ جي جدوجهد ۾ شريڪ ٿيڻ هو. هو پهريون ماڻهو هو جنهن پرولتاريہ کي سندس رتبي ۽ ان جي تقاضائن جو شعور ڏنو ۽ آزادي ماڻڻ لاءِ جن شرطن کي پورو ڪرڻو پوندو آهي انهن جو احساس ڏياريو. ويڙه ڪرڻ سندس فطرت هئي ۽ هن جنهن جوش, مضبوطيءَ ۽ ڪاميابيءَ سان اها ويڙه ڪئي, تمام ٿورا ماڻهو ان جي برابري ڪري سگهن ٿا.

"اڄ سائبيريا جي کاڻين کان ڪيليفورنيا تائين يورپ ۽ آمريڪا جي ڪنڊڪڙڇ ۾ لکين انقلابي پورهيت سندس موت جو سوڳ ڪري رهيا آهن ۽ مون کي اهن ۽ مون کي اهو چوڻ ۾ ٿورڙو به انديشو ناهي ته جيتوڻيڪ هن جا سياسي مخالف گهڻا ئي هئا پر هن جو ذاتي دشمن شايد ئي ڪو هجي."

"هن جو نالو دنيا جي رهڻ تائين روشن رهندو ۽ هن جو ڪارنامو به."
مارڪس جي وفات کان پوءِ يورپ ۽ آمريڪا جي سوشلسٽ تحريڪن جي
قيادت جو بار اينجلس جي ڪلهن تي اچي پيو. هو سائنسي سوشلزم جو باني ئي نه
هو پر علم ۽ فضيلت، تنظيمي تجربي ۽ انقلابي سمجه ۾ به ڪوئي سندس ثاني نه
هو. ان ڪري لينن لکي ٿو ته "مارڪس جي وفات کان پوءِ اينجلس يورپي سوشلسٽن
جو اڪيلو صلاحڪار ۽ اڳو اڻ هو."

مارڪس پنهنجي پٺيان اڻپورن مسودن, دستاويزن, يادگيرين, ڊائرين ۽ لکتن جو ڍڳ ڇڏي ويو هو. اهي مرتب ڪرڻ لاءِ اينجلس کان وڌيڪ ڪير موزون هو: پوري هڪ سال جي محنت کان پوءِ اهو ڪم مارچ 1884ع ۾ پورو ٿيو. اينجلس جو ارادو هو ته "سرمائي" جا ٻيو ۽ ٽيون جلد درست ڪري, جيترو جلد ٿي سگهي ڇاپي ڇڏي ۽ مارڪس جي حياتيءَ جو احوال لکي وٺي, پر مارڪس جي ڪاڳرن ۾ کيس آمريڪا جي هڪ روشن خيال علم الانسان (اينٿروپالاجي) جي عالم لوئس مارگن جي ڪتاب "قديم سوسائٽي" جا مفصل اقتباس مليا جن جي حاشين تي جتي ڪٿي مارڪس جا تبصرا به لکيل هئا. اينجلس اصلي ڪتاب پڙهيو ته خبر پيس ته مارگن مارڪس ۽ اينجلس جي تاريخي ماديت جي نظرين کان ناواقف هوندي قديم سوسائٽيءَ جو تجزيو تاريخي ماديت جي روشنيءَ ۾ ئي ڪيو هو. اينجلس کي اهو ڪتاب ايڏو وڻيو جو هن ٻن مهينن ۾ "خاندان, ذاتي ملڪيت ۽ رياست جي ابتدا" عنوان سان هڪ ڪتاب لکي ورتو جيڪو حقيقت ۾ مارگن جي ڪتاب تي ڊگهو تبصرو آهي. اينجلس جو اهو ڪتاب آڪٽوبر 1884ع ۾ ڇپيو.

اينجلس پنهنجي ڪتاب ۾ معاشري جي ابتدائي اشتراڪي دؤر, غلاميءَ جي دؤر ۽ جاگيري دؤر جي پيداواري طريقي ۽ پيداواري رشتن جي تشريح ڪئي ۽ ٻڌايو تہ مختلف دؤرن ۾ خاندان (ڪٽنب) جي ارتقا ڪيئن ٿي, ابتدائي اشتراڪي نظامر ۾ ڇو ۽ ڪيئن زوال آيو, طبقا ڇو ٺهيا ۽ ذاتي ملڪيت جو نظام ڪيئن قائم ٿيو. پوءِ رياست جو وجود ڪيئن پيو ۽ ان جي طبقاتي ڪردار جي نوعيت ڪهڙي آهي. آخر ۾ هن ٻڌايو تہ ان اداري جو خاتمو اڻ طبقاتي ڪميونسٽ سوسائٽيءَ جي صورت ۾ ڇو اڻر ۽ ضروري آهي.

اینجلس واقعن ۽ شاهدین لاءِ مارگن تي ئي دارومدار نه رکیو پر یونان, روم, جرمنيء, روس ۽ هندستان جي آڳاٽين قومن جي خانداني ضابطن ۽ رسمن رواجن بابت به ضروري معلومات پنهنجي مطالعي مان ڏني. اینجلس جي اها سڀ کان دلچسپ ۽ سهنجي تصنيف آهي.

مارڪس جي وفات کان پوءِ اينجلس ٻارهن سال جيئرو رهيو. هن "سرمائي" جو ٻيو جلد 1885ع ۾ ڇپيو، پر ٽئين جلد جو مسودو (جيڪو لڳ ڀڳ يادگيرين جي

صورت ۾ هو) ڪتابي صورت ڏيڻ ۾ اينجلس کي ايڏي محنت ڪرڻي پئي, جو اهو ڪتاب 1893ع کان اڳ ڇپجي نہ سگهيو. اينجلس جو گهڻو وقت تنظيمي ڪمن ۾ سيڙبو هو, ڇو ته يورپ جي لڳ ڀڳ هر ملڪ ۾ سوشلسٽ پارٽيون ٺهي ويون هيون. جيڪي اينجلس کان رهنمائي چاهن پيون، ان ڪري لنڊن ۾ اينجلس جو گهر بين الاقوامي سوشلسٽن جو مرڪز بڻجي پيو هو. اينجلس ڪڏهن ڪڏهن انهن جي ڪانفرنسن ۾ شريڪ ٿيڻ لاءِ يورپ به هليو ويندو هو. هڪ ڀيري هو آمريڪا به ويو جتي ڪيئي هفتا ترسيو. پر انهن مصروفيتن باوجود هو مضمون لکڻ لاءِ به وقت ڪڍي وٺندو هو.

سوشلزم جي و قندڙ مقبوليت مان اينجلس ڏاڍو خوش ۽ مطمئن هو. کيس يقين هو ته سماجي انقلاب جو سج ستت ئي ڪئي نہ ڪئي ضرور اُڀرندو. سندس دل جي آرزو هئي ته مرڻ کان اڳ ويهين صديءَ جي پره ڦٽيءَ جو نظارو ڪري پر سندس اها خواهش پوري نه ٿي. اينجلس جي نظر ڪمزور ٿيندي پئي وئي ۽ مٿس کنگه ۽ زڪام جا حملا به جلد جلد ٿيڻ لڳا هئا. سندس خيال هو ته اهي شڪايتون عارضي آهن ۽ هو ستت ئي چڱو ڀلو ٿي ويندو, پر ڊاڪٽرن سندس دوستن کي ٻڌايو ته اينجلس کي ڪينسر آهي. مئي 1894ع ۾ اينجلس جي نڙي سُڄڻ لڳي ۽ سور ايڏو وڌي ويس جو سندس راتين جي ننڊ اُڏي وئي، پوءِ به سندس خوش مزاجيءَ ۾ ڪو فرق نه آيو. هن موت جي بستري تي به ڪيئي مضمون ۽ تبصرا لکيا ۽ خطن جا جواب فرق نه آيو. هن موت جي بستري تي به ڪيئي مضمون ۽ تبصرا لکيا ۽ خطن جا جواب هن ڏاڍي باقاعدگيءَ سان ڏيندو رهيو. اينجلس جي آخري تحرير اهو خط آهي جيڪو هن 25 جولاءِ تي مارڪس جي ڌيءَ لارا لفار گ کي لکيو هو. جولاءِ جي آخري قدين ۾ سندس صحت خراب ٿيڻ لڳي. 5- آگسٽ 1895ع تي سندس وفات ٿي. وصيت موجب کيس ساڙيو ويو ۽ خاڪ کي هن جي وڻندڙ تفريحي ماڳ ايسٽ بورن ڏينهن ۾ دهايو ويو.

اينجلس كي اولاد نه ٿيو, البت هو ماركس جي ڌيئرن كي پنهنجي اولاد وانگر چاهيندو هو. هن پنهنجي سڄي جائداد ماركس جي ٻنهي ڌيئن ۽ ٽين وفات كري ويل ڌيءَ جي وارثن نالي كئي, چڱي خاصي رقم پنهنجيءَ مرحوم زال جي ڀائٽيءَ جي نالي كئي, پنهنجن كتابن جا حق, رائلٽيءَ جون رقمون ۽ مسودا جرمن سوشل ڊيموكريٽك پارٽيءَ جي نالي لکيا هئا ۽ هك هزار پائونڊ روك به پارٽيءَ كي ڏئي ويه هو.

اينجلس جيني مارڪس جي جنازي ۾ تقرير ڪندي چيو هو ته "هن خاتون جي ذاتي صفتن بابت مون کي ڪجه به ناهي چوڻو. سندس دوست چڱيءَ ريت انهن کان واقف آهن ۽ اهي ان عظيم شخصيت ۽ سندس خوبين کي ڪڏهن به نه وساريندا. جيڪڏهن ڪا اهڙي عورت هئي جيڪا ٻين کي خوش ڪري سڀ کان گهڻو خوش جيڪڏهن ڪا اهڙي عورت هئي جيڪا ٻين کي خوش ڪري سڀ کان گهڻو خوش

ٿيندي هئي ته اها جيني مارڪس هئي. "اهي ئي لفظ هن عظيم انقلابي مفڪر تي به اکر اکر سچا آهن جيڪو سڄي ڄمار پئسن سان، قلم سان، سُخن سان سوشلزم جي خدمت ڪندو رهيو ۽ جنهن پورهيتن جي سرفرازيءَ جي جدوجهد ۾ وڏي کان وڏي قرباني ڏيڻ کان ڪڏهن نه ڪيٻايو.

ماركس ۽ اينجلس جنهن سماجي انقلاب لاءِ سڄي عمر جدوجهد كندا رهيا, اهو سندن حياتين ۾ ته نه آيو پر اڃا اينجلس جي وفات كي صرف ٻاويه سال گذريا هئا ته سوشلزم جو سڄ روس جي افق مان اڀريو. روسي انقلاب تاريخ جو سڀ كان عظيم انقلاب هو جنهن جي رهنمائي لينن ۽ بالشويك پارٽيءَ كئي. اهو انقلاب كو اتفاقي حادثو نه هو پر روس جي معروضي ۽ موضوعي حالتن جو منطق ان امر جو گهرجائو هو. پاڻ ماركس جي ڏور رس نگاهن 1882ع ۾ ڏسي ورتو هو ته انقلابي تحريك جو مركز روس ڏانهن منتقل ٿي رهيو آهي. ان كري هن لكيو ته يورپ جي انقلابي تحريك جي اڳواڻي هاڻي روس جي هٿ ۾ آهي." (منتخب تصنيفون. از ماركس ۽ اينجلد. جلد - 1 ماسكو. 1962ع. ص 23) روسي انقلاب سان ماركس ۽ اينجلس جي سوشلسٽ نظرين جي تصديق ئي نه ٿي, پرروسي اڳواڻن سوشلسٽ معاشري جي جوڙجڪ ۽ اڏاوت به ماركسزم جي ئي روشني ۾ ڪئي."

مارڪسزم جي سچائيءَ جو ان کان وڏو ثبوت ٻيو ڪهڙو ٿيندو ته مارڪس ۽ اينجلس جون تعليمون ڏينهون ڏينهن ترقي ڪري رهيون آهن. دنيا جي ٽئين حصي ۾ اسان جي ڏسندي ئي ڏسندي اشتراڪي نظام رائج ٿي ويو آهي ۽ غير اشتراڪي دنيا ۾ به مارڪس جا لکين پوئلڳ انقلابي سرگرمين ۾ رڌل آهن. ان جي ابتڙ سرمائيداري نظام جي زوال ۽ اخلاقي پستيءَ جي هيءَ حالت آهي ته اديب, ڏاها, مفڪر ۽ فنڪار ته هڪ پاسي، اڪثر سرمائيدار ۽ انهن جون رياستون به هاڻي پنهنجو پاڻ کي "سرمائيدار" چوندي نه رڳو شرمائن ٿيون پر "سوشلسٽ" هجڻ جي دعويٰ به پاڻ کي "سرمائيدار ۽ مسوليني ٻئي پاڻ کي سوشلسٽ چوندا هئا. ساڳيءَ ريت آفريقا ۽ ايشيا جا انيڪ سياسي اڳواڻ, جن جو عمل سوشلزم جو صفا ضد آهي, عوام کي سوشلزم جي ئي نالي ۾ ڌوڪو ڏين ٿا.

مارڪس ۽ اينجلس شاهدين ۽ دليلن سان ثابت ڪري ڇڏيو هو تہ دنيا جو مستقبل, ان جو آجپو سوشلزم ۾ ئي آهي جنهن کان سواءِ انساني معاشرو ترقي نہ ٿو ڪري سگهي. اشتراڪيت جا دشمن اها حقيقت مين يا نہ مين, پر اسان ڏسي رهيا آهيون تہ غيراشتراڪي دنيا اجوڪن ڏينهن ۾ ڪيڏي شديد ۽ مستقل بحران ۾ ڦاٿل آهي. جنگ, ڦرلٽ, دهشت ۽ قتلام, وڏندڙ بيروز گاري, انساني ۽ اخلاقي قدرن جي لتاڙ, خود غرضي ۽ نفانفسي, بي يقيني ۽ بي ضميري, اڪيلائيءَ ۽ لاچاريءَ جو شديد احساس, مستقبل جو ڊپ ۽ عدم تحفظ, مطلب تہ ڪا اهڙي بيماري ناهي

جيڪا سرمائيداريءَ جي رت ۾ سمائجي نہ چڪي هجي. ان بيماريءَ جو اڪيلو علاج سائنسي سوشلزم آهي ۽ غيراشتراڪي دنيا کي جلد يا دير سان زندگيءَ ۽ موت مان ڪنهن هڪ کي چونڊڻو پوندو.

مارڪس جو هڪ آمريڪي نفاد ڪلنٽن روسيٽر مڃي ٿو ته "ان ۾ ڪو شڪ ناهي ته مارڪسزم کُٽي رهيو آهي." پر هن موجب فتح جو سبب هيءُ آهي ته "آمريڪي روايت ۾ ڪو مارڪس ناهي، ڪو اهڙو استاد جنهن جو احترام پهرين ماخذ طور ڪيو ويندو هجي. پر بورجوا معاشرو ڇو مارڪس جهڙو "پهريون" ماخذ پيدا ڪرڻ کان وانجهيل آهي؟ ان سوال جو جواب روسيٽر نه ٿو ڏئي سگهي. ڳالهه هيءَ آهي ته بورجوا معاشرو پنهنجي تنزل (تباهيءَ) جي دؤر ۾ ڪو اهڙو اهم شخص پيدا ڪري ئي نه ٿو سگهي جيڪو رتبي ۽ هر دل عزيزيءَ ۾ مارڪس، اينجلس ۽ پيدا ڪري ئي نه ٿو سگهي. انهن جي "پهرين ماخذ" بڻجڻ جو راز ئي اهو آهي ته هنن سرمائيداري نظام جي وڪالت ڪرڻ بدران ان کي ختم ڪرڻ جو رستو ڏيکاريو ۽ سوشلسٽ انقلاب جو بنياد رکيو، ڇو ته موجوده دؤر جي سڀ کان وڏي سچائي اها ئي آهي.

پر اسان کي اهو نہ وسارڻ گهرجي تہ مارڪسزم کو بيٺل ۽ تبديل نہ ٿيندڙ فلسفو ناهي، نہ ئي اهو آخري اکر يا ڪامل دين هئن جي دعوي ڪري ٿو، پر اهو حياتيءَ جي حقيقتن کي سمجهڻ ۽ نئين حياتيءَ جي قوتن کي اڳتي وڌائڻ جي جدوجهد ۾ ماڻهوءَ لاءِ فقط راه جي مشعل آهي. ان ۾ حياتيءَ جي تجربن ۽ ضرورتن موجب واڌارا ٿي سگهن ۽ ٿيندا رهن ٿا. ان ڪري اينجلس لکي ٿو ته:

"جدلي فلسفو مطلق ۽ آخري حقيقت جي سڀني تصورن جي نفي ڪري ٿو ۽ اهو مڃڻ کان انڪار ڪري ٿو ته انساني نسل جي اولاد جو ڪو مطلق مُقام آهي. جدلي فلسفي موجب ڪا به شَي نه آخري آهي، نه مطلق ۽ نه مقدس. اهو هر شَي جي عبوري حيثيت جو انڪشاف ڪري ٿو، ڇاڪاڻ ته هئڻ ۽ گذري وڃڻ جو عمل سدائين جاري رهندو آهي, هيٺينءَ سطح کان مٿينءَ سطح ڏانهن مسلسل سفر جو عمل."